
Mich�·-.. 





ı 

VAROLUŞ 
• • • 

SURECi 

Şimdiki An Farkındahğına 
Bir Yolculuk 

Michael Brown 



Original English Language edition published by Namaste Publishing 

Telif Hakkı© 2010 by Michael Brown 
2011 BUTİK YAYINCILIK ve KİŞİSEL GELİŞİM HİZ. TİC. LTD. ŞTİ. 

Bu kitabın tüm yayın hakları Türkiye'de BUTİK YAYINCILIK'a aittir. 
Tanıtım için yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının izni olmaksızın 

hiçbir yolla çoğaltılamaz. 

Editör: Pantha Nirvano 
İngilizce aslından Türkçe'ye Çeviren: Merve Duygun 

Baskı, Cilt 
İstanbul Matbaacılık Basılı Yayıncılık, Reklamcılık San. Tic. Ltd. Şti. 

Tel: 0216 466 74 96 

BUTİK YAYINCILIK VE KİŞİSEL GELİŞİM HİZ. TİC. LTD. ŞTİ. 
Davutpaşa Cad. Emintaş Kazım Dinçol San. Sit. No: 81/260 

Topkapı - İstanbul Tel: 0212 612 05 00 Faks: 0212 612 05 80 
www.butikyayincilik.com • info@butikyayincilik.com 



Bu kitap sizin için yazıldı. 



Teşekkür/ 13 

Önsöz / 15  

Giriş/ 25 

Yeniden Uyanış I 27 

İÇİNDEKİLER 

BÖLÜM ı SÜRECE UYUMLANMA I 43 

Şimdiki Zaman Farkındalığı Nedir?/ 47 
Pekiştirmenin Özü/ 53 

Niyetimizi Uyumlama/ 58 

Sürecin Mekaniği / 66 
Bilinçli Sorular / 7 4 
Hareketin Ötesinde Eylem/ 78 
Farkındalığın Yolu ve Yedi-Yıl Döngüsü/ 84 
Duygusal mühür / 94 
Duygusal yük/ 98 
Bağımlılığın ve Izdırabın Ötesi / 105 

Sonucun Netice ile Takası/ 114 



eöLOM ıı YOLCULUGA HAZIRLIK/ 1 27 

Üçlü Birlik Süreci/ 130 
Bütünleyici Yaklaşım/ 136 
Başlama Seviyesi / 148 
Seyir Rehberi/ 152 

PART ili VAROLMA SÜRECİ/ 169 

İçgörü ve Hissedilen Algılama / 171 

İLK HAFTA I 174 

Başlangıç ve Devamlılık/ 174 
Bilinçli Bağlantılı Nefes Çalışması/ 176 
Nefesin İçine Doğru / 180 
Varoluş ve Kişisel İfademiz / 186 
Varoluşu Deneyimleme/ 189 
İleriye, Derine ve Y ükseğe/ 191 

İKİNCİ HAFTA/ 194 

Haberciyi Belirlemek/ 194 

ÜÇÜNCÜHAFTA / 210 
İçgörüyü almak/ 210 

DÖRDÜNCÜ HAFTA I 221 

Hissetmek Koşulsuz Olarak Bütünler/ 221 



BEŞİNCİ HAFTA/ 230 

Çocukluğumuzu Bütünlemek / 230 
Çocuk Benliğimizin Bütünlenmesi/ 239 

ALTINCI HAFTA/ 244 

Duygusal Yüklerimizi Bütünlemek/ 244 
Tepkiseliğin Mekanikleri/ 250 
Duygusal Bütünleme Süreci/ 253 
Suya Giriş/ 256 

YEDİNCİ HAFTA/ 259 

Fiziksel Varoluşu Kucaklamak/ 259 
Yolumuzu Hissetmek/ 264 

SEKİZİNCİ HAFTA/ 272 

Huzur Hissettiğimiz Bir Titreşimdir / 2 72 
Affederek Huzura Ulaşmak/ 274 
Affetmek için Dua / 284 

DOKUZUNCU HAFTA/ 288 

Bilinçaltı Sevgi Tanımlamamızı Bütünlemek/ 288 
Kullanma- Güdümleme/ 294 
Koşulsuzca Vermek Almaktır / 296 



ONUNCU HAFTA/ 305 

Bilinçli Olarak Birlik Alanına Girmek I 305 
Amaçlı Yaşam I 317 
Takdir Etmenin Değerini Bilmek/ 321 

BÖLÜM iV OLASILIK/ 327 

Bahçe Bahçıvan Olduğunda Olur I 329 
Mevyeler ve Çiçekler I 331 
Şimdiki An Farkındalığını Sorumlu Bir Şekilde Yaymak I 366 
Clive ve Nadine'in Hikayesi I 376 
Şimdiki Zaman Farkındalığının Organik Açılımı I 380 

BÖLÜM v SÜREKLİLİK / 385 

Özgürlük Sorumluluktur I 388 
Her Gülün Dikeni Vardır I 393 
Varoluşumuzun Gücü/ 396 
Ayrılık Hediyesi I 399 



TEŞEKKÜR 

Constance Kellough, Kathy Cholod, David Robert Ord, 
Lucinde Beacham ve Nora Morin'e bu kitaba göstermiş 
oldukları sevgi dolu yaklaşım için en derin şükranlarımı sunu­
yorum. Bu kitabın canlanmasını sağladığınız için teşekkürler. 





ÖN SÖZ 

Bu insan varlığı bir misafir evidir. 
Her sabah yeni bir varandır. 

Neşe, hüzün, hassislik 
sanki beklenmedik bir misafir gibi gelen 
anlık farkındalıklardır. 

Hepsini buyur edin ve katılın: 
Evinizi şiddetli bir şekilde kasıp kavuran, 
eşyalarını boşaltan bir üzüntü kalabalığı olsa bile 
her misafire saygıyla davranın. 

Sizi yeni bir haz için temizliyor olabilir. 

ÖN SÖZ I 1 5  

Mevlana 

Her zaman Mevlana'nin şiirlerini sevmişimdir. Daha sonra 
bilge bir dostum bana "kabullenme dönüşüme açılan kapıdır" 
tavsiyesinde bulundu. 



1 6  1 VAROLUŞ SÜREC İ  

Yine aynı mesaj : içinizdeki misafiri yargılamadan, ona 
direnmeden sıcak bir şekilde karşılayın. Onlar sizi içten dışa 
doğru baştan başa "temizleyerek" değiştirecektir. Esas soru ise 
bunun "nasıl" olacağı; özellikle karanlık, dost olmayan hatta 
kötü ruhlu gözüktüklerinde. 

Birkaç yıl önce Michael Brown'un Varoluş Süreci adlı kita­
bını okumak bana net ve sağlıklı bir yöntem sağladı. Michael 
sürekli bize "haberciyi öldürmeyin, mesaj ı kabul edin" diyor. 
"Haberciler" bizleri üzen olaylari insanlardır ve bunlar bize 
engel olarak bizleri yok ediyor gibi gözükürler. "Mesajlar" 
güncel yetişkin deneyimleri olarak ortaya çıkan bütünlenme­
miş, erken çocukluk dönemine ait henüz çözülmemiş duygu­
sal anılar ve yaralardır. Tıpkı ihmal edilen çocuk gibi günde­
lik hayatımızda bireyler, olaylar ve durumlar olarak kendile­
rini gösterip acı ve rahatsızlığa sebep olarak bizim peşimizi 
hiç bırakmazlar. Genelde üç ana duygu olan öfke, korku veya 
üzüntüyle ifade edilirler. Bizim alışılagelmiş tepkimiz ise zihin­
sel veya fizikseldir. Bizler ya zihnimizle neler olduğunu bul­
maya çalışırız ya da fiziksel bir aktiviteyle dikkatimizi dağı­
tır ve bu durumdan kaçınırız. Yemek yer, koşar, başarılı olur 
veya sadece içine girmemek için zihnimize gireriz. İçimizdeki 
korkmuş, yaralı çocuk yeri acı çekmeye devam ederek ümitsiz­
ce dikkat ve onayımıza ihtiyaç duyar ve ister. Genelde en eski 
olan ve hala hassas olduğumuz bu yaralara ulaşmak için hem 
güvenli hem de etkin bir yöntem gereklidir. Şanslıyız ki Varo­
luş Süreci her ikisini de bize sağlıyor. 

Michael kitabında çalışma ve direkt olarak deneyimlemek 
üzere iki yaklaşım sunuyor. Ben şahsen Bölüm 1 ve Bölüm Il'yi 



ÖN SÖZ l 1 7  

okuyarak yöntemleriyle tanışmanın yardımcı olduğunu gör­
düm, ki bu da olacak olanlara uyum sağlama ve kısaca göz­
den geçirme olanağı sağladı. Bütün psikolojik geçmişin gelişi­
mi, kullanılan farklı teknik ve yöntemler, olası tepkiler ve nele­
rin yapılması gerektiği öğretici bölümde net bir şekilde tanım­
lanıyor. Bu da bizi asıl yolculuk için hazırlıyor. Deneysel bölü­
me girdiğimizde tekrar yaklaşım nazik, yavaş ve adım adım 
oluyor. Süreci tamamlamak için 1 O haftamız bulunuyor ve 
her hafta kademeli olarak derinleşme ve güçlenme sağlanıyor. 
Bizlerin hissetmek, sorgulamak ve bütünleşmek için bol bol 
vakti var. Bölüm 7'deki "küvet seansı"yla birlikte bizler adım 
adım ve yavaşca bu güçlü sürecin " sıcak şifalı suları"nın daha 
derinlerine kendimizi indirgemeye davet ediliyoruz. 

Michael'in orijinal taslağı yeniden gözden geçirip düzen­
lendiğini duyduğumda çok sevindim ve yenilenmiş kitabına 
önsöz yazmamı istediği için mutlu oldum. Buradaki soru tabi­
i ki bu versiyonu hangi açıdan farklıydı ve neler daha güçlen­
dirildi. Orijinalini çalışılacak Varlık Aktivasyon Cümleleri ve 
her bölümün sonunda yer alan Haftalık Çalışmalar ile eğitici 
komutsa! hissiyata ve görünüme sahip. Yeni versiyonu daha 
az resmi ve daha az "öğretici. "  Varlık Aktivasyon Cümlele­
ri italik yazı olmadan Bilinçli Tepkiler olarak değiştirilmiş ve 
bir sonraki haftaya yapılması gereken resmi "ödevler" yok. 
"Gözetmen tarafından direktif veriliyor" gibi değil, daha çok 
"bilge bir dost tarafımdan eşlik ediliyor" hissediyorum. Daha 
sıcak ve yürekli bir sesi var. Kendimi daha fazla Michael tara­
fından fark ediliyor ve kişisel olarak hitap ediliyor hissediyo-
rum. 

Aynı zamanda bu yeni içerik daha hazır, net ve etkin bir 



1 B I VAR OLUŞ  S Ü REC İ  

biçimde akıyor gibi gözüküyor. Michael, orij inalinde olma­
yan haftalık deneyimlere bölüm başlığı eklemiş. Bu başlıklar 
her bölümün ana odak noktasına dikkat çekiyor. Aynı zaman­
da her bölümün başlangıcında bizlere, haftanın odak nok­
tasını içselleştirmemiz için tıpkı bir mantra gibi o hafta tek­
rar edilen " bir sonraki yedi gün için bilinçli tepki" cümlele­
ri veriliyor. Odak daha sonra birçok anahtar fikre bölünüyor 
ve anlayışımızı genişletmek üzere içerikte açılıyor. Ve bu fikir­
leri vücudumuzda canlandırmak üzere bizlere belirli egzersiz 
veya çalışmalar veriliyor. Her bölüm ortaya çıkabilecek müca­
delelerin tanımlanması ve onlarla nasıl çalışacağımızla sona 
eriyor. Böylece her bölüm zarif ve orij inal bir biçimde açılı­
yor, bir öncekinde gelenleri ustaca entegre ediyor ve süreçte­
ki bir sonraki adıma nazikçe yönlendiriyor, her zaman net ve 
her zaman nazikçe. 

Varoluş Süreci'ni çalıştırmanın anahtarı, güncel hayat 
durumlarımızda yüzeye çıkan çocukluk dönemine ait bütün­
lenmemiş duygusal yüklerden kaçmayı veya onları diğer insan­
lara yansıtmayı bırakmaktır. Bunun yerine onlara nazik dav­
ranmayı, koşulsuz dikkat ve destek vermeyi öğreniyoruz. Tıp­
kı öfkeli, yaralanmış veya korkmuş çocuklarla olduğu gibi 
kendimizin yaralanmış çocukluğunu azarlayıp terk etmeyiz ve 
onları kontrol etmeye veya yönlendirmeye çalışmayız. Böyle 
yapmak onları daha çok rahatsız eder. Bunun yerine sessiz bir 
şekilde onlara sevgi dolu varlığımız ve koşulsuz, sevgi dolu 
destekteğimizle eşlik ederiz, taki onlar sakinleşinceye kadar. 
Birşey söylemek ya da yapmak zorunda değiliz fakat sadece 
bizim empatimizi hissetmelerine izin vermemiz yeterlidir. 

Varlıkla özdeşleşmek ve orada kalmak bu sürecin özüdür. 



ÖN SÖZ 1 1 9 

Varoluş Süreci'nin yeni versiyonunda Michael bu noktaya dik­
kat çekiyor. Deneyimsel bölümün ilk 6 haftasında bizlere "gölge­
lerimizi" ,  yani bütünlenmemiş duygusal yüklerimizi nasıl teşhis 
edeceğimizi ve onları yaralanmış çocuk yönlerimizle nasıl tanım­
layacağımızı anlatırken, aynı zamanda onları nasıl karşılayaca­
ğımızı, sahip çıkacağımızı ve sevgi dolu Varoluş vasıtasıyla nasıl 
entegre edeceğimizi gösteriyor. Son 4 bölümde, 7'den lO'a kadar, 
madde seviyesinde daha fazla Varoluş becerisini paylaşıyor. Zih­
nimizden uzaklaşıp zihinsel hikayelerimizi nasıl bırakacağımızı 
gösterirken, fiziksel saptırma ve bilinçaltındaki güdüleri yönlen­
dirme yerine Eckhart Tolle'ün de söyleceği şekilde bizim " içsel 
vücut hissimiz" - "hissedilen algı"yı geliştirmeye yönlendiriyor. 
Çözümlenmemiş duygusal titreşimlerimizi hissetmemiz ve onlar­
la bir olmamız zihnimiz veya duygusal dramalarımız vasıtasıyla 
olmaz. Hissedilen algıyı, yani "titreşimsel olarak kalben bilmeyi" 
geliştirmeyi öğrenmemiz gerekir. Böylece korkmuş içsel çocukla­
rımızın dengesini bozan enerji yükleriyle aynı titreşimde olmayı 
ve içimizdeki titreşimleri hissedebiliriz. Aynı zamanda rahatsız­
lık veren titreşimsel frekansları içimizde tutan hikayeleri ve inanç 
sistemlerini tanımlamayı da öğrenmeliyiz. Bu hikayelerin genel 
doğasını fark etmeye başlarız. Ümitsizce koşulsuz sevgi arayışın­
dan ümitsizce koşullu olan kendimizin dışındaki dengesiz kay­
naklardaki arayışın iki yüzü bizim acı çekmemize sebep olduğu­
nu fark ettiğimizde kendimizi ve diğerini affetmeyi öğreniriz. Kar­
şılanmamış ihtiyaçlarımız olduğu için kendimizi yargılamak yeri­
ne, onları kaçınılmaz olarak kabul etmeyi ve kendimize koşul­
suz sevginin sonsuz kaynağını, kendi koşulsuzluğumuzu sonsu­
za kadar kucaklayışımız ve İçsel Varlık'ın sonsuzluğu sunabiliriz. 
Bir kere bunu kendimize vermeye başladığımızda aynı zaman­
da korkmuş, yaralanmış çocuk yönümüze de bunları sunabiliriz. 



2 0  1 VAR OLUŞ  S Ü R E C İ  

Belki de en zor fark edilen ve bırakılan hikayeler, erken yaş­
ta sevgiyle olan hayal kırıklıklarını açıklamak üzere yarattı­
ğımız bilinçsiz sevgi tanımlamalarıdır. Michael bizim tekrar 
yarattığımız ve yeniden yaşadığımız, sevgi'deki Aşil'in topu­
ğu gibi belirli bir " temel dramatik temamız" olduğunu anla­
tıyor. Bu belirli bir hissedilen titreşim, çocukluk döneminde 
kazanılan enerjik parmakizi olarak başlıyor. Bu parmakizi 
veya "yük" yüzünden, bizler devamlı aynı durumları bu sefer 
onları çözme ümidiyle başlangıçtaki çocukluk sevgi yarala­
rı olarak tekrar yaratırız. Malesef bizler aynı karakterleri ve 
yaşam durumlarını topladığımız için basit olarak aynı dram ve 
kayıpları yeniden yaşarız. Bu baştan aşağıya Freud'un "yine­
leme dürtüsü"dür. Benim durumumda, benim hikayem veya 
"bilinçsiz sevgi tanımı" "bugün burada, yarın yok"tu. Erken 
çocukluk dönem sevgi kayıplarından dolayı, ben bilinçsiz ola­
rak beni bir süreliğine sevecek fakat kaçınılmaz olarak beni 
geride bırakacak insanları seçiyordum. İlk olarak bu kalıbı, 
hikayeyi fark etmem ve kendime hissedebilmek, kabul etmek 
ve yaşam senaryosunu zayıflatan yüklü enerjiyi bırakabilmek 
için izin verdim. Kendilerinin hatası olmayan 

sebeplerden dolayı ihtiyacım olanı verme kapasitesine sahip 
olmayan ebeveyn prototiplerinden ümitsizce sevgi alma dene­
melerinden kendime koşulsuz olarak sevgi vermeyi öğrenmem 
gerekti. Bir kere bu hikayeyi, bu zorlayıcı yüklü enerji kalıbı­
nı bırakabilmeyi başardığımda kalıcı ve sürekli, ebedi sevgi­
yi buldum. 

1 O.hafta, yöntemin ortaya çıkan deneyimsel zirvesi bu ver­
siyonda "Bilinçli Birleştirilmiş Alana Giriş" olarak isimlen­
dirilmiş. Michael cesurca dönüştürücü sürecin nihai hedefini 
tanımlar, iki yönlü olmayan yaşanan deneyime, sonsuz Varo-



ÖN SÖZ 1 2 1  

luş ve bütünle daimi bir hissedilene giriş. Bu gerçeklik üzeri­
ne birçok sayıda olağanüstü içgörü sunuyor. İlk önce " iste ve 
alacaksın, ara ve bulacaksın" olan sebep sonuç yasasını ileri 
sürüyor. Kuantum niyetlenmiş olma hali " inanıyorsan olur" 
yasasıyla destekleyerek sevgi hakkındaki inançlarımızın his­
sedilen kalitesi kaçınılmaz olarak bizim asıl sevgi deneyimi­
mizi belirler. Aslında sevgiyle ilgili içsel titreşimimiz ve sevgi 
yaşamımızın dışsal durumu arasında mükemmel bir eşleşme 
vardır. Michael, omuzlarımıza tamamlanmış yaratıcı sorum­
luluk yerleştiriyor: "bu yüzden yaşam deneyimimizin kalite­
siyle (benim durumumda bu benim sevgi koşulumla ilgiliydi) 
bir uyum hissetmiyorsak, bu duruma sebep olan damgalı olan 
koşulu bütünlemek bizim sorumluluğumuzdur. " 

Daha sonra Michael bizlerin devamlı olarak "birleştirilmiş 
insan deneyimi alanı"nda yaşamamıza rağmen ayrılık ve sev­
gisizlik, izolasyon ve yalnızlığı nasıl ve neden bildiğimizi anla­
tıyor. Bizlerin "ayrı" fiziksel vücutları, beyinleri, duyguları ve 
titreşimsel vücutları olduğunu hissettiğimiz sürece bizler diğe­
riyle aramızda "aralık, fark, uçurum" hissederiz. "Dünya" 
görünümde farklı formlar arasındaki uzayda, bu boşluk için­
de var olur. Bizler aynı zamanda bu boşluğa yerleştirdiğimiz 
"şeylere" ,  maddelere değer ve önem vermeye başlarız. Böylece 
zihinsel, duygusal ve fiziksel odak noktamız, görünüşte dün­
yamızı oluşturan ve aramızdaki boşluğu doldurup yer tutan, 
bu bağımsız objeler ve kişiler olur. Bu şekilde algıladığımız 
sürece bizler ayrı, birey ve izole hissetmeye devam ediceğiz. 
Ve içimizde olduğu gibi dışarıda da. Bununla birlikte bizi ayrı 
ve içimizde bütünlenmemiş yapan zihinsel ve duygusal yükle­
ri sessizleştirmeyi, kabul etmeyi ve onlarla bir olmayı öğrendi­
ğimizde ve özümüz olan Varlık'ın birleştirilmiş alanı olduğu-



2 2  I VAROLUŞ SÜREC İ  

muzda, o zaman kendimizin dışında, çeşitli şekil ve formların 
görünümü altında bizden ayrı ve uzak görünen varlığı hisset­
meye başlarız. Bizler ortak noktamız olan "paylaşılmış varlı­
ğı " ,  "birleştirilmiş alan" ve bizleri farkın dalık, temel ve son­
suz hayat dolu olma halinin takdiri vasıtasıyla birleştiren ve 
devamımızı sağlayan "çeşitlilik içinde birliği" hissetmeye baş­
larız. Neticede Varlık'ın farkındalığını burada ve şimdi bilinç­
li fark ederek ve kutlayarak sürekli bizlerle birlikte olması için 
davet ederiz. Bizler tek bir birleştirilmiş vücut, tek bir birleş­
tirilmiş zihinsel matriks, tek bir birleştirilmiş kalp ve tek bir 
birleştirilmiş titreşimsel alan olduğumuzun deneyimsel kanı­
tını bilinçli olarak arayarak bunu sebep ve sonuç vasıtasıy­
la aktive ederiz. Kanıt arayarak, bizler algılarız, çünkü sebep 
ve sonuç aradığımızı algıladığımızı beyan eder. Bizler sürek­
li "Varlık'ı görme ve takdir etme" peşinde olduğumuz sürece, 
süregelen bütünlüğünde ve eşsizliğinde ve bireysel ifadesinde 
şu anda, hemen şimdi ve hemen burada, bizlere onu hissetme­
miz ve kutlamamız için sürekli fırsatlar verilir. Bununla birlik­
te bu fikirler ve iletimler orijinal Varoluş Süreci'nde bulunma­
sına rağmen eklemeler, düzenlemeler ve yeniden yapılandır­
mayla ortaya çıkarılan yeniden gözden geçirilmiş yeni versiyo­
nu daha net ve tutarlı yankılanıyor. 

Yeni versiyonunun sonunda, Michael "ayrılık hediyesi " 
olarak bizlere hergün yapmamızı tavsiye ettiği ve bizim hisse­
dilen Varlık'la bağlantıda kalmamıza yardımcı olacak sonuç­
landırıcı bir meditasyon eklemiş. Nefesi bilinçli alarak hisset­
memizi ve duymamızı sağlayarak, nefes alış ve veriş arasın­
daki genişletilmiş boşluğu içimizde hissedip yaşayarak, etra­
fımızdaki alanda yükselen çeşitli algılarla aynı titreşime gire­
rek, hissederek, tek bir noktaya odaklanmış farkındalığımız 



ÖN SÖZ I 2 3  

üçüncü göz üzerinde olarak, ilk önce dışarıda titreşen sesle­
re daha sonra içimizdekilere dikkatimiz yoğunlaşarak bizleri 
samimi bir şekilde yaşanan Varlık'la, içinde ve birlikte bilmeye 
ve uyumlanmaya davet ediyor. Eşzamanlı olarak bizlere "şim­
di burada içimdeyim ben" mantrasını sürekli olarak tekrar­
latarak bizlerin eş zamanlı olarak istediğimiz deneyimi " söy­
le, yap, söyle, ol" yaratıp/yaşamamızı sağlar. Bizlere ne zaman 
dilersek hatırlayarak ve onurlandırarak anında Varoluş alanı­
na girebileceğimizi gösterir. Her ne kadar ara sıra gölge yanı­
mızla çalışmak üzere geri dönemiz gerekse de, odak noktamı­
zı gerçek ve daim kimliğimiz, içimizde ve etrafımızda Varlık'ı 
devam eden İlahi hali olan birleştirilmiş kuantum alanı olan 
yüksek Benlik'in titreşen ışık ve neşesinde tutmamızı istiyor. 

Bill ( Gorakh Hayashi) 
Professor of Humanities & Psychology 
Columbia University, Chicago 





GİRİŞ 1 2 5  

GİRİŞ 

35 yılı aşkın zamandır bütünleyici nefes çalışmasını uygu­
layıp dünyadaki en büyük nefes okulunu yönetirken bir yıl 
kadar önce Varoluş Süreci ile tanıştım. İlk iki tekrardan sonra 
Varoluş Süreci'nin bütünleyici nefes çalışmasındaki eksik hal­
ka olduğunu farkettim. 

Michael Brown'un Varoluş Süreci'nin yeni baskısının ilk 
okuması benim için güzel bir hediye ve onurdu, bu şekilde 
üçüncü tekrarımı bu yeni metinle uyguladım. 

Varoluş Süreci'nin benim hayatımda, yaptığım işin her ala­
nında, ki bu bir yıl içerisinde yüzlerce nefes çalışması uygula­
yıcısının eğitimini ve binlerce yeni bilinçli nefes uygulayıcısıy­
la çalışmayı kapsıyor, yaptıklarını gördüğümde hayran oldum. 
Aynı zamanda Varoluş Süreci'ne katılan kişilerin, nefes uygu­
layıcılarının kişisel hayatlarında ve işlerindeki değişimleri izle­
mek de oldukça ilgi çekiciydi. 



26 1 VAROLUŞ  S Ü R E C İ  

İlginç bir şekilde ilk baskı ile gerçekleştirdiğim ilk iki tek­
rar ile kesin olarak gelişmiş bir modeli içeren bu yeni baskı ile 
tamamladığım üçüncü tekrar arasında çok büyük bir değişik­
lik farkettim. 

Bu yeni şekliyle okumak ve kavramları sindirmek çok daha 
kolay ama aynı zamanda beni daha derin ve isabetli bir nok­
taya götürdü. Bana göre bu yeni baskı gerçekten gelişmiş bir 
netliği ve yazarın bilincindeki değişimi yansıtarak bize ulaştı­
rıyor. 

Aynı zamanda duygusal içselleştirmelerimin yoğunlukları­
nın da arttığı dikkatimi çekti. Bu yeni yorum nedensel duy­
gusal bedenimde 'doğrudan sonuca ulaştı' ve beni şifanın ve 
özgürlüğün yeni noktalarına taşıdı. Beni eski bastırılmış duy­
gularımın özünün ötesine götürerek, eski duygusal ve davra­
nışsal kalıplarımın kesin çözümlemelerini sundu. 

Varoluş Süreci'nin bu yeni baskısı bir hediye ve hatta 
Varoluş'u tam olarak deneyimlemek isteyenler için bir gerek­
lilik. Bu güçlü ve duyarlı yol, bizleri özümüzdeki neşeli yaşa­
ma taşıyor. 

Teşekkürler, Michael. 

Sevgiyle nefes, 
Dr. Judith Kravitz 
Transformational Breath Foundation, kurucusu ve yöneticisi 



YEN İDEN UYA N I Ş I 2 7  

YENİDEN UYANIŞ 

Varoluş Süreci'nin sizin için hazır olduğunu bilmek olduk­
ça tatmin edici. Bu süreç ortak Varoluş'umuza yeniden bağ­
lanmayı seçen herkese yardım etmek için oluşturuldu. Süreci 
takip etmek güvenli, nazik ve basit. Yararları gerçek ve etki­
leri sürekli. 

Varoluş Süreci dikkatimizi zamana bağlı zihniyetin kapan­
larından kurtarıp, deneyimlerimizin oluştuğu şimdiki zamana 
adım adım yeniden girmemiz için gerekli uygulamalı teknikle­
ri ve algısal araçları temin eden rehberli bir yolculuktur. 

Varoluş Süreci 1996'da Arizona çölünde bilinçli olarak 
başlayan bir arayışın sonucudur. Erken çocukluk dönemim­
den beri ilk kez burada kendi öz varlığımla tekrar birleşip, 
bu birliğin derin titreşimini hissedebildim. Bu metin boyunca, 
bu özsel Varoluşsallığa 'Varoluş' ve bu yüce özün yaşamınızın 
dizginlerini eline almasıyla gerçekleşen gözalıcı deneyime de 
'şimdiki zaman farkındalığı' diyorum. 



2 8  I VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  

Varoluşsallığımla bu karşılaşmalarımdan önce, on yıl 
boyunca oldukça ağrılı nörolojik bir durum olan Horton 
Sendromu'yla başetmeye çalışmakla ve şifa aramakla meşgul­
düm. Bu durumum 1987'de birkaç gün süren çok şiddetli ağrı­
larla başladı. Bu hastalık hakkında Güney Afrikalı öndegelen 
bir beyin cerrahının vermiş olduğu, hastalığın nedenin ve teda­
visinin olmadığı yanlış bilgisinin haricinde detaylara girmeme 
gerek yok. Hatta kendisi durumumun vahimliğinden dolayı 
ilaç bağımlılığına ve hatta intihara aday olduğumu söylemişti. 

Acımı dindirebilmek için ilk aşamada birçok farklı reçete­
li ilaç kullandım. Umutsuzluğum arttıkça alternatif yöntemle­
ri araştırdım, iyileşme şansı vaadeden herşeye kendimi açtım. 
Buna yüzüme kortizon iğneleri yaptırmak, yirmi yaş dişimi 
çektirmek, Güney Afrikalı Xhosa Sangoma'yı ziyaret etmek 
ve 'şifacılarla' yapılan birçok etkileyici karşılaşma dahil. Ama 
hiçbirisi rahatlama, kurtulma ya da çözüm getirmedi. 

1994'de hiçbir sonuca varmayan sayısız yöntem denedik­
ten sonra 'orada' bulunan hiçkimsenin ve hiçbir şeyin acıla­
rımı azaltamayacağı ile yüzleştim. Bu noktadaki seçeneklerim 
ya bedenimden çıkmak ya da içine girmekti. 

Ölmek için henüz hazır olmadığımdan, kendimi şifalandır­
ma macerasına sarıldım. Bu önce İsveç masajı öğrenip Rei­
ki ustası olmamla başladı. Kendi üzerimde fiziksel, zihinsel ve 
duygusal birçok teknik denedikçe, o zamanlar 'yüksek kişisel 
enerji frekansı' olarak adlandırdığım bu durumumu koruduk­
ça acılarımın yoğunluğunu ve tekrarlamalarını önemli ölçüde 
azalttığımı keşfettim. Bunlar, artık şimdiki zaman farkındalı­
ğı dediğim durumun ilk fısıltılarıydı. 



Y E N İDEN UYA N I Ş  1 2 9  

Varoluş'la ilk karşılaşmam ve şimdiki zaman farkındalı­
ğının ışığını ilk kez görmem 1996'da Arizona Tucson'da bir 
Kızılderili terleme çadırında Yaqui Kızılderilisi olan Şifacı 
Adam'ın rehberliğinde oldu. İki saat süren bu sıcak, buhar, 
çalınan davullar, söylenen şarkılar ve dualar sonrasında emek­
leyerek terleme çadırının kapısından çıkışımı asla unutmaya­
cağım. Gecenin serinliğinde orada dururken etrafımdaki ve 
içimdeki herşey yaşamla titredi - sanki yeni doğmuşum gibi. 
Bu özel deneyim yaşamımda 'mevcut olma'nın nasıl hissettir­
diğini tattığım ilk andı. 

Terleme çadırından çıktıktan sonra derin bir sessizlik­
le yanan ateşin başında gecenin içinde damarlarımdan akan 
ılık kanı hissederek, soğuk nefes ciğerlerime masaj yaparken 
ve kalp atışımın rahatlatıcı ritmiyle durdum. Saatler sonra, 
Varoluş ile doğrudan bir bağ deneyimledim, şimdi Varoluşun 
mevcudiyet bulmasının basit aracı olarak anlamaya başladı­
ğım, bu Varoluşsallığın parlaklığı fiziksel bedenimin tüm hüc­
relerinde titreşti. Aslında, bedenimize genelde 'beden-aracı' 
derim, onun için bu metinde 'beden' kelimesini kullandığımda 
bir araç olarak beden anlamındadır. 

Varoluş ve şimdiki zaman farkındalığı ile olan ikinci karşı­
laşmam bundan birkaç ay sonra, peyote kaktüsünden yapılan 
bir çayı içerken gerçekleşti. Peyote bu gezegendeki alkalin ora­
nı en yüksek maddelerden biridir. Hiç şüphesiz aynı zaman­
da da benim tatmış olduğum en kötü sıvılardan biri. Ameri­
kan Kızılderili Kiliselerindeki törenlerinde bunu kutsal olarak 
içen Kızılderililer tarafından 'ilaç' olarak adlandırılır. 'İlacı' ilk 
içme deneyimim oldukça etkileyiciydi. Bir saat boyunca yük­
selan rahatsızlık ve bulantı sonrasında sanki derin ve karanlık 



3 0  1 VAROLUŞ S Ü R E C İ  

bir rüyadan şimdiki zaman farkındalığı deneyimime uyandım. 
Sadece anlık bile olsa, Varoluş'a yakın bağlantıdan gelen inkar 
edilemez bir tamlık hissi deneyimledim. Fiziksel mevcudiyet, 
zihinsel netlik, duygusal denge ve titreşimsel 'uyum' hissettim. 

Terleme çadırındaki ilk deneyimimde olduğu gibi, Varoluş'u 
hissedip bilinçli olarak bütünleştiğim peyote deneyimi de beni 
günlük hayatın gürültüsü, yoğunluğu ve dikkat dağıtıcılığı ile 
engellenen özümdeki doğanın bir parçasıyla tekrar birleştirdi. 
Peyote benim algısal bir perdeden geçerek yaşamın kendini tek 
bir yakın, akıllı ve ortak Varoluş'dan ortaya koyduğu diğer 
tarafa götürdü. Geçmiş bütünleşmemiş travmalarımız ve kor­
ku dolu gelecek yansıtmalarımızın sonucunda doğal dünya­
nın bizden gizlenen nefes kesici ve gözalıcı güzellğini gördüm. 

O an, sancılı durumumun sadece bir şans değil ama amaç­
lı olduğunu farkettim. Sancılı nörolojik durumum kendisini 
bir düşman olarak değil benim arkadaşım ve yardımcım ola­
rak gösterdi. Dikkatimin dağılmasına sebep olan, bilinçaltım­
da dikkatimin bağlı olduğu zihinsel zaman ağından beni çıkar­
mak için çağıran Varoluş'du. 

'İlaç' ile karşılaşmam sırasında yapabileceğim en önemli 
araştırmanın şimdiki zaman farkındalık deneyimlerimi arttır­
manın uygulanabilir bir yolunu keşfetmek olduğunu anladım. 
Bunu başarmanın yollarını kendim keşfetmedikçe başkalarına 
olan faydam özgün olmadığımdan sınırlı kalacaktı. 

Terleme çadırı ve peyote deneyimlerinin herkes için olmadığı 
apaçık ortadaydı. Şimdiki zaman farkındalığına olan yolculu­
ğun yöntemleri mümkün olduğunca doğal olmalı - ne durum-



YENiDEN U YANIŞ 1 3 1  

da olurlarsa olsunlar herkesin takip edebileceği bir yol. Bunun 
üzerine Varoluşa sorduğum sorulardan biri de şu oldu: Şim­
diki zaman farkında/ığı dıştan durumlara, maddelere, araçla­
ra, törenlere, ayinlere ve ritüellere bağlı olmaksızın, öncelikle 
içsel çalışma ile nasıl kazanılır? 

Bunun ilk ipucuna aynı yıl içerisinde ulaştım. Aşikar ama 
her nasılsa bir o kadar da gözardı edilen bilinçli bağlantı­
lı nefes tekniği ile tanıştırıldım. Bilinçli bağlantılı nefes, nefes 
alış ve veriş arasında hiçbir duraksama olmadan gerçekleştiri­
len bir nefes uygulamasıdır. Başka bir deyişle nefesler arasın­
da nefessiz hiçbir boşluk yoktur. 

İlk birkaç bilinçli bağlantılı nefes seansımdan sonra bu tek­
niği uygulamanın gelişen kişisel varlığımızdan yükselen zinde­
lik hissini yaratmakta olduğunu farkettim. Ayrıca o zamanlar 
henüz anlayamadığım nedenlerden ötürü bu nefes şekli fizik­
sel acılarımın yoğunluğunu azar azar ama tutarlı bir şekilde 
azaltıyordu. Yıllardan beri ilk defa çekmekte olduğum Horton 
Sendromu için gerçek bir çözüm umudunun ışığını hissettim. 

Bu nefes seansları aynı zamanda büyük içgörüler ortaya 
çıkardı. Örneğin, günlük rutinimin devamlılığından kendi­
mi ayırdığım anları deneyimledim, bu doğal nefes çalışması 
benim Varoluş ile meydana gelen insani tecrübelerimiz arasın­
daki kesin farkı görmemde yardımcı oldu. Bu farkı belirleye­
bilecek algısal kapasiteye bilinçli bağlantılı nefese başlamadan 
önce sahip değildim. Günlük deneyimlerle öyle bir sarmalan­
mıştım ki yaşamakta olduklarım beni tanımlayan en önemli 
unsurlar olmuştu. 



3 2  I VAROLUŞ S Ü R E C İ  

Bu nefes tekniğini uygulamanın bir neticesi olarak Varo­
luş ile her karşılaştığımda varlığın bütünlüğünü ve tamlığını 
aslında bildiğimi farketmeye başladım. Bu, hayatımda ne olur­
sa olsun benim mükemmel bir uyumda olduğum çabasız bir 
huzur deneyimiydi. Aslında ne olduğumun değil, oluşan fizik­
sel, zihinsel ve duygusal deneyimlerimin dengesizleştiğini ve 
düzeltilmeye ihtiyacı olduğunu farkettim. 'Varlığımızın şifaya 
ihtiiyacı var' kavramı bu noktada gülünç geldi. 

Bilinçli bağlantılı nefes ile artan varlığımla kendimi iyi his­
settiren seçimler yaparken buldum. Örneğin, olaylara tepki 
vermek yerine karşılık vermeye başladım. Bu davranışımda­
ki basit değişim bile deneyimimin tüm çehresini etkiledi. Diğer 
insanlar dahil, çevremdeki dünya ile olan ilişkilerimde uyum 
ve rahatlık duygusu yarattı. 

Aynı zamanda sancılı durumumun yoğunluğu azalmaya 
devam etti. Yıllardır çektiğim acıdan sonra - ve ekmiş oldu­
ğu düş kırıklığı, endişe, öfke, keder ve depresyon - karanlığın 
üstüne bir ışık vuruyordu. 

Benim kullanımıma amade bilinçli bağlantılı nefes ve nefe­
sin canlandırdığı Varoluş farkındalığından daha mükemmel 
hiçbir şifa aracının olmayışı ile aydınlandım. Bu aracı daha 
da keşfetmek için başkalarının bu nefesi uygulamasına yardım 
etmeye ve etkilerini yakından izlemeye başladım. 

Gelen diğer bir içgörü de kendimi şifalandırma niyetimin -
rahatsılığımdan kurtulma - yanlışlığıydı. Belki de tüm çaba­
larıma rağmen bunun için başarılı olamamıştım. Sırası gel­
mişken, 'şifa' kelimesini kullanmayı bıraktım çünkü bu yanlış 



\ 
1 
( 

\ 

1 
l 
1 

Y E N İDEN  U YA N I Ş / 3 3  

ve düzeltilmesi gereken birşeyi çağrıştırıyor. Yerine, 'bütünle­
me' kelimesini kullanmaya başladım, bu bana göre tamlık ve 
benim bilincimin dışında deneyimlerimin bütünlenmeye ihti---
yaç duyan yönü ,:,:-�-mm direnç gösterdiğim, kontrol ettiğim 
ve yatıştırdığını bir yön - anlamındadır. Şifalandırma kelime­
sinde tecrübemden bazı şeyleri ayrı tutuyormuşum gibi gelir­
ken, bütünleme tecrübelediğim herşeyi kabul ettiğimi hisset­
tiriyor. 

Şimdiki zaman farkındalığına tanıştırıldığım bu belli anlar 
benim için sonraki keşiflerimi ölçtüğüm ve benim için bir 
bütünleme sanatına dönüşen ölçütler oldu.Beni şimdiki zaman 
farkındalığına götüren her araştırmayı özgün olarak kabul edi­
yorum. Eğer götürmüyorsa onunla daha fazla zaman kaybet­
miyorum. Bugüne kadar, yararsız uğraşılar ve sadece birer vit­
rin şeklindeki parlak ama etkisiz yöntemleri kenara ayırmak 
için şimdiki zaman farkındalığı deneyimi benim için güvenilir 
bir gösterge olmaya devam ediyor. 

Bilinçli bağlantılı nefesi araştırmaya ek olarak ayrıca şama­
nik örnekleri de incelemeye başladım. Dört yılı aşkın bir süre 
Amerikan Peyote Yerlisi Kilisesinde Ateş Tutucu olarak çırak­
lık yaptım. Ayrıca Arizona sınırını geçerek Meksika'da Peyo­
te Yolu'nun yaşayan soyu Huichol Kızılderilileriyle törenlere 
katıldım. Ne zaman karşıma bir olanak çıksa kendimi şim­
diki zaman farkındalığını canlandırmayı deneyimlemek üzere 
laboratuar olarak kullandım ve bir sonraki deneyimim varol­
manın sonuçlarını gözlemleyebileceğim bir arenaya dönüştü. 

Bu kişisel ruhani yolculuk bazılarına romantik gelebilir 
ama ben yol boyunca oldukça eğlendim. Ancak, bu yol nadi-



34 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

ren kolay ve çoğunlukla belirsizdi. Başlangıçta başkalarıyla 
konuşup referans alabileceğim Varoluş'un ve şimdiki zaman 
farkındalığının ne olduğu hakkında hiçbir nokta yoktu. Adım­
larımı birbirinin önüne atarak sadece bana anlamlı gelen bir 
yolu takip ettim. 

Aklımın karıştığı ve cesaretimi kaybettiğim bir sürü olay 
oldu. Sezgilerimden şüphe duyduğum zamanlar oldu. Şanslı­
yım ki her zaman arayışıma tekrar bağlanacak bir yolum var­
dı: bağlantılı nefes ile Varoluş'un ışığına tekrar girmek. Her 
zaman bunu uyguladım. Arayışımın basit olduğunu hatırla­
dım. O zamanlar bunu kelimelere dökemiyordum ama artık 
yapabiliyorum: Yaşamlarında mevcut olmak isteyen diğer kişi­
ler için bir iz bırakmak adma varlığımı ne şekilde daha da art­

tırabilirim? 

Böyle bir araştırmaya atıldığımda en nihayetinde belirli bir 
yöntem aradığımı farketmemiştim. Ancak niyetimin neticesi 
sonradan ortaya çıktı, ben deneyimsel olarak bugün Varoluş 
Süreci'ne dönüşen uygulamalı teknikleri, algısal araçları ve 
sağlam içgörüleri bulmaya yönlendirildim. 

Özünde niyetimi Varoluş ile yeniden birleşmeye ve zihin­
sel alemden çıkarak deneyimlerimin fiziksel, zihinsel ve duy­
gusal yönlerini dengeleyecek şekilde bu dünyada ugulamalı, 
yöntemli ve bütünleyici şimdiki zaman farkındalığına ulaşma­
ya yönelttim. 

2002'de araştırmamın ilk adımını tamamladığını bilerek: 
şimdiki zaman farkındalığını arttıran süreci canlandırmak, 
korumak ve devam ettirmek için gerekli olan hammaddeyi 



1 

YE NİDEN UYAN IŞ  I 3 5  

edinerek, dokuz senelik bir ayrılıktan sonra Güney_ Afrika'ya 
geri döndüm. Aynı sene içinde, Transkei'nin kenarındaki çakıl 
yola ilk Horton Sendromu atağı ile acıdan yığılışımdan onbeş 
sene sonra, Varoluş Süreci'ni başkalarıyla paylaşma amacıyla 
bilinçli yaşamaya başladım. 

Kaç kişiye kişisel olarak Varoluş Süreci'nde yardımcı olmuş­
sam olayım, ya da hangi sıklıkta bunu uygulamalar ve des­
tekleyici yazılarla paylaşırsam paylaşayım, bu sürecin buna 
girmeyi seçen herkes için başardıklarını görmek beni hayret 
içinde bırakıyor. Varoluş Süreci ender bulunan bir mücev­
her. Bize paylaşmakta olduğumuz -Varoluş'dan ve şimdiki 
zaman farkındalığında yaşamanın güçlü deneyiminden uzak­
laştıran bütünlenmemiş geçmiş travmalara ve korku dolu gele­
cek öngörümüze metodlu bir şekilde yaklaşarak çözümleme­
yı sunuyor. 

Varoluş Süreci bilinçaltının zihinsel hapishanesinden kurtu­
luş yoluna adım atmamız için bir davet. Bu yolculuğu tamam­
lamaya kendini adamış birçok kişinin yeni bir algı ile tekrar 
doğduğuna, yaşamın kendisinin elçileri haline geldiklerine ve 
artık aileleri ve toplumla birlikte uzlaştırıcı olarak yaşadıkla­
rına şahit oldum. 

Başkalarına bu süreç süresince dört yıl boyunca vermiş oldu­
ğum yoğun yardım sonrasında Varoluş Süreci uygulayıcıları 
yetiştirmenin benim takip etmek istediğim bir yaklaşım olma­
dığını gördüm. Böyle bir yaklaşım bana göre bu uygulama­
nın sonuçlarında ikilem yaratabilir, anlam karışıklıklarına yol 
açabilir ve 'ruhaniliği iş edinmiş' uygulayıcılar için gelir kapı­
sına dönüşebilir gibi geldi. Deneyimlerimle gördüm ki, sadece 



36 1 VA ROLUŞ  SÜ R ECİ 

yaşamın kendisi bizi başka bir kimse için güvenilir uygulama­
cılar olmaya hazırlayabilir ve yaşam bu güvenilirliği ilk önce 
kendi kendimize uygulamamızı ister. Bu içgörünün ışığı altın­
da, Varoluş Süreci kendine uygulama sanatına odaklanır. 

Benim niyetim Varoluş Süreci'nin herkes tarafından ulaşıla­
bilir bir duygusal bütünleme aracı olması. Bu nedenle, Varo­
luş Süreci'ni eğitilmiş uygulayıcılar tarafından paylaşılacak 
bir yöntem haline getirmektense bu kitap aracılığıyla doğru­
dan sizlerle paylaşmayı seçtim. Bu şekilde ona en saf haliy­
le sahip olacaksınız . Varoluş Süreci şimdiki zaman farkında­
lığına yapacağınız yolculukta kendi kendinize destek olabile­
ceğiniz şekilde yazıldı ve sunuldu. Şimdi bu zamana bağlı zih­
niyetin büyülü rüyasından uyanmayı seçen herkes bu kitabın 
bedeli karşılığında bu sürece ulaşabilir. Bununla birlikte, siz­
leri yine de bu muhteşem yolculuğa başlarken birbirinize eşlik 
etmeniz için teşvik ediyorum. Bu eşliğin özü tüm otorite anla­
yışından özgür deneyimsel bir örnek olsun. 

Bu sağlam yöntemi keşfetmemde tecrübelerini bana aktar­
mış olan tüm öğretmenlere teşekkür ederim. Varoluş Süreci ile 
isteyen herkes, benim geçmek zorunda kaldığım zorlu yollar­
dan geçmelerine gerek kalmadan Varoluş'u ve şimdiki zaman 
farkındalığını deneyimleyebilir. Sonunda yolculuğumun aslın­
da neler yapmamam gerektiğini öğrenmek olduğunu farket­
tim. Bu metindeki basit talimatları uygulayarak, yanlış yola 
sapabilecek niyetinizin sonuçlarına gereksiz zaman ve enerji 
harcamadan Varoluş deneyiminize giden yolda ilerleyeceksi­
nız. 



YEN İDEN UYA N I Ş  1 3 7  

Bitkisel ilaçların ve törenlerin düzgün bir şekilde uygulan­
masıyla da Varoluş farkındalığını canlandırabileceğimiz açık­
ça ortadadır ama birçoğumuz için bu araçlar yolun kendisi 
değil sadece işaret tabelaları olarak bulunur. Yaşamda çok az 
kişi 'Derman kişi' olarak çağırılır. Bu araçları, törenleri, ilaç­
ları ve onlara kendilerini adamış olan kişileri yandaşım olarak 
kabul ediyorum. Onlar için hep böyle hissedeceğim. Biliyorum 
ki, onlar insanlık yoluna bize unutulanı hatırlatmak ve nele­
rin mümkün olduğunun bir ışığını göstermek için çıkarıldılar. 
Ancak onların yaklaşımını herkese uygun bulmuyorum. Her­
kese uygun olan yolun mekanikleri zaten bizim içimizde, içsel 
tasarım, özel bir model ve doğum hakkimız olarak mevcut. 

Törenler ve çeşitli içecekler Varoluş farkındalığını canlandı­
rarak ve şimdiki zaman farkındalığını deneyimlememizi sağla­
yarak insanlığın evrimi hakkında içgörü sahibi olmamızı sağ­
lıyor olsa da, etkileri bir zaman sonra geçmektedir. Farkında­
lığı devam ettirecek günlük deneyimlerle ilgili olmadıkların­
dan yararları kadar yanlışa sürükleyici de olabilirler. Sonuç 
olarak, farkındalığa ulaşmak ve korumak adına bu yaklaşımı 
kişisel, irade ve disiplinle desteklemeden, devamlı kullananlar 
içsel gelişim yerine dışsal bağımlılıklarını arttırma çelişkisine 
düşe bilirler. 

Benim deneyimim, bir çoğumuz için, Varoluş ile özden ileti­
şime açık bir ilişki geliştirmenin ve şimdiki zaman farkındalı­
ğını sağlamanın en iyi yolu bilinçli ve ayık olarak kişisel irade 
ve tutarlı disiplin ile erişmek, çoğaltmak ve uygulamaktır. Şim­
diki zaman farkındalığına ulaşmak bir yaşam şeklidir, çabuk 
bir çözüm değil, bu gezegendeki yaşama günlük yaklaşım tar­
zıdır. Bir varış noktası değil, yolculuktur. Varoluş Süreci şimdi 



3 8  1 VAROLUŞ  S Ü R E C i  

bu doğal yaklaşımı hepimiz için olanaklı kılıyor. 
Varoluş Süreci'nin güzelliği, özümüze giden yolun taşları­

nı hiçbir yapay madde ya da dışsal bir hareket olmadan örme­
sidir - hiçbir süslü tören, ayin ya da inanç olmadan. Gereken 
sadece dikkatimizi ve niyetimizi bilinçli ve disiplinli olarak 
uygulamaktır. Bu sürece deneyimsel olarak başlamak - bir­
çoğumuz gibi bunu üç kez tekrarlamak - hepimizin içinde­
ki ortak kapasiteyi adım adım canlandırır ve Varoluş farkın­
dalığı ve onu takiben şimdiki zaman farkındalığının parlaklı­
ğına ulaşmamızı sağlar. Bu şimdi artık dünyanın karmaşıklı­
ğına, bizim nereden ve nasıl başlamış olduğumuza bakmazsı­
zın buradaki günlük deneyimlerimizin yapısı içerisinde güven­
li olarak gerçekleşebilir. Hiçbir şekilde kaderin bizi şu anda 
getirmiş olduğu noktadan ayrılmamız gerekmez. 

Varoluş Süreci bizi ayrıca bu koşulları devamlı değişmek­
te olan dünyaya yabancı olan Varoluş 'hiçbir zorluk tanımaz' 
kavramıyla da tanıştırır. Bununla demek istediğim, Varoluş'un 
mucizevi bir şekilde şu anda şimdiki zaman farkındalığını 
deneyimlememize engel olan işlev bozukluklarımızı bütünle­
memiz için günlük hayatımızda tam da gerekli olan durumla­
rı yaratma kapasitesine sahip olmasıdır. 

Bu metnin içine çekilmiş olan birçoğunuz gibi ben de baş­
langıçta bu serüvene rahatsızlıklarımdan ötürü başladım. Acı­
larım bu rahatsızlıklara neyin sebep olduğunu bulmak için 
benim içe dönmeme sebep oldu. Ben kişisel olarak bu sürecin 
bu tip sorunlarda, benim ve başkalarının durumlarında - dep­
resyon, fobiler, ilaç ve alkol bağımlılığı, acı, öfke, korku, aler­
ji, yokluk gibi durumlar ve içsel sıkıntının göstergesi daha bir­
çok dışsal belirtiler -etkili olduğuna şahit oldum. Ayrıca fizik-



Y E NİD E N  U YA N I Ş  I 3 9  

sel yaralanmaların iyileşmesini, spor ve yaratıcılık becerileri­
nin gelişmesini ve yogadan meditasyona kadar bunların uygu­
lamalarını da desteklemekte. 

Bu süreç, bizi şimdinin farkındalığından ayıranın, bilinçaltı­
mızdaki çok derinlere bastırmış olduğumuz duygusal mühür­
ler olduğunu gösterir. Bu fiziksel rahatsızlıkların hastalığa 
dönüşme nedeni bütünlenmemiş duyguların zihinsel durumu­
muzu karıştırmasıdır. 

Özünde, Varoluş Süreci bizi duygusal engellerimizi bütünle­
mede sorumluluk almaya yönlendiren pratik bir yoldur. Başka 
bir deyişle, bilinçli 'olgunlaşmanın' yoludur. 

Duygusal bütünlememizi planlı bir şekilde başlattığımızda, 
bu sürecin muhteşem hediyesinin bu fiziksel durumlarda sağ­
ladığı rahatlama değil, tüm tecrübelerimizin kalitesini belirle­
me sorumluluğunu tamamen alma kapasitesi olduğunu görü­
rüz. 

Varoluş ile yakından temasa geçmek ve şimdiki zaman far­
kındalığına ulaşmak hiçbir sınır tanımayan oldukça ödüllen­
dirici bir yolculuktur. Benim için halen ilk terleme çadırında ve 
peyote deneyimimdeki yoğun parlaklığında devam etmekte­
dir. Yaşama tepki vermek yerine karşılık gösterme durumunu 
güçlendiren bir varolma şeklini canlandırmaktadır. Deneyim­
lerimizde ayrılığa sebep olan şeylere odaklanmak yerine pay­
laşmakta olduğumuzun farkındalığına götürür. Ancak bilinçli 
olarak şimdiki zaman farkındalığına olan yolculuğumuzu baş­
latmadıkça, Varoluş deneyimi dünyanın günlük yaptırımları­
nın ve işlerinin arkasında gizli kalmaya devam eder. 



40 1 VAROLUŞ  S Ü R E C İ  

Varoluş farkındalığını deneyimlememizi canlandırmak ken­
dimize verebileceğimiz en büyük hediyelerden biridir. Bu aynı 
zamanda insanlığa yaptığımız sorumlu bir katkıdır çünkü şim­
diki zaman farkındalığına girip tüm hareketlerimize ve ilişkile­
rimize Varoluşun yoğun gücünü getiririz. 

Varoluş Süreci, ona olan farkındalığımızı daha da derinleş­
tirmede bize rehbelik etmesi için ortak Varoluş'umuzu canlan­
dırma davetidir. Yaşamın olasılıklarına olan algımızı dönüş­
türmede bizi güçlendiren bir hediyedir. Bu nedenden ötürü, 
kitap ya da süreç boyunca acele etmemeniz önerilir. 'Müm­
kün olduğunca çabuk bitirme' anlayışıyla yola çıkarsak yeter­
li yararı edinemeyiz. 

Başka bir noktaya varmamız için bitirmemiz gereken bir 
süreç olarak yaklaşmamız da yarar sağlamayacaktır. Ara­
makta olduğumuz herşey zaten bizi buldu ve içimizde mev­
cut. Varoluş Süreci bunun kişisel onayını deneyimlememiz için 
bir olanak. 

Ve evet, ben kendisini sancılı bir nörolojik hastalık ola­
rak ortaya koyan duygusal durumumu başarıyla bütünle­
dim. Bunu Varoluş ile yakın bir ilişkiye girerek ve 'içimdeki 
bilge'nin beni şimdiki zaman farkındalığıma götüren rehber 
olmasına izin vererek başardım. 

Bu herşeye kadir özellik sizin içinizde de mevcut, hepimiz 
için ortak - oluşumuzun bir parçası. Bu Varoluşsallık duru­
mu sizin tarafınızdan ulaşılmaya da hazır. Bu sihirli, mistik ve 
gizemli yolculuk benim - ve yaşamlarında varolma davetini 



YEN İDEN U YA N I Ş I 4 1  

kabul etmiş diğer birçokları için- olduğu gibi sizin de tüm tec­
rübelerinizi kutsasın. 

Bugünün hızlı dünyasında, şimdiki zaman farkındalığı bilin­
meyen bir öncü ve kişisel özgürlüğe açılan bir kapı. Varoluş 
buna giriş ve sürekli kılış için güvenilir rehberimiz. Sizin gibi, 
ben de meraklı bir kaşifim. İleriye, içeriye ve yukarıya. 

Kendinize bu hediyeyi verdiğiniz için teşekkür ediyorum. 

En içten saygılarımla, 
Michael 





BÖLÜM 1 

SÜRECE UYUMLANMA 





SÜRECE  U Y U M L A N M A  I 45 

Bu kitabın içeriği 'Varoluş Süreci' adlı deneyimi destekle­
mek için oluşturulmuştur. Bu kitabı okuyarak, nazikçe bu 
sürece yönlendirilir, onu deneyimlemeye davet edilir ve dönüş­
türülmüş günlük hayatımızda rehberlik alırız. 

Varoluşu deneyimleyerek, anda varoluruz. 

Bu süreci tamamlayarak, bizler kendimizin devam etmekte 
olan şimdiki an farkındalığımızı yönetmek için eğitilmiş yar­
dımcısı olacağız. Varlığımızın bize her zaman rehberlik etme­
ye hazır olan bir yönüyle de tekrar bağlantı kurup, bu rehber­
liği dış kaynaklarda aramaktan kendimizi özgürleşıireceğiz. 

Varoluş Süreci kendi içimize yaptığımız bir yolculuktur. 
Bizi unutulmuş hatıraların arasından geçirerek, bize yaban­
cı duygusal sınırlara götürür. Bunu yaparken, bizlere yaşam 
deneyimlerimize sızan bastırılmış korkuyu, öfkeyi ve acıyı 
bütünlememizi sağlamak için donatır . Bu duygusal bölge ilk 
başta bize yabancı gelebilir, ama burası bizi içimizdeki saflığı­
mız, neşemiz ve mirasımız olan yaratıcılığımızla tekrar birleş­
tirecek unutulmuş bir enerji alanıdır. 



46 1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

Bu yolculuğu yalnız yapıyor gibi gözüksek de aslında yalnız 
değiliz . Bu kitabın Birinci Bölümü Varoluş ile doğrudan iliş­
kimizi uyandırmak için yazıldığından, bunu anlamamız için 
bize yardım eder. Şu anda nereye gittiğimizi ve nasıl gidece­
ğimizi bilmiyor olsak da, Varlığımızın bir tarafı aslında bunu 
bilir çünkü o herşeyi bilmektedir. Bizi kendi içimize giden bu 
özel yolun başlangıcına getiren de O'dur. O, bizim neyi ara­
dığımızı ve buna ulaşmamız için neyin gerekli olduğunu bilir. 

Varlığımız bizim en iyi arkadaşımız, en yakın dostumuz, 
kahramanımız ve koruyucumuzdur. Bu metni okuyarak, Var­
lığımızın iletişim kurduğu dil olan, özgünlüğün dilini öğreni­
rız. 

Yazılı materyalin hiçbir bölümünü ezberlememiz gerekmez. 
Ama, okumalarımızı özellikle kendimizi rahat ve almaya açık 
hissettiğimiz sakin ortamlarda mümkün olduğunca sık yap­
mamız yararlıdır. 

Eğer herhangi bir noktada bilgiler ağır gelirse, bu kitabı 
bırakıp okuduklarımızla bütünleşmemiz için bir işarettir. Bu 
bağlamda 'Bütünleşme' kendimize okuduğumuz bilgileri duy­
gusal, zihinsel ve fiziksel olarak sindirmemiz için zaman ve 
mekan tanımak ve metnin hareketlendirmiş olduğu deneyim­
lerimizin sunmuş olduğu besinleri sindirmektir. Bu kelimele­
ri dikkatlice okumamız ve kendimize bunları işleyecek zaman 
tanımamız oldukça önemlidir. 

Herkes tarafından ulaşılabilir olmak için Varoluş Süreci'nin 
bize açık iki başlangıç seviyesi vardır: Giriş ve Deneysel. İlk 



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A  1 47 

başlangıç seviyesine basit bir şekilde metni okuyarak başlanır. 
İkinci seviye on haftalık bir sürede yavaş yavaş gelişen dene­
yimsel bir süreci de içerir. Kitabın Birinci Bölümü hangi baş­
langıç seviyesinin bize uygun olduğunun bilinçli seçimini yap­
mada bize yardım eder. İkinci Bölüm bizi Varoluş Süreci'nin 
esas niyetiyle uyumlayıp, giriş kapısını açar ve yolu gösterir. 
Niyetimizi belirleyip, dikkatimizi odaklayarak ve içsel rehbe­
rimizi canlandırarak bizi hazırlar ve cesaretlendirir. 

ŞİMDİKİ ZAMAN FARKINDALIGI NEDİR? 

Şimdiki zaman farkındalığı birşey yapmak yerine sadece 
olduğumuz bir durumdur. Şimdiki zaman farkındalığının en 
basit tanımı, içinde bulunduğumuz anın tam anlamıyla farkın­
da olmak ya da şimdiki anda varolmaktır. 

Buradaki vurgu anda değil ancak bu ana tüm dikkatimizi 
vererek yaşam deneyimlerimize getirdiğimiz varlığımızdadır. 

Şimdiki zaman farkındalığına girdiğimizin güvenilir bir gös­
tergesi, bulunduğumuz andaki tecrübemiz he ne kadar rahat 
ya da rahatsızlık verici olsun şükran duygusu ile dolu olma­
sıdır. 

Şükran duygusundan bahsederken bir karşılaştırmaya daya­
nan, mesela başkasından daha sağlıklı ve varlıklı olduğumuz 
için hissettiğimiz şükran duygusundan bahsetmiyorum. Bu 
aynı zamanda yaşamın benim beklentilerime uygun olarak ve 
kolay bir şekilde önümde serildiği için duyduğum şükran duy­
gusu da değil. Bu daha çok, hiçbir sebebe ihtiyacı olmayan bir 



48 1 VAROLUŞ  SÜREC İ  

şükür - bu davet, yolculuk ve yaşamının kendisinin bir hediye 
oluşuna karşı duymakta olduğumuz minnettarlık. 

Minnettarlık bizim deneyimlerimizde ne kadar var olduğu­
muzu gösteren tek güvenilebilir göstergedir. Sadece hayatta 
olduğumuz için bile şükretmediğimizde şimdiden ayrılıp zih­
nin ilüzyonu olan 'zaman' adı verilen duruma geçmişiz demek­
tir. 

Neredeyse tamamıyla zaman dayalı bir kültürde doğdu­
ğumuzdan çok azımız devamlı olarak anda kalabiliriz. Bu 
modern uygarlığın bir lanetidir. Bu gelişimi arzu etmekteyiz 
ancak birçok durumda bu gelişim olaylar meydana gelirken 
anda bulunmamızı gerektirmiyor. Deneyimlerimiz otomatik­
leştikçe yaşam sanatına daha az katılırız. 

Zaman dünyasında şükran duymak zorlayıcıdır çünkü hiç­
bir şey bizim olması gerektiğini düşündüğümüz şekilde ger­
çekleşmez. Geçmiş pişmanlıkları, gelecek gelişmek için verilen 
sözleri içerirken şimdiki zaman devamlı olarak düzeltme yap­
mayı gerektirir. Bundan dolayı bizler bu uyanış anlarımızı geç­
mişte işe yaramayanları gelecekte aradığımız huzur ve tatmine 
ulaşmak için gerekli olduğuna inandığımız düzeltmeleri gele­
cek planlamalarımıza yansıtarak geçiririz. Bu düzeltmeler hep 
iyi bir yarın odaklı olduklarından anlamlı bir bugün geçirme­
yi unuttuk. Bunun sonucu olarak da, şu anda deneyimlediği­
miz tecrübeyi bizi sonuca götürecek olan adım olarak görü­
rüz. Bu durumumuzu karşılaştırabileceğimiz başka bir deneyi­
me erişim durumumuz olmadığından bu şekilde yaşamak bize 
normal gelir. 



1 1 
r 

r 
J 

S Ü R E C E  U YU M LA N M A  I 4 9  

Bu şekilde yaşayarak sürekli olarak şimdiki zamanı es geçe­
riz. Geçmiş bitmiş ve değiştirilemez olduğu ve gelecek de henüz 
gerçekleşmemiş olduğu halde, gerçekten içinde bulunup dene­
yimleyebileceğimiz tek an olan - bu anın içine girmek yerine 
zihnimizi bu ilüzyonla meşgul ederiz. 

Alışıldığı üzere, dikkatimizi bu aldatıcı geçmiş ve gelece­
ğe verme zihinsel durumunda kalarak, şu anda olmakta olan 
özgün fiziksel ve duygusal deneyimleri kaçırırız. Hepimiz 
yaşamın tüm titreşimini içeren tek anı ihmal ederiz. Yaşadı­
ğımızı düşünürüz ama nadiren varlık gösteririz. İlerlediğimizi 
düşünürüz ama sadece daireler çizeriz. Herşey hakkında zihin­
le hareket eder, fiziksel olarak varolmayı ve duygusal dengeyi 
buna kurban ederiz. Sonuç olarak, her ne kadar zihinsel ola­
rak ileri olduğumuza inanırsak inanalım bir karmaşaya kapıl­
mışızdır. 

Bu olmama - varlık göstermeme durumuna o kadar alışmı­
şızdır ki, bu bize sadece doğal görünmekle kalmaz hatta bunu 
isteriz. Hiçbir uyum içermediği için bu tabii ki doğal değil­
dir. Bir şekilde bunu farkederiz çünkü zihinsel es geçmelerimi­
zin arasında ters giden birşeyler hissederiz. İçsel huzurumuzun 
eksikliği dışımıza süregelen kaos halinde yansır - ya da dur­
gunluk ve sakinliği deneyimleyeceğimiz tecrübelerden kaçma 
şekli olarak. Bu zihinsel çağın teması gürültü ve harekettir. 

Neyi kaybetmiş olduğumuzu hatırlayamadığımız için neyi 
kaçırdığımızı bilmeyiz. Aradığımız şeyleri geçmişin resimlerin­
de ya da gelecekte aradığımız için de bulamayız. Bu devam­
lı birşeyleri arama şeklindeki doyumsuz ihtiyaç davranışımız 
bizim yaşantımıza olan mevcut yaklaşımımızın boşluğunun 



5 0  I VAROLUŞ  SÜ REC İ  

bir kanıtıdır. Yeterli kelimesinin bizim için bir anlamı yoktur. 

Endişe içinde bu gezegendeki her bir yerde umutsuzca huzu­
ru ararız ama ne yaparsak yapalım bu çılgınlık derecesindeki 
yapma durumunda bulundukça hiçbir şey bize huzur farkın­
dalığını getirmez. Bunun sebebi çok uzun zaman önce huzu­
run yapma eylemi değil bir duygu olduğunu unutmuş olduğu­
muzdandır. Bu zorlayarak ya da mekanik olarak sağlayabile­
ceğimiz birşey değildir ancak sadece şimdiki zamana girerek 
algılana bilinir. 

İçsel huzursuzluğumuz dış dünyada kendini fiziksel, duygu­
sal rahatsızlık ve hastalık semptomları olarak gerçekleştirir. 
Ne yaparsak yapalım, nereye kaçarsak kaçalım ve kendimizi 
oyalamak için ne kadar sonu gelmez işle uğraşırsak uğraşalım 
rahatlık bizim için hep ulaşılmazdır. Uyku bozukluğu çeken 
birinin kaçınılmaz olarak fiziksel, duygusal ve zihinsel çökün­
tü içine gireceği gibi, bizim şimdiki zaman farkındalığını ihmal 
edişimiz de bizi çabucak giderek artan dünyevi ve toplumsal 
dağılmaya götürecektir. 

Zihinsel bir durum olan zamanda yaşama - huzuru hisset­
mek için dinlenmeden ve durmadan devamlı dünden kaçıp 
telaşla yarını kovalama - Varoluş Süreci'nin yöneldiği ve iyi­
leştirdiği bir durumdur. Bu çıkmazın nedenini görmemizde 
bize yardım ederek, Süreç bize bu açmazdan çıkış yolumuzu 
gösterir. Bize farkındalığın ipini atar ve bizi kendimizi geçmiş 
ve gelecek deliliğinin içinden çekmemiz için güçlendirir, bizim 
sağlam, güvenli ve huzur dolu olan alana, şimdiye dönmemi­
ze olanak sağlar. 



S Ü R EC E  U Y U M L A N M A  1 5 1  

Kendimizi güvende hissetmek ve kabul görmek için yarat­
mış olduğumuz davranış gerçek huzurun bir ikamesidir, bizim 
kim olduğumuz değildir. Varoluş Süreci farkındalığımızı kendi 
özgün Varlığımıza yönlendirir. Bunu şimdiki zamandan ayrılı­
ğımız sonucunda ortaya çıkan ve özgün olmayan yalancı kor­
ku, öfke ve acı alanlarımızı çözümleyerek başarır. 

Başlayacak olduğumuz bu on haftalık süreç bize bu yaşa­
mı deneyimlememizi değiştirecek olan tek yolun kendimizi 
"zamanda yaşama" virüsünden özgürleştirmek olduğunu gös­
terir. Kendimizi bu zihinsel karışıklıktan özgürleştirmek şu 
anda yapabileceğimiz en yüce hizmet eylemidir. 

Gelecek ne vaadederse etsin, gerçek olan zamanın -
bu-burada-şimdi- geçmişle ya da yarın olabilecek olan hiç­
bir şeyle bir alakası yoktur. Yaşamımızdaki olaylara bilinçsiz­
ce ona-oradaya-o zamana odaklanarak tepki vermeye devam 
ettikçe, şu anda tam önümüzde olanı görememekteyiz. Bunun 
yerine, zihinsel olarak bir uyku büyüsüne kapılmışızdır, geç­
mişin hayaletleri ve gelecek hayalleriyle sarılı. Bu hiçbir şekil­
de bir yaşam şekli değildir. Aslında, bu yaşamak da değil­
dir çünkü gerçekte yaşamın titreşimsel resonansı zaman içi­
ne giremez. Süregelmekte olan zamana dayalı deneyimleri­
miz bütünlenmemiş korku, öfke ve acı parmaklıklarıyla koru­
nan algısal bir cehennemdir. Bizi hiçbir yere götürmez. Hiç­
bir zaman götürmemiştir ve götürmeyecektir. Zaman içinde 
özgün hiçbir şey gerçekleşmez. 

Güzel haber şu ana kadar farkında olduğumuz tek deneyim 
kalitesi bu olsa da, kesinlikle mümkün olan tek deneyim değil­
dir. Zamanın dünyasına paralel hareket eden başka bir para-



5 2  I VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

digma daha vardır. Biz buna şimdiki zaman diyoruz. Bunun 
kutsal düzenleyicisi bizim ortak Varlığımız ve onun sonsuz 
açılımının şimdiki zaman farkındalığı ile deneyimlenmesi­
dir. Onun var olduğunu biliriz çünkü bilinçli olarak farkın­
da olmasak bile aradığımız ve susadığımız şey odur. Onun var 
olduğunu biliriz çünkü farklı hayat sürmekte olan birçok nor­
mal insan şu anda buna tekrar girip bunun içinde yaşamak­
ta. Gezegenimizdeki bu ortak Varlık topluluğu gelişmekte ve 
şimdiki zaman farkındalığının keyfini çıkartmakta. Bu kitap 
ve bu süreç sizin bu partiye katılımınız için özel bir davetiye . 

Şimdiki zaman farkındalığına bulunduğumuz her yerden 
ulaşılabilinir. Başka bir yere gitmek ya da canlandırmak için 
hiçbir dışsal çaba göstermek zorunda değiliz. Ancak, bütün­
lenmemiş geçmiş travmalarımıza ve korku dolu gelecek yan­
sıtmalarımıza bilinçsiz olarak takılı kaldığımız sürece bilinçli 
olarak ulaşmamız mümkün değildir. 

Neşe dolu, sağlıklı ve bolluk içindeki yaşam kendini şu anda 
bizim üstümüze yağdırmakta . Ancak, zamanda yaşadığımız­
da içinde bulunduğumuz araç başaşağı durumdadır. Bu ter­
sine dönmüş durumda bizler, basitçe ebedi olarak bize veril­
miş olanı kabul etmek yerine, deneyimlerimizi birşeyleri elde 
etmek için harcarız. 

Şimdiki zaman farkındalığı bir kavram değil deneyimdir. 
Gün geçtikçe daha çoğumuzun bunun içine girmekte olduğu 
gerçeği hızlanan evrimimizin bir sonucudur. Bunun nimetleri­
ni almak isteyen herkes için davet burada, şimdi, bu an ve bu 
koşullar grubu içinde. Bu bize şu şekilde seslenmekte olan sesi 
dindirmeye çağırır: "Dur. Gidecek bir yer ve yapacak birşey 



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  I 5 3  

yok. Herşey sadece olmaktan ibaret. "  Bu Varolma Süreci'nin 
daveti, hediyesi ve mümkün kıldığı yolculuktur. 

Şu anda artık şimdiki zaman farkındalığını tam anlamıy­
la kavrayabileceğimiz bir noktadayız; özgün Varlığımızı bize 
verilen her bir anın içinde kendiliğinden bütünleyeceğimiz ve 
böylece her deneyimimize bilinçli olarak karşılık verebilece­
ğimiz bir varlık durumu. Verdiğimiz karşılık bir şükrandır ve 
onun akışı bizi tüm aldatmacalardan arındırır. 

Zaman içinde yaşamaya alışık olduğumuzdan böyle bir 
duruma geçmek zor ve karmaşık gibi gelebilir. Ancak şim­
diki zaman farkındalığı bizim doğumdan gelen bir hakkımız 
olduğundan bu şekilde yaşamak bizim için doğal ve kolaydır. 
Bu farkındalık krallığının kapılarından çocukluğumuz tekrar 
uyanır ve ona dönülür. 

PEKİŞTİRMENİN ÖZÜ 

Varoluş Süreci özümüzde olduğumuz şeyin zihin olmadığı 
kavramına dayanır. Bizler ebedi varlıklarız. 

Varoluş Süreci metni içinde 'zihin' bizim fani insanlık dene­
yimimiz süresince etkileşim aracımızdır. Bu bizim fiziksel 
(bedenimiz), zihinsel (düşüncelerimiz) ve duygularımız (duy­
gusal durumlarımız)'dan oluşur. Başka kaynaklarda insanlar 
zihinleri hakkında konuştuklarında genellikle sadece düşünce­
lerinden bahsederler. 



54 I VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

Varoluş Süreci bir kitap formunda sunulan şimdiki an far­
kındalığının deneyimlenmesidir. Bu nedenden ötürü, bizim 
alışık olmadığımız bir yapıda yazılmış olabilir. Bizim düşünen 
zihnimizi (kitapta zihinsel beden olarak geçmekte) bir araç 
olarak çalıştırsa da aslında bizi düşünmeye sevketmek için 
yazılmamıştır. Düşünen zihnimiz şimdiki zaman farkındalığı­
nı hiçbir zaman deneyimleyemez çünkü o sadece zamana bağ­
lı paradigmada çalışır. Düşünmek ve şimdiki zaman farkında­
lığı birlikte yaşamaz. 

Biz gerçekten şimdiki zaman farkındalığına girdiğimiz­
de, bunun bir göstergesi de zihinsel analizlerimizin azalması­
dır. Ama bizler zihnimizi kendimiz için çalıştıracağımız yer­
de düşünen zihnimizin köleleri haline geldiğimiz için, bu içsel 
sessizliğe ve hareketsizliğe ulaşmak için oldukça ince tasarlan­
mış bir 'yapmama' süreci gerektirir. İşte Varoluş Süreci budur, 
bir 'yapmama' süreci. Onun için bu yazının ritmini biraz alı­
şılmışın dışında bulabilirsiniz. 

Zihinsel bedenimiz yazının temposu ile mücadele edebilir. 
Bize 'Bu çok tekrarlı. Bu daha önce de yazılmış ve detaylı ola­
rak açıklanmıştı, neden tekrar ediliyor? Yazar bizim zekadan 
yoksun olduğumuzu mu düşünüyor?' diye sorabilir. 

Zihinsel bedenimizin bu şekilde reaksiyon göstermesinin 
sebebi bizim algılarımızın zamana dayalı paradigmaya dayan­
ması ve zihnimizin tüm düşünme özelliğinin 'anlamak' üzeri­
ne olmasıdır. Düşünerek anlamaya çalışma zihinsel bedenin 
en geniş şekilde kullanılan özelliğidir. Hatta anlamak zihinsel 
beden için tanrısal bir eylemdir. 



S Ü R ECE  U Y U M LA N M A  I 5 5  

Zihnin düşünen yönü bir şeyi anladığına inanıyorsa, o konu 
tekrar edildiğinde, özellikle de tam olarak aynı şekilde tekrar 
ediliyorsa alınganlık gösterir ve de sıkılır, hele ki bu tekrar 
eğer birebir aynı yapılıyorsa. Düşünen zihin anlama ve analiz 
etme olan rolünün dışında bilginin başka bir amacını görmez. 
Ama bu kitabın içerdiği bilgilerin sadece 'anlama'nın ötesin­
de daha derin yönleri vardır. Bu sayfalardaki bilgilerin bir 
yönü de bizlerin bu karmaşık sürecin akışında nazikçe hareket 
etmesine olanak sağlamaktır. 

Zihnin düşünsel yönü bir kitapla karşılaştığında, otomatik 
olarak onun kendisi için yazılmış olduğunu farz eder ve onun 
için her bir cümlenin yeni ve heyecan verici olmasını ister, her 
bir bölüm en heyecanlı yerinde bitsin ister. Heyecana ve deği­
şime açtır ve ona bağımlılık duyar, sürekli eğlendirilmek ister. 
Sessizliği ve döngüsel deneyimlerin yarattığı durağanlığı anla­
yamaz - özellikle de Varoluş Süreci'nin içinden doğduğu ve 
bizi içine davet ettiği sessizlik ve hareketsizliği. 

Zihnin düşünsel yönüne göre döngüler anlamsız tekrarlar­
dır. Bu yüzden düşünen zihin bir kumsalda oturup sessizce 
sonsuz dalgaları seyretmekte, gün batımının sessizliğinin tadı­
nı çıkartmakta ve de bir ağacın yanında durup o hareketsizli­
ği paylaşmakta zorlanır. Tekrarlar onu rahatsız eder ve şika­
yet etmesine sebep olur: 'Bu tekrarların ne gereği var?' Zihni 
eğleyen düşüncelerinin çoğu anlamsız döngülerin tekrarından 
oluşuyor gerçeğine rağmen, onun tepkisi bu şekilde olacaktır. 

Yaşam özünde 'yeni' değildir. Yaşam her zaman olduğu şey 
olarak tamdır ve bu gerçeğin doğası değişmeyecektir. Bu ışık 
altında, bu dünyadaki yaşam bir dalga gibi süregelen döngü-



5 6  I VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

lerle maddenin içine akıp ondan çıkan sonsuz sessizlik ve din­
ginliktir. Bu döngüler tekrarlama değil, ifadenin sonsuz dan­
sından doğan pekiştirmelerdir. Bu olağanüstü dünyada, onlar 
ortak Varlıksallığın kalp atışlarıdır. 

Varoluş Süreci zihinsel bedenimizi eğlendirmek için değil, 
daha çok onu dengelemek ve uyandırmak için yazılmıştır. 

Düşünen zihnimize 'tekrar' olarak gözüken aslında şim­
diki an farkındalığının yavaşça uyanmasını sağlayan 
'pekiştirme'dir. Düşünen zihnimizin tek görevi metni okuma­
mıza yardımcı olmak ve zihinsel olarak bilgileri tutmasıdır, 
ki böylece bunları bizim fiziksel ve duygusal deneyimlerimi­
ze geçirebilelim. Hakkında düşünmemiz gerekli değildir hat­
ta istenmez. Şimdiki zaman farkındalığının içinde yolumuzu 
düşünemeyiz. Bir kutunun içinde bulunurken o kutunun dışı­
nı düşünemeyiz! 

Bu metnin neden bu şekilde aktığı ve neden belirli bilgile­
rin tekrarlı olarak okuduğumuz sayfalarda yeraldığı sonra­
dan bizim için çok büyük anlam ifade edecektir. Ama metnin 
arkasındaki yapısal amacın bir kısmını anlamak onun içine 
girmeden önce bize yardımcı olacaktır. Bu bizim düşünen zih­
nimizi yatıştıracak ve bizi onun sıkılganlık ve rahatsızlık eği­
limlerine karşı koruyacaktır. 

Varoluş Süreci bilinçaltımızın farkındalığımıza yükselme­
si için tasarlanmıştır. Varlığa olan farkındalığımızı gölgele­
yen yanlış algılarımızı çözmemizi sağlar. Bilinçaltı bu şekil­
de yüzeye çıkarken belli bilgilerin tekrarlanarak pekiştirilmesi 
gerekir ki bizler olmakta olanın doğruluğu konusundaki far­
kındalığımızı koruyalım. 



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A  I 5 7  

Metin aynı zamanda nazik bir şekilde "çocuk benliğimiz"e 
olan farkındalığımızı da canlandırır - bu Varlığımızın çocuk­
luğumuz bittiğinde terkettiğimiz oldukça önemli bir yönüdür. 
Varlığımızın bu yönü şifa için farkındalık düzeyine çıkarken, 
belli bilgilerin tekrarlanarak pekiştirilmesi gerekir ki çocuk 
yanımız geçmişi-orayı ve oradakini bırakıp şu anki yaşam 
deneyimimizde şimdi-burada- bize katılmanın güvenli olduğu­
nu bilsin. Onun için aslında metin bu sayfaları bilinçli olarak 
çevirmekte olan tarafımızla konuşurken aynı zamanda içimiz­
deki çocuğa ve bizim bilincinde olmadığımız farkındalığımızın 
diğer yönlerine de konuşuyor. Çocuklar bu pekiştirmey aynı 
yetişkin olarak halen taşımakta olduğumuz bilinçaltımız gibi 
ihtiyaç duyarlar. 

Varoluş Süreci ne başladığımızda aslında sadece 1 O haftalık 
bir uygulamaya değil yaşam boyu sürecek bir maceraya başla­
mış oluruz. Varoluşumuz şimdiki zaman farkındalığımız gün­
den güne arttıkça daha derin bir bağ ile gelişir. Varoluş Süre­
ci bizi ebedi şimdiki an farkındalık denizine götürecek olan 
deneyim-canlandırma bilgilerinin nehridir 

Bölüm, paragraf ve cümleleri atlamanın bu kitapta bize 
kesinlikle hizmet etmeyeceğini anlamak oldukça önemlidir. 
Sunulan bilgiler tasarlanmış katmanlar halinde ve belirli bir 
önem sırasına göre verilmiştir. En basit talimatları izleyerek, 
sayfa sayfa, adım adım, günden güne, andan ana ilerleyerek, 
bizler algılarımızı nazik bir şekilde temizleyip şimdiki zaman 
farkındalığını hayatımızın her yönüne daimi olarak demir­
lemiş olacağız. Bilinçli ve tutarlı olarak yaklaştığımızda bu 
rutinlik bizim yolumuzu bulmamızı sağlayacaktır. 



58 1 VA ROLUŞ  S Ü R EC İ  

NİYETİMİZİN UYUMLANMASI 

ŞİMDİKİ ZAMAN FARKINDALIGINI ETKİNLEŞTİRME 
ve İçsel Varlığımızın limitsiz güç ve olasılıkları Varoluş Süreci­
nin genel niyetidir. İçsel Varlığımız gerçekten de zorluk nedir 
bilmez ve Var olma durumumuzu etkinleştirmek bize bütün­
leşmemiş yaşam deneyimlerini bilinçli olarak sindirme gücü 
verır. 

Varoluş ve şimdiki an farkındalığı kavramlarda bulunup 
doğrulanamaz. Bunlar bize başkaları tarafından açıklanamaz. 
'Var olma' kelimesinin anlamını kayramak için Varoluşu ve 
şimdiki zaman farkındalığını kişisel olarak ilk elden deneyim­
lemeliyiz. Onun için bu kitaptaki herşey bu deneyim için bir 
davetiyedir. Bu bize kendimiz Olmak ve bu şekilde şimdiki 
zaman farkındalığı hediyesinin ne olduğunu deneyimleyebil­
memiz için kapıları açıp yürümemiz için yapılan bir davettir. 

Bu kitaptaki bilgilerin doğru olup olmadığını düşünmemiz 
önemli değildir. Önemli olan yapılan okumanın bu deneyimi 
etkinleştirip, uygulamanın dikkatimizi zaman endeksli dene­
yimlerden uzaklaştırıp şimdiki zaman farkındalığına götürüp 
götürmediğidir. 

Bunu anlayabilmemiz ıçın bir örnek olarak, bir annenın 
yeni doğmuş bebeğine ninni söylerken kullandığı kelimele­
rin bebek zihni sözcükleri zaten anlamayamadığı için ilgisiz 
oluşunu verebiliriz. Ninninin etkisi sadece duygusal içeriği­
nin bebeği rahatlatmasıyla ölçülür. Bu ışık altında, bu kitap­
ta yazılanlar şimdiki zaman farkındalık deneyimlerini başarılı 
bir şekilde etkinleştirmesiyle ölçülür. 



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A  I 59  

Varoluş Sürecine deneyimsel olarak girerek aynı zamanda 
bu yolculuğu bitirmek için kendimize de sözvermiş bulunu­
yoruz. Bu söz koşulsuz olarak verilmeli çünkü varış noktası­
na gelene kadar Varoluş Süreci deneyiminin ne olduğunu bile­
meyeceğiz. Bu kitabın 1. Bölümü dikkatli bir şekilde bize bu 
sözü vermemiz için cesaret ve bilgi sunmak için tasarlanmıştır. 

Varoluş Süreci bizi içimizde henüz bizim bile aşina olma­
dığımız yerlere götürecektir. Bunun sonucunda, bizim nere­
ye gittiğimizi bilmediğimiz ya da bize ne olduğunu anlamadı­
ğımız deneyimler yaşamamız kaçınılmazdır. Bu normaldir ve 
olması gerekendir. Kişisel gelişim bu 'bilmeme' zamanlarında 
en hızlı gelişimi gösterir. 

Bu yolculuk bittikten sonra bile, bir başkasına ne olduğunu 
anlatmak bizim için zor olabilir. Bu normaldir, çünkü sürecin 
büyük bir kısmı zihinsel değil duygusaldır. Varoluş Süreci esas 
olarak duygusal algımızı uyandıran bir süreçtir. Tamamladı­
ğımızda bu deneyimin kendimize şimdiye kadar verdiğimiz en 
değerli ve sevgi dolu hediye olduğu konusunda hiçbir kuşku­
muz olmayacak. 

Ayrıca bu sürece başlayarak belirlenmiş bir yaşamamız 
gerekenler kalıbı da bulunmamaktadır. 

Bunun yanısıra, Varoluş Süreci'ni tamamladığımızda bu 
sürecin bir deneyimi canlandırdığından hiçbir şüphemiz olma­
yacak. Canlanan deneyim her ne olursa olsun bizim için geçer­
li olan olacaktır. Bu kitapta bize sunulmuş olan bilgiler bizim 
hem bu deneyimlerin içerisinden bilinçli olarak geçmemizi 



6 0  1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

hem de bu deneyimleri bütünlememizi sağlayacaktır. 

Deneyimlerimizin sunduğu içgörüleri sindirebildiğimiz 
zaman özgürleşiriz. Ancak o zaman deneyimlerimizi ana­
liz etmeye ve bizim yaşam yolumuzu bulmada başkalarının 
görüşlerini dinlemeye ihtiyaç duymayız. Deneyimimiz bizim 
öğretmenimizdir. 

Deneyimlerimizin her zaman geçerli olduğunu anlamak 
önemlidir. Aslında, deneyimimizin her bir yönü bize özel bir 
şekilde sunulur çünkü bunlar şu anda öğrenmemiz gereken­
lerdir. Varoluş Süreci deneyimsel yolculuğu süresince bu bize 
sunulacak elandır. 

Yaşamda fiziksel olarak gerekli ve doğru besinleri bedenimi­
ze alarak otomatik olarak gelişiriz. Zihinsel gelişim de okula 
başlayıp devam ederken gerçekleşir. Ancak duygusal gelişimi­
miz ise yedi yaşımıza geldiğimizde farkedilir derecede yavaşlar 
ve yetişkinliğe geçişimizde ve yetişkinliğimiz süresince ya çok 
az yada hiç ilgi görmez. 

Biz insanlar fiziksel olarak üstün bir çevre adaptasyon bece­
risine sahip olduğumuzu kanıtladık. Son yüzyıllarda ayrıca 
zihinsel devler haline geldik. Üzücü olarak ise artan bir oran­
da duygusal cücelere dönüştük ve yaşamakta olduğumuz dün­
yanın çalkantılı durumu da duygusal azgelişmişliğin oyunala­
nıdır. Varoluş Süreciyle çıkmış olduğumuz bu yolculuk bun­
dan ötürü aslında fiziksel var olma ve zihinsel netliği etkinleş­
tirerek duygusal gelişimi sağlama yolculuğudur. 

Fiziksel var olma bizim farkındalığımızı fiziksel bedenimi-



SÜRECE  U Y U M L A N M A  I 6 1  

ze demirlemeyi öğrenerek oluşan bir deneyimdir. Birçoğumuz 
bedenimizde olduğumuza inanırız ama aslında değiliz. Geç­
mişi ve geleceği düşünmek zihinsel bir aleme girmemiz demek­
tir ki bu zihinsel alem bizim fiziksel beynimiz ile sınırlı değil­
dir, düşünebildiğimiz kadar genişler. Eğer başka bir ülkede­
ki bir arkadaşımızı düşünüyorsak ya da onlarla birlikte oldu­
ğumuz bir anımızı gözümüzde canlandırıyorsak, fiziksel bede­
nimizde olduğumuzu varsayıyor olabiliriz ama aslında değiliz­
dir. Dikkatimizi nereye yönlendirdiysek oradayızdır. Kesin­
likle fiziksel bir var olmadan söz edilemez. Gözümüzün önün­
de birşey gelişebilir ama biz düşüncelerimizin içinde kaybol­
duğumuzdan onu göremeyiz. 

Fiziksel bedenimiz, semptomatik olarak her ne kadar geç­
miş deneyimlerimizi ve gelecekteki öngörülerimizi yansıtıyor 
olsa da aslında tam olarak andadır. Fonksiyonlarında tam 
olarak andadır; kalp sadece şimdide atar. Fiziksel varlığımı­
zı ancak şimdiki zaman farkındalığını kazandığımızda tecrübe 
ederiz. Örnek olarak, Fiziksel var olmayı deneyimlediğimizde 
kendi kalp atışlarımızı hissedebiliriz. 

Maalesef bu deneyimi en yakından yaşadığımız anlar; ani 
bir kaza geçirdiğimiz ya da aniden korktuğumuz zamanlardır. 
Bu korkuyla tetiklenen zamanlarda, farkındalığımız tam ola­
rak bedenimize girer ve damarlarımıza pompalanan kanı his­
sedebilir, kalbimizin göğsümüzde atışını duyarız. Ama yaşam 
deneyimimizi 'zaman' dediğimiz zihin aleminde geçirdiğimiz­
de çoğunlukla duyup hissetmeyi bırakın, bir kalbimiz olduğu­
nu bile unuturuz. 

Varoluş Süreci farkındalığımızı bedenimize demirlememiz 



62 1 VA R O L U Ş  SÜREC İ  

için nefes çalışmasını öğretir. Bu noktadan yükselen farkında­
lıkla zihinsel netliğe ve duygusal dengeye ulaşırız. Fiziksel var 
oluş ve sonrasında zihinsel netlik sağlayarak duygusal dengeye 
ulaşmak, duygusal gelişimi etkin olarak başlatan yoldur. Bu 
kitapta daha sonra detaylı olarak duygusal gelişimi başlatma 
niyetinin neden fiziksel ve zihinsel dengesizliklerimizi çözmeye 
başlamamızın doğal yolu olduğunu inceleyeceğiz. 

Duygusal gelişim zorlayıcıdır. Gerekliliği çevremizdekiler 
tarafından çok az olarak desteklenir ve anlaşılır. Bu yolculuk 
sırasında bize verilen direktifler her ne kadar bu zorlu dene­
yimi bizim için yumuşatma amacıyla veriliyor olsada yolculu­
ğun kendisi kolay ya da bizi daha iyi hissettirmek için değildir. 

'İyi', 'Güzel', 'Hoş', 'İdare eder' hissetmek ve 'Tamam' keli­
meleri bizlerin duygusal olarak hissizleştiğimizde kullandığı­
mız sözcüklerdir. Bu deneyim boyunca kendi sürecimizi ne 
kadar 'iyi' hissettiğimizle ölçmemeye teşvik ediliyoruz. Ancak 
ne olursa olsun Varoluş Süreci boyunca hissettiklerimiz ger­
çektir. 

Varoluş Süreci nasıl 'Gerçek' hissedeceğimizi hatırlamakla 
ilgilidir. Gerçek hissetmek bastırdığımız korku, öfke ve üzün­
tü gibi duygusal durumlarımızı deneyimlememizi içerebilir. 
Varoluş Süreci bize bastırdığımız duygularımıza - normal­
de bilmek istemeyeceğimiz duygularımıza nazikçe ulaşmamız 
konusunda yardımcı olma konusunda uzmanlaşmıştır. Bu 
süreç boyunca, bunun gerçekleşmesine izin vereceğiz çünkü 
bastırılmış duygularımız davranışlarımızın ve deneyimlerimi­
zin şu anda bize hizmet etmeyen bilinçaltındaki nedenleridir. 
Bunlara ulaşıp, bastırılmış duygularımızın olumsuz etkilerini 



SÜRECE  U Y U M L A N M A  1 6 3  

bıraktığımız zaman otomatik olarak yaşam deneyimlerimizin 
kalitesi dengeye kavuşur. 

Bu süreç bize deneyimsel olarak duygusal gelişim konusu­
na neden bağlı olduğumuzu - bizim algılama kapasitemizin 
üzerinde olan bu girişimin gerekliliğini- gösterecek. Keşfede­
ceğimiz üzere, duygusal bütünleşme için zihinsel kavrayış her 
zaman gerekli değildir. Bilinmeyene olan her yolculuk gibi, 
sadece daha önce bulunduğumuz yerleri ve neden belirli olay­
lar önümüze çıktığını varış noktasına geldiğimizde göreceğiz. 

Varoluş Süreci boyunca, 'duygu' kelimesi 'hareket halinde­
ki enerji'nin kısaltılmışı olarak kullanılacaktır. Duygusal geli­
şim, ilk olarak bastırılmış ve bloke edilmiş bu duyguların salı­
verilmesini sonra da bu enerjiyi sorumlu bir şekilde kanalize 
etmeyi yeniden öğrenerek yaşam deneyimlerimizin kalitesini 
yükseltmeyi gerektirir. Bunu başarmak için bazı basit temel 
algısal araçları kullanacağız. Bunlar deneyimlerimiz boyunca 
her ne olursa olsun yaşam yolumuzu bulmamızı sağlayacaklar. 

Varoluş Süreci kim ya da ne olduğumuzu değiştirmekle ilgi­
li değildir. Bu imkansızdır. Bunun yerine, bu bizim imal edil­
miş kimliğimizle olan bağımızı bırakmamızla ilgilidir böyle­
ce nazik bir biçimde otantik Varlığımızın farkındalığına kavu­
şabiliriz. Bu bizim bilinçli olarak Varlığımızın daimi olarak 
kalan yönüyle tekrar buluşmamızdır. Bu Varlığımızın her 
zaman var olan yönünü onurlandırmamızdır 

Bu, rol yapmaktan var olmaya geçiştir. 

Başka birşey ya da başka biri olmakla ilgili değildir. Ger-



64 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

çekte her zaman kim ve ne olduğumuzu hatırlamak ve dene­
yimlemekle ilgilidir. Varoluş Süreci yıldızların alnımıza, eli­
mize ve ayaklarımıza yazdıklarını değiştirmekle ilgili değildir. 
Hayatımızdaki her bir anda en yüksek potansiyelimizle var 
olmamız için uyanmamız ve şu anda yaşamımızda gerçekle­
şenlere sanki başka birşey olması gerekiyormuş gibi tepki yeri­
ne karşılık vermemizle ilgilidir. 

Varoluş Sürecinin bize göstermek istediği, hayatımızda 
şu anda gerçekleşen herhangi bir şeyi değiştirme isteğimi­
zin aslında şimdi, şu anda gerçekleşenlerin karşısında ayakta 
durup hayatın mucizesinin tadını tam olarak çıkaramamamız­
dan kaynaklandığıdır. Varoluş Süreci daha önce ekmiş oldu­
ğumuz tohumların yaşam deneyimlerimizin sınırlarını oluştu­
rarak, şu anda deneyimlediklerimizle olan doğal etkileşimimi­
ze olan farkındalığımızı uyandırır. Bizim ekmekte olduğumuz 
tohumların kalitesinin her bir anda bizim karşılık ya da tepki 
vermeyi seçmemize bağlı olarak oldukça farklı olduğunu gör­
memize yardım eder. 

Deneyimimize tepki vermek demek, kararlarımızı dün bize 
ne olduğunu ve yarın ne olabileceğini düşünerek veriyoruz 
demektir. Deneyimlerimize karşılık vermek ise sadece seçim­
lerimizi şu anda burada bize ne oluyorsa ona bağlı olarak 
yapıyorsak mümkündür. Karşılık vermek geçmiş tecrübeler­
den kazanılan bilgeliğe, tepki ise içimizdeki çözülmemiş trav­
malara dayanır. Davranışlarımızın ve inançlarımızın altında­
ki bu enerji kalıplarını bütünlediğimizde tüm deneyimlerimize 
tepki göstermek yerine karşılık verebiliriz . 

Varoluş Süreci bir başkası için ya da bir başkasını mut-



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A 1 6 5  

lu etmek için deneyimlenemez. Şimdiki zaman farkındalığı­
nı uyandırmak kişisel bir sorumluluktur. Bunun doğası gereği 
kıyaslama ve yargılama barındırmaz. Başka bir deyişle, Varo­
luş Süreci tek başına yapılan kararlılık, merak ve niyetle sür­
dürülen bir yolculuk olduğu için, başarısızlık yoktur. İler­
lerken her ne deneyimliyorsak bizim için gerçek olan odur. 
Sunulmuş olan basit talimatları elimizden gelen en iyi şekil­
de gerçekleştirmenin haricinde başka hiçbir doğru ya da düz­
gün bir yol yoktur - sadece ilerlemek için kendi yolumuz mev­
cuttur. 

Varoluş Sürecinde ilerledikçe bizim ilerlememizin tüm 
yaşam deneyimlerimizle nasıl bağlanmış olduğumuzu yansıt­
makta olduğunu keşfedeceğiz. Başka bir deyişle Varoluş Süre­
cindeki yolculuğumuz günlük deneyimlerimize ne şekilde yak­
laştığımızı gösteren bir ayna görevi görür. 

Varoluş Süreci birşeyin sonu değildir; şimdiki zaman far­
kındalığımızın merkezine yapmakta olduğumuz hayat boyu 
devam eden bir yolculuktur. Hayatımızda bu yolculuğa baş­
larken, bilinçli olarak hayatımızın geri kalan deneyimleri için 
duygusal gelişimimize her ne olursa olsun kendimizi adayalım. 

Okumaya devam etmeden önce birkaç dakika sessiz kala­
lım ve şu soruyu dikkatlice gözden geçirelim: Varoluş Sürecine 
başlarken benim niyetim nedir? 



6 6  I VAROLUŞ  S Ü REC İ  

SÜRECİN MEKANİKLERİ 

Varoluş Süreci bizi dışsal yapma eyleminin yerine yapma­
ma ve çözülme olarak adlandırılan algısal karşılık tekniği ile 
tanıştırır. 

Yapmama hareketsizlik değildir. Yaşam hareketi davet 
eder ve kendisini bizim aracılığımızla bu devinimle ifade eder. 
Ancak tepkisel devinim ve duyarlı devinim bulunmaktadır. 
Tepkisel devinim bilinçsizce bütünlenmemiş duygusal yüklerle 
tetiklenir ve bastırılmış içsel sıkıntıdan doğar. Duyarlı davra­
nış ise içsel sıkıntımızı ele almaya dayanır, onunla olmayı içe­
rir ve hiçbir koşullandırma yapmaksızın onu tam olarak far­
kındalığımıza getirir. 

Varoluş Sürecinin içeriğinde yapma eylemi içsel sıkıntıyı 
yatıştırma ve kontrol devinimidir - ister zihinsel, fiziksel ya 
da duygusal -. Bunun zıddı olan yapmama, çözme ise -ister 
fiziksel, zihinsel ya da duygusal - içsel sıkıntımıza ilgi göster­
me niyetidir. 

Bu sürecin yapısını oluşturan tüm mekanizmanın niyeti 
yapmama eylemine dayanır. Örneğin. 

Zaten nefes alıyoruz. Bu Süreç bizim bilinçli olarak nefes 
almamız için güçlendirir. Duyarlı bir farkındalık haricinde 
olmakta olana eklememiz gereken başka hiçbir şeye ihtiyaç 
yoktur. 

Zaten zihinsel olarak aktifiz. Bu Süreç düşüncelerimizi bize 
hizmet eder şekilde kullanmamız için bizi güçlendirir. Duyar­
lı bir farkındalık haricinde olmakta olana eklememiz gereken 



S Ü R ECE  U Y U M LA N M A  I 6 7  

başka hiçbir şeye ihtiyaç yoktur. 
Zaten hissediyoruz. Bu Süreç bastırılmış� Ve yatıştırılmış 

olanları bilinçli olarak hissetmemiz için bizi güçlendirecek. 
Duyarlı bir farkındalık haricinde olmakta olana eklememiz 
gereken başka hiçbir şeye ihtiyaç yoktur. 

Günlük hayatımızda zaten okuyoruz. Bu Süreç okuyarak 
zihinsel olarak şimdiki zaman farkındalığını canlandırmamı­
za olanak verecek. Duyarlı bir farkındalık haricinde olmak­
ta olana eklememiz gereken başka hiçbir şeye ihtiyaç yoktur. 

Biz zaten algısal araçlarımızı kullanıyoruz. Bu Süreç bizim 
bilinçli olarak şu anda olmakta olanları geçmiş deneyimleri­
mize dayalı inanç sistemlerine ve çıkarımlarımıza bağlı olma­
dan algılamamızı sağlayacak. Duyarlı bir farkındalık haricin­
de olmakta olana eklememiz gereken başka hiçbir şeye ihti­
yaç yoktur. 

Günlük hayatımızın bir parçası olmayan uygulamaları bize 
göstermek yerine, örneğin amuda kalkma, Varoluş Süreci basit 
bir şekilde zaten olmakta olana bir farkındalık ekler. Farkın­
dalık deneyimlerimizin herhangi bir yönünün özsel dönüşümü 
için gerekli tek araçtır. 

Varoluş Süreci her biri yedi günden oluşan on kademeli 
seans uygulamasından oluşur. Bu yedi günlük periyodlar gün­
lük etkileşimlerimizdeki deneyimleri toparlamak için gerekli 
zamanı ve mekanı sağlar. Bu normal günlük etkileşimler bu 
süreç ile kazandığımız içgörülerin bütünleşmesini sağlar. Bu 
içgörüler, günlük hayat içinde doğrulandıkça, kişisel edinilmiş 
bilgiler haline gelir. Ve bu kişisel edinilmiş bilgiler bizim hisset­
timiz algılarımızı, düşüncelerimizi, kelimelerimizi ve sözleri­
mizi dayandırdığımız bir temeli oluşturduğunda ise bilgeliğin 



6 8  I VAROLUŞ  S Ü R EC İ  

titreşimine gireriz. Bu ışık altında, Varoluş Süreci bizi bilgeliği­
mizi canlandıran deneyimler biriktirmeye davet eder. 

İlk haftanın başlangıcından itibaren, bu yolculuk boyunca 
bizden günde iki defa bilinçli bağlantılı nefes tekniğini kullan­
mamız istenir. Bu nefes çalışması Sürecin belkemiğidir. Zama­
na bağlı zihinde bizi hapis tutan enerjetik kalıpları bütünleye­
rek günlük şimdiki zaman farkındalığımızı besler. 

Süreç boyunca, iki çok önemli algısal araç ile çalışacağız; 
dikkatimiz ve niyetimiz. Dikkatimiz bizim zihin bedenimizin 
bir aracı ve odağımızın 'Ne' olduğudur. Niyetimiz ise bizim 
duygu bedenimiz ve odağımızın 'Neden'idir. Bizler dikkatimi­
zi ve niyetimizi hayat deneyimimizde ilerlemek, onların için­
den geçmek ve onları aşmak için kullanırız. Normalde bu algı­
sal araçları bilinçsiz olarak kullanırız, onun için Varoluş Süre­
ci dikkatimiz ve niyetimizin uygulanışına daha fazla farkında­
lık getirmek üzerine tasarlanmıştır. Yaşam deneyimlerimizin 
kalitesi dikkatimizi ve niyetimizi ne denli bilinçli kullandığı­
mızla belirlenir. 

Her hafta, günlük nefesimize ek olarak, bizlere zihinsel 
netliğimizi canlandıracak bir tümce verilir. Bunları bilinçli 
yanıtlar olarak adlandırıyoruz. Biz bu bilinçli yanıtları Süreç 
tarafından hayatımızda sitimule olan günlük deneyimlerimi­
ze birer karşılık olarak kullanırız. Bilinçli yanıtlara ek ola­
rak, aynı zamanda bizleri bilinçsiz davranışlarımızdan otoma­
tik olarak uyandıran sezgisel ve kavramsal araçlar içeren oku­
ma materyelleri de verilecektir. 

Varoluş Süreci dışarıdan bir kişiye ya da birşeye bağlı olmak-



----- ---- ------ - --·-- -

S Ü R ECE  U Y U M L A N M A  1 6 9  

la ilgili değildir. Bunun yerine dikkatimizi içsel kapasitemizin 
gücünü arttırmaya odaklar. Bu süreç süresince şimdiki zaman 
farkındalığına girmenin tüm sorumluluğunu üstleneceğiz. 

Bize deneyimlerimizden ayrılıp, onları gözlemlemeyi öğre­
ten bu süreç, bize aslında bizde yanlış olan hiçbir yanın olma­
dığını, özümüzde hiçbir bozukluğun olmadığını gösterir. Den­
geye getirilmesi gerekli olanın bizim değil, deneyimlerimizin 
kalitesi olduğunu görmemizi sağlar. Bu şekilde Varoluş Süre­
ci şu an kendimizin ne olduğu ile edinmekte olduğumuz dene­
yimlerin arasındaki farkı anlamamıza yardımcı olur. 

Varoluş Sürecinin bu amacını nasıl ve niye gerçekleştirdiği 
bir gizem ya da sihir değildir. Bu insan farkındalığı mekanik­
lerinin doğal akışı ve eğilimiyle hizalanmış basit bir algısal tek­
nolojidir. An be an akışta olan neden -sonucu uygular ve onu 
onurlandırır. Süreç boyunca edindiğimiz kişisel deneyimleri­
mizle göreceğiz ki, sürecin içerdiği tüm yöntemler ve bilgiler 
aslında oldukça normal ve hatta oldukça barizdirler. 

Varoluş Sürecini diğer İçgözlemsel Süreçlerden ayıran şey, 
dışardan hiçbir rituel, tören ya da dogma içermemesidir. 
Bağlı olduğu hiçbir oyuncak ya da 'güç objesi' yoktur. Hiç­
bir inanç sistemi, dinsel konsept ya da filozofi içermez. Süre­
ce ne kadar az önyargı ile yaklaşırsak o kadar etkili olacaktır. 

Bu süreç boyunca başaracağımız herşey kendi irademi­
zi dikkatimizi ve niyetimizi bilinçli olarak kullanmak üzere 
disipline etmemizle mümkünüdür. Düşünmenin sonsuz kori­
dorlarında harcadığımız zamanı bütünlenmiş fiziksel, zihin­
sel ve duygusal deneyimle takas ederiz. Bize her bir içgörüyü 



7 0  I VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

günlük hayatımızda olaylar, durumlar ve günlük deneyimlerle 
tecrübe etme fırsatı verilir. Bize verilen talimatları uygulaya­
rak ve sonuçlarını görerek, kişisel deneyimlerimizle anlayaca­
ğız ki, bizim nasıl hissetiğimiz ile ilgili olarak hiçbir şey ortak 
bilincimizle olan bilinçli ilişkimizi geliştirmekten daha güçlü 
ve sürekli bir etki yaratamaz. 

Varoluş süreci bizi zaten olduğumuz halimizle kişisel iliş­
kimizden keyif almaya davet eder. Bunun için, bir başkası 
için ya da başkasına birşey ispat etmek için girebileceğimiz 
bir deneyim değildir. Ancak bunun yanısıra bu yolculuğa gir­
me ve başlama isteği semptomatik bir sıkıntıya ya da dış­
sal durumlara bağlı olarak doğabilir. Ama bu deneyim süre­
since niyetimizi ve irademizi doğrudan içimizden nasıl alaca­
ğımız bize gösterilecektir. Deneyimlerimizin kalitesi üzerinde 
tam sorumluluk almayı keşfettiğimizde kurban-kazanan zih­
niyetimizden özgürleşeceğiz. 

Varoluş Süreci özsel büyümenin her zaman ne bilmediği­
mizden geldiği içgörüsünü edinmemizi sağlayacaktır. Bu ger­
çek abartılamaz. Aynı zamanda zihinsel olarak da anlaşıla­
maz. Zihnimizin düşünen yönü bilinmeye değer herşeyi bildi­
ğini ya da bilmediği birşey mevcutsa bunu düşünerek ve ana­
liz ederek ulaşabileceğini farzeder. 

Yaşamımızın tüm yönlerini tam olarak bildiğimizi düşünür­
sek, bu Sürece kendimizi teslim etmemiz zor olacaktır çünkü 
biz sadece bilmediğimizi itiraf ettiğimiz zaman büyüyebiliriz. 
Bu yolculuğa başlayınca, kendimizi kim olduğumuzu , nereye 
gittimizi, gerçekten ne aradığımızı ve doğal olarak ona nasıl 
ulaşacağımızı bilmeme olasılığına açmamız gerekir. Kendimi-



SÜ RECE  U Y U M L A N M A  1 7 1  

zi herşey hakkında yanlış olabileceğimiz olasılığına da açma­
mız gerekir. 

Bu yolculuğun niyetinin iyi hissetmek olmadığını ama içi­
mizde şu anda olmakta olanı hissetmemizle ilgili olduğunu 
gördük. Başka bir deyişle, niyetimiz daha iyi hissetmek değil, 
hissetmede iyileşmektir. 

Varlığımızın özsel durumu neşeli, uyumlu ve barışseverdir. 
Ancak Varlığımızın farkındalığına olan uyanışımız ilk başta 
duygusal bedenimizin şu andaki durumuna yolculuğu gerek­
tirir. Bu yolculuk bizi bastırılmış korku, öfke ve acıya götü­
rür. Bu sıkıntılı duygusal durumlar bastırılmıştır çünkü bunlar 
ne zaman yüzeye çıksa bir şeyin yanlış olduğuna inanırız. Bu 
inancın bize faydası yoktur. 

Her zaman iyi hissetmeye çabamız aslında hissettiğimiz 
korku, öfke ve acıyı bastırma isteğinden kaynaklanır. Varo­
luş Sürecine girdiğimizde bu bastırılmış duygusal durumların 
yüzeye çıkmasına niyet ederiz. 

Bastırılmış duygularımızın yüzeye çıkışını deneyimledikçe 
çevremizdeki insanlar bizim için endişelenip, içgüdüsel olarak 
bizleri iyi hissettirmeye çalışabilirler. Bunu yaparak bizi yüze­
ye çıkan bastırılmış duygularımızı örtmeye sevkederler. Ancak 
amacımız örtmek değil keşfetmektir. 

Bastırılmış duygusal durumlarımızın yüzeye çıkışını dene­
yimlediğimizde bunları hiçbir referans noktası olmayan birey­
lere anlattığımızda sadece gereksiz bir müdahale yaratmış 
oluruz. Bu yolculuğu yaparken, deneyimlerimizi başkalarıy-



7 2  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

la paylaşmamız tavsiye edilir. Buna muhafaza diyoruz. Yüze­
ye çıkan duygusal sıkıntıları dikkat çekme aracı olarak kullan­
mamaya dikkat edin. Dramımızı dışa yansıtmak ilk başta ken­
dimizi daha iyi hissetmemize yardım edebilir - örtmek. Ama 
bu bizim hislerimizi daha iyi kullanmamız konusunda yardım­
cı olmaz - keşfetmemizde. 

Farkındalığımızı nefesimize getirmek Varoluş Sürecinin 
ayrılmaz bir parçasıdır çünkü nefesimiz bizim dikkatimizi 
şimdiki ana demirleyen en etkili ve ulaşılabilir araçtır. Baş­
langıç olarak, Süreç boyunca kullanacağımız nefes tekniğinin 
Nefes Çalışması ya da Rebirthing olduğunu sanabiliriz. Ben­
zerlikler olsa da, bu uygulamadaki devamlı bağlantılı nefes­
lerin ardındaki niyet tamamen Varoluş Sürecine özgüdür ve 
Nefes Çalışması yada Rebirthing yaklaşımlarının gündemiyle 
aynı/tutarlı olduğu düşünülmemelidir. Ancak, bilinçli bağlan­
tılı nefes niyeti Varoluş sürecine özgüdür. 

Bu süreç ayrıca pranayama yoga yada titreşimsel deneyimle­
ri canlandırmaya ve ulaşmaya niyetli nefes farkındalığını ara­
yan diğer başka bir teknik olma niyetinde değildir. Bu sürecin 
amacı nefes kontrolü değil, aksine nefesimiz üstündeki bilinç­
siz kontrolümüzü bırakarak normal ve sağlıklı nefes alışkanlı­
ğı oluşturma amacındadır. 

Bilinçli bağlantılı nefesin asıl amacı Varoluşu ve şu andaki 
deneyimlerimizi etkileyen bilinçaltındaki duygusal blokajları­
mızı bütünleyerek şimdiki zaman farkındalığımızı canlandır­
mak ve arttırmaktır. 

Bilinçli bağlantı nefes şimdiki zaman farkındalığımızı nasıl 



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A  1 7 3  

canlandırır ? Birçoğumuz uyanmakta olduğumuz saatleri ya 
geçmişte olan durumları ya da olacak olanları düşünerek har­
carız. Zihnimizin düşünen yönü nerdeyse tamamen bu aktivi­
te ile meşguldür. Bu, insanlığı kendi içsel ilüzyonlu dünyasın­
da hapseden ve dışımıza da dengesiz bir dünya olarak yansı­
yan, zihinsel bir bağımlılıktır. 

Bu zamanda yaşama olarak adlandırdığımız rüya durumu­
na bağımlılık, şimdiki zaman farkındalık deneyimini ve tabii 
ki sonucun bilincini barındırmaz. Eğer belli bir düzeyde şim­
diki zaman farkındalığına erişemezsek, bilinçli ve sorumlu bir 
şekilde yaşam deneyimlerimizin kalitesini yönlendiremeyiz, 
çevremizdekileri desteklemek için uygun durumda olamayız 
ya da yaşamın tümüyle olan derin bağımızı deneyimleyemeyiz . 

Şimdiki zaman farkındalığımız yoksa, neden ve sonuç ara­
sındaki enerjetik bağı görmemiz çok zordur. Şu anda var olan 
bir Varlık bilerek başka hiçbir yaşam formuna zarar veremez, 
çünkü şimdiki zaman farkındalığının derin bağlantısal yapı­
sı kişinin hareketlerinin sonuçlarını hissetmesine olanak verir. 
Gezegenimizde egemen olan duygusuz davranışlar, şimdiki 
zaman farkındalığının ne kadar eksik olduğunun bir kanıtıdır. 

Şanslıyız ki, bu zamana bağlı paradigma rüyasında tama­
men kaybolmuş değiliz. Şimdiki zaman ile olan yaşam bağı 
hepimizin içinde yatar: nefesimiz. Geçmişte ya da gelecek­
te nefes almak diye birşey yoktur. Sadece şimdide nefes alırız. 
Nefesimizin farkına vararak, dikkatimizi bilinçli olarak geç­
miş ve gelecekten ayırmaya yarayacak güçlü ve güvenilir olan 
içsel aracımızı harekete geçiririz. Dikkatimizi ve niyetimizi 
nefesimize odaklayarak, farkındalığımızın bir yönünü bilinçli 



74 1 VAR O L U Ş  SÜREC İ  

olarak şimdiki zamana demirli tutarız . 

Varoluş Sürecinin bir amacı da, entegre olmamış ve bas­
tırılmış hatıralarımızın yüzeye mümkün olduğunca nazik bir 
şekilde çıkması ve eşzamanlı olarak bizleri onları güvenli bir 
şekilde bütünleyecek içsel gücü vermesi, bunlardan bilgelik 
kazanmamız ve onların şimdiki yaşam deneyimlerimizdeki bu 
yıkıcı etkilerini nötrolize etmektir. Bunu başararak Varoluş 
Süreci çocukluğumuzdan beri bilinçsizce kendimize sormak­
ta olduğumuz şu iki sorunun cevabını bulmamızda yardım­
cı olur: 'Ne oldu?' ve 'Bunun tekrarlamasını nasıl engelleye­
bilirim?' Bu iki soru cevapsız kaldığı sürece dikkatimizi şim­
diki zamana vermemizi engelleyip bizi geçmişin travmalarına 
ve öngörülen korku dolu geleceğe yöneltir. Bu iki soru cevap­
sız kaldıkça bizim tüm endişelerimizin sesidir. Varoluş Süre­
ci otomatik olarak bu sesi sakinleştirir ve endişeyi kaynağın­
da çözümler. 

Bu yöntem her ne kadar bizim titreşimsel farkındalığımı­
zı kuşkusuz bir şekilde etkilese de, ruhsal bir süreç ya da ruh­
sal bir deneyim olma amacında değildir. Daha net bir şekil­
de, duygusal canlanmamızı, duygusal gelişimimizi ve sürege­
len duygusal büyümemizi sağlayan fiziksel, zihinsel ve duygu­
sal bütünleme teknolojisidir. 

Başka bir deyişle, Varoluş Süreci gelişerek meydana çık­
makla ve meydana çıkarak gelişmekle ilgilidir. 



SÜRECE  U Y U M L A N M A  I 7 5  

Bilinçli Sorular 
Varoluş Sürecine girmemiz için gerekli olan teslimiyet duru­

munu canlandırmada bize yardımcı olması için ilk önce soru­
lara verdiğimiz yanıt şekilleri ile olan ilişkimizi değiştiririz. 
Dikkatimizi cevap bulmaya değil soruyu sormaya odaklarız. 
Cevabın kendisini beklemediğimiz anda, doğal ve tam ihtiya­
cımız olan anda gerçekleştireceği algısına izin veririz. Bu bizim 
alma kapasitemizi genişletir. 

Yaptığımız en büyük hata düşünen zihnin bize zorlayı­
cı sorular sorulduğunda tek çıkış yolu olduğunu farzetme­
mizdir. Geçmiş deneyimlerimizle ilgili bir soru sorulduğunda 
zihin bedenimizin bizim hafızamızı nasıl incelediğini farkedin. 
Bazılarının düşünmemizi bile gerektirmeyen cevapları hazır­
dır, bazılarına ulaşmak için ise bir sure düşünmemiz gerekir. 
Ancak öyle bazı sorular vardır ki ne kadar düşünürsek düşü­
nelim cevaba ulaşamayız. 

Zihin bedenimiz cevap arayışını kendini limitleyen "Bil­
miyorum" ya da "Hatırlayamıyorum" düşüncesine ulaşana 
kadar sürdürür. Bu sözleri söylediğimiz anda zihin alanımız 
bu araştırmayı sonlandırır. 

Düşünerek geçmişimizle ilgili bu sorunun yanıtına ulaşama­
yacağımızı bu cevaplarla kabul ettiğimiz an, kendimize limit­
leyici bir öz eleştiri getiririz; "Hatırlayamıyorum çünkü uzun 
süreli hafızam o kadar iyi değil",  "Hatırlayamıyorum çün­
kü benim için o denli önemli değil", "Hatırlayamıyorum çün­
kü büyük ihtimalle çok acı vericiydi" ya da "Hatırlayamıyo­
rum çünkü çok uzun zaman önce oldu" .  Cevap veremeyişimi­
zi noktalayışımızın ve bunu limitleyici özeleştiri ile yapmamı­
zın sebebi aslında herşeyi bilmediği olasılığıyla yüzleşemeyen 
bir yanımızın olmasıdır. Bu olduğunda kendimizi Varoluş'tan 
gelen bilme deneyimine kapatırız. Bu kendimizi kapatma ger-



7 6  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

çekleşir çünkü Varoluş başkalarının işine karışmaz. Bizimle 
iletişimi süreklidir ancak biz sadece düşünerek bilgiye ulaşma-
da ısrar edersek bu iletişim bizden saklanır. 

) 
Düşünmeden bilgiye ulaşma bize günümüzdeki eğitim1 sis­

teminin zihinsel yaklaşımından dolayı yabancıdır. Ancak' bu 
popüler yaklaşımın aksine, zihnimizin düşünen yönü içgörü 
kapasitemizin hepsi ya da sonu değildir. Aksine, bizim en az 
beklediğimiz anda içgörü alma özelliğimiz vardır. 

Hepimiz cevabın bize en az beklediğimiz anda verildiği 
örnekler de yaşamışızdır. Bu çoğunlukla "dilimizin ucunda" 
hissettiğimiz cevaplara ulaşmaya çalışırken gerçekleşir. Cevap 
ulaşılamaz hissediliyor da olsa, zihinsel arayışımızı kapatmak 
yerine şunları söyleyebiliriz, "Biliyorum, biliyorum.", "Cevap 
bana gelecek", "Tam dilimin ucunda" 

Sonuçta cevap gerçekten de gelir. Daha sonra dikkatimiz 
tamamen başka bir şeye kaydığında, cevap gizemli bir şekilde 
hep oradaymış gibi ortaya çıkar. 

Bilinçli düşünme süreci olmadan bazı bilgilere erişim fik­
ri zihin odaklı eğitim sistemimizin doğası gereği bize yabancı­
dır. Ama, birçok kaşif, keşiflerindeki anahtar bilginin kendi­
lerine zihinlerini Üzerlerinde çalıştıkları işten uzaklaştırıp baş­
ka birşey yaparken, mesela güzel bir öğle uykusu çekerken gel­
diğini belirtir. 

Bu tip deneyimler bize, aslında yaşamımızla ilgili olan tüm 
bilgiler doğru erişim metodu uygulanırsa ulaşılabilir olduğunu 
gösterir. Bu metod her zaman düşünmeyi içermez. Bu, Ben­
liğimizin herşeyi bilen yönüne tamamen açık olarak cevapla­
rı beklememizi içerir. 

Şu anda kendimizi herşeyi bilmiyor olarak görebiliriz. 
Ancak varlığımızın bizim bilmediğimiz öyle bir yönü vardır ki, 
herşeyi bilir. O hiçbir şeyi düşünme gereği duymaksızın herşey 



SÜRECE  U Y U M LA N M A  1 7 7  

bilir. Varoluş yaşamış olduğumuz tüm deneyimlerin sessiz bir 
şahitidir ve bu deneyimlerimiz sanki halen gerçekleşiyormuş 
gibi hepsini an be an hatırlar. Varoluş zaman kavramını bil­
mediğinden, sadece şimdiki zaman farkındalığında bulundu­
ğundan, edindiğimiz tüm deneyimler şu anda gerçekleşiyor­
muş gibidir. Varoluş tüm deneyimlerin daimi şahitidir. 

Varoluş Süreci boyunca, kendimize deneyimlerimizle ilgili 
pek çok soru sormaya teşvik edileceğiz. Bu yolculuğun gücü­
nü ve bu yönünün potansiyelini düşürmemek için bu sorula­
ra kendimizi limitleyici bir tavırla yaklaşmayacağız. Bir soru­
nun cevabını ya biliriz ya da bilmeyiz. Bunun üzerinde düşün­
mek sonucu değiştirmez. Düşünmek yanıltıcı tahminler oluş­
turabilir ama iş bilme durumumuzu canlandırmaya geldiğin­
de acizdir. Sadece düşünmeye güvendiğimizde özsel olmayan 
hikayeler uydururuz. 

Bunun aksine aradığımız her ne ise, o şeyi zihinsel olarak 
anlamak, bilmek bütünlenmiş bir fiziksel, zihinsel ve duygu­
sal deneyimdir. Eğer bu tip bir bütünlenmiş deneyime dair 
anımız yoksa, düşünmek hiçbir fark yaratmayacaktır. Cevabı 
bulmayı düşünmeden soru sorarak- içtenlikle soru sormak ve 
bu soruyu daha sonra bırakmak ve cevabın verilmesine imkan 
tanımak - istenilen cevabın fiziksel, zihinsel ve duygusal tecrü­
be ile ortaya çıkmasını davet ederiz. 

Soru ve cevap ilişkisi de her neden sonuç ilişkisi gidibir. Soru 
sorduğumuz an nedensellikten hareket ederiz. Bunun sonu­
cunda cevaplama deneyimine bağlı oluruz. Cevaba ulaşma 
sürecini yok etmediğimiz sürece , cevap bizim farkındalığımı­
za tam gerekli olduğu anda bir şekilde iletilecektir. İkisi bir­
biriyle çok yakın ilişkilidir çünkü birbirlerinin parçasıdır. Biri 
diğerinin garantisidir. Bu süreç boyunca önümüze gelen soru­
lara bu şekilde yaklaşmaya davet ediliriz. 



7 8  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

Bu metindeki soruların cevaplarını hemen bulamadığınız­
da sakın hiç endişelenmeyin. Soruyu içtenlikle sorduğumuz an 
görevimiz tamamlanır.Cevap hemen açığa çıkmadığında, her 
ne olursa olsun sadece zihnimizi açık tutar ve cevabın hiçbir 
çaba harcamaksızın günlük hayatımızda kendisini gösterme­
sine izin veririz. İhtiyacımız olduğunda gelir, biz istediğimiz 
zaman değil. 

Zihin bedenimiz içgörülerimize ulaşmak için değil ama 
onları taşımak, yansıtmak için çok yararlı bir mekanizmadır. 
Varlığımız içgörülere ulaşır ve onları zihin bedenimizin meka­
niklerini kullanarak tam da ihtiyacımız olduğunda ve olduğu 
şekilde bize ulaştırır. Bizim görevimiz kendimizi herşeyi zihin­
sel olarak anlamaya çalışmadan bu limitsiz olasılığa açmaktır. 

Önemli yaşamsal soruları bu farkındalık noktasından sor­
mak günlük yaşantımızda ilham ve içgörü enerjisini canlan­
dıracaktır. Bu bizim nedenini bilmemiz gerekmeden bilme tit­
reşimine girmemizi sağlayacaktır. Bu özellikle Varoluş Süreci 
boyunca faydalıdır çünkü zihinsel kapasitemizin gelişiminden 
önceki deneyimlerimize ulaşacağız - herşeye zihinsel bir kav­
ram bağlama öncesine. Bu deneyimlerin çoğu bizim için sade­
ce hissederek algılanabilir, duygusal durumlar, enerjetik titre­
şimler ve fiziksel hisler olarak. Bunlar hissedilmiş enerji hare­
ketleridir, biz ana rahmindeyken oluşan titreşimsel deneyimler 
ve doğumumuzdan hemen sonar sahip olduğumuz hissel algı­
lama kapasitemizle. Herşeyin nedenini zihinsel olarak anla­
mada ısrar ettiğimizde bu erken hissedilmiş anılara erişebilme 
ve bunların şu andaki deneyimlerimize olan etkilerini bütünle­
yebilme yetimizi kısıtlarız. 

Bu duygusal deneyim sürecinde sormayı seçtiğimiz sorular 
oldukça önemlidir. Bunların cevapları gerçekleşecektir. Neden­
sonuç ilişkisine bağlı olarak bir soru sorduğumuzda kendimizi 



S Ü R EC E  UYU M LA N M A  1 7 9  

eşzamanlı olarak açık tuttuğumuzda cevap bir şekilde kendini 
gerçekleştirecektir. Varoluş Süreci boyunca kendimizi cevap­
ları almaya değil onları kabul etme deneyimine açmaya davet 
ediliriz. 

Hareketin Ötesinde Eylem 

Genellikle Varoluş Süreci gibi deneyimlere başlama sebebi­
miz kendimizi değiştirme arayışımızdır. 

Eğer kendimizi deneyimleri edinmekte olan Varlık yerı­
ne tecrübelerimizin kendisi olarak görme yanlışına düşersek 
kendimizi davranışlarımızı, görüntümüzü ya da çevremizdeki 
durumları değiştirerek şifalandırmaya çalışırız . Bunlar çok az 
olarak bizim ne olduğumuzun bir ifadesidir ve şu anda içinde 
bulunmakta olduğumuz deneyimi temsil ederler. 

Bu gerçeği görememek - gerçekte kim olduğumuzun ve 
içinde bulunduğumuz tecrübenin ayırımını yapamamak - bizi 
sonsuz bir dışsal yapma durumuna sürükler. 

Kendimizi değiştiremeyiz ama deneyimlerimizin kalitesini 
değiştirebiliriz .  

Varoluş Sürecine girdiğimizde hareket olarak düşündüğü­
müz şeye olan algımızı düzeltmemiz istenir. Genelde, hareket 
dendiğinde fiziksel bir olay, fiziksel olarak bir yerden başka 
bir yere gitmek anlaşılır. Fiziksel dünya ele alındığında fizik­
sel hareketi içermeyen bir yolculuk olasılığı yoktur. 



80 1 VAR O L U Ş  SÜ REC İ  

Varoluş Süreci fiziksel hareketten doğmayan faklı bir hare­
ket şeklini içerir - sadece fiziksel bir hareket değil, yaşam dene­
yimlerimizin kalitesinde bizi özümüze götüren bir değişim. 

Bu farkı gösterebilmek için genelde deneyimlerimizin kali­
tesinden memnun olmazsak ne yaptığımızı düşünelim. Birlik­
te olduğumuzu kişiyi, işimiz, oturduğumuz şehri hatta ülke­
yi değiştirerek İçinde bulunduğumuz durumu değiştirebiliriz. 
Bu tip değişimler oldukça büyük bir fiziksel hareket gerektirir. 

Ama tüm bu dış hareketin sonrasında, yeni evimize yerleş­
tiğimizde yine tatminsizlik duygusu geri gelebilir. Çünkü tüm 
dışsal hareketliliğe rağmen içimizde hiçbir gerçek eylem ger­
çekleştirmemişizdir. Denildiği üzere, ' Her nereye gidersek 
gidelim, biz buyuz' 

Hepimiz bir şekilde bu moral bozucu deneyimin içinden geç­
mişizdir. Günlük deneyimlerimizi bu şekilde yeniden düzenle­
me sonuçsuz bir karmaşa, hatta daha iyi bir kelime karşılığı 
ile dramadır. Bu şekildeki amaçsız, hiçbir sonuca ulaşmayan 
aktiviteleri anlatırken zihinsel, fiziksel ve duygusal olanlar da 
dahil bundan sonra hep drama olarak adlandıracağız. 

Varoluş Sürecinin bizleri dramalarımızdan içimizdeki özel 
hareketi canlandırarak çıkmaya yönlendirir. Yaşama karşı bir­
çok bilinçsiz yaklaşımımız çıkmazlarımızdan kaynaklanır ve 
bu bizim özümüzdeki hareketi canlandırmamıza kadar sürer. 
Varoluş Süreci bize bloke olmuş duygularımızı ne şekilde 
bütünleyeceğimizi göstererek, kendimizi bu çıkmazdan nasıl 
kurtaracağımızı gösterir.Bu boke olmuş duygular birkez bıra­
kıldığında, tüm etkileri otomatik olarak fiziksel, zihinsel ve 



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A  1 8 1  

duygusal deneyimlerimize yansır. 

Nedensel düzeltme kapasitemizi geliştirdikçe - buna simya 
da diyebiliriz - deneyimlerimizde drama başvurmadan özsel 
hareketimizi canlandırabiliriz. Ancak bu dönüştürücü yakla­
şımın faydasını anladığımızda dramadan kapabiliriz. Bu özü­
müzdeki simya ile tüm sonuçsuz dramalar kendilerini bize 
gösterir. Bunu birkez anladığımızda tüm dramalar hakkani­
yete kavuşur. 

Varoluş Sürecine girdiğimizde; Yapmaktan Olmaya, Bak­
maktan Görmeye, Duymaktan Dinlemeye, Taklitten Gerçeğe, 

Dengesizlikten Dengeye, Ayrımdan Birliğe, Tepkiden Karşı­
lığa, Dıştan Öze, Ayrımdan Bütünlüğe, Mutluluğu Aramaktan 
Neşeye , İntikam ve Suçlamadan Affetmeye, Yanlış Bakış Açı­
sıdan Doğru Bakış Açısına, Şikayet ve Yarıştan Arzuya 

Bilinçsiz Hareketten Bilinçli Harekete, Zamanda Yaşama 
Deneyiminden Şimdi An Farkındalığına geçeriz. 

Yukarıdaki tüm hareketler aslında aynı değişimin varyas­
yonlarıdır - yapmacılıktan var olmaya. Bu değişim sadece dik­
katimizi ve niyetimizi hissedilen algımızı düzeltmeye yönlen­
dirmemizle gerçekleşir. 

Dünya tarafından önümüze sunulan örneklere bakarak için­
de bulunduğumuz durumları drama yer vermeden özel deği­
şime ulaşmayı kavramak oldukça zordur. Örneğin bu dene­
yime başlarken bile kendimize gereksiz dramalar yükleyebili­
riz. Sigarayı ya da diğer alışkanlıklarımızı bırakma niyetinde 
olabiliriz, özel bir diyete ya da spor programına başlayabili­
riz - hepsi Varoluş Sürecini deneyimlerken olabilir. 

Deneyimlerimizin herhangi bir yönünü daha iyi hissedebil­
mek için değiştirmeye çalışmak otomatik olarak dram yaratır. 



8 2  I VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

Dram dikkatimizi sadece sonuçlara yönlendirir, nedene değil. 
İhtiyacımız olan daha fazla dram değil, içsel hareketliliğimizi 
canlandırmaktır. Böylece gereksiz dışsal aktiviteler için enerji 
harcamaktan kendimizi kurtarmış oluruz. 

Varoluş Süreci'ne girdiğimizde deneyimlerimizi kendimizi 
ne kadar iyi hissettiğimizle yargılamamamız istenir. Bu yol­
culuğun kolay olacağını beklememeliyiz. Onun yerine, bunun 
rahatsızlık verdiği durumlarda bile kendimiz için içsel bir 
deneyim olduğunu bilmeliyiz. 

Yaşam deneyimlerimizdeki ahengi tekrar yakalamak kişisel 
duygusal gelişimde yattığını görmeye davet ediliriz. Ve ayrıca 
kişisel duygusal gelişime kendimizi bilmeme deneyimine tes­
lim etmekle ulaşıldığı gerçeğini düşünmeye davet ediliriz. 

Görüntümüz, davranışımız, şu andaki durumların hep­
si duygusal bedenimizin şu anki durumunun bir toplamıdır. 
Eğer bunlardan birini beğenmiyorsak, bunu değiştirme yeti­
miz var. Ancak deneyimlerimizdeki sürekli bir değişimi sade­
ce nedensellik noktasından içsel hareketimizle mümkün kıla­
rız. Davranışlarımızla, görüntümüzle ya da durumlarla uğraş­
mak geçici bir rahatlık sağlayabilir ancak sürekli bir çözüm 
- bütünleme değildir. 

Çok büyük dışsal değişimler gerçekleştirmek olmakta olanı 
bilinçsizce kontrol ve yatıştırma isteğimizden gelir. Bu tür tep­
kisel davranışlar karmaşa yaratır. Bu bizi çok kısa bir sürede 
çok şey yapmaya iter ki bu da bir çeşit kendi kendimizi sabo­
te şeklidir. Varoluş Süreci deneyimsel bir şekilde nedenselliği 
düzenleyerek - duygusal bedenimizin şu andaki durumu içeri­
sinde içsel hareketimizi canlandırarak - tecrübelerimizde deği­
şim gerçekleştirir. 

Bu yolculuğa başladığımızda davranışlarımıza, dış görünü­
şümüze ve hayat koşullarımıza yapacağımız her türlü dışsal 



S Ü R E C E  U Y U M LAN M A  1 8 3  

düzenlemeden kaçınmamız söylenir çünkü tüm bunlar dra­
ma yaratacak ve enerjimizi boşa harcayacaktır. Gerçek eylem 
(kalıcı değişim) dışsal deneyimlerin içsel nedenlerini bulmakla 
ve duygusal bedenimizde bunları çözümlememizle mümkün­
dür. Süreç boyunca çok büyük bir değişim yapma isteğinden, 
yaşam değiştirici kararlardan kaçınmalıyız. Süreç boyunca 
ilerlerken bu şekilde dürtüler duyabiliriz, bunlar aslında bilin­
çaltımızdaki konuların su üstüne çıkmalarından kaynaklan­
maktadır. 

Kimse bizden ne beklenildiğini bilemez. Ancak kalbimiz bir­
şeyi zorlamak ile ona doğal olarak izin verme arasındaki farkı 
bilebilir. Akıntıya karşı kürek çekmeyin! Bu süreçte ilerlerken, 
düşünmek ya da dışsal fiziksel yapma durumlarıyla kendimi­
zi meşgul etmek bizi hissettiğimiz algılardan uzaklaştıracak­
tır. Eğer sezgisel olarak görünüşümüz, davranışlarımız ya da 
yaşam koşullarımızda büyük bir değişim yapma bilgisi alıyor­
sak, eyleme geçmeden önce bu sezgimizle bir müddet haşha­
şa kalalım, bekleyelim. Bu birşey yapma isteğinin biraz nefes 
almasına izin verelim ki bunun tepkisel bir refleks mi yok­
sa geçerli bir karşılık mı olduğunu görebilelim. Bu tip istekler 
bu tip duygusal süreçlerin içerisinden bilinçaltımızdaki duygu­
sal mühürlerimizin yüzeye çıkması ve bütünlenmesi sonucun­
da oluşabilir. 

Görüntümüz, davranışlarımız ve çevre koşullarımızla uğraş­
ma yolcuğu bir radyoyu istediğimiz istasyonu daha iyi çekme­
si için odanın içinde gezdirmeye benzer. Oysaki, Varoluş Süre­
ci yolculuğunda deneyimlerimizin kalitesini düzeltmeyi neden­
sellik noktasından görürüz. Burada radyoyu odanın içinde 
olduğu yerde bırakıp dikkatimizi ve niyetimizi radyo frekan­
sını düzeltmeye, yeniden ayarlamaya veririz. Bu aslında dram 
yaratmaktan daha basit bir yaklaşımdır ve bizim frekansımızı 



84 I VA ROLUŞ S Ü REC i  

düzenler ki bu da zaten bizim tam olarak istediğimizdir. 
Şimdiki Zaman farkındalığı dışarıda bir yerlerde değil, içsel 

bir başarıdır. Bir kez duygusal bütünleme ile aktive edildiğin­
de kendini otomatik olarak dış dünyamızdaki deneyimlerimi­
ze aktaracaktır 

Varoluş farkındalığımızı canlandırmak renk, ırk, cins ayır­
detmeksizin herkes için mümkün ve herkese açıktır. Nedensel 
sorumluluk kapasitemiz bizim doğum hakkımızdır. 

Varolma Süreci yolculuğu aslında oldukça basittir onun için 
bu yolculuğa ekler yapmayı seçerek onu daha bir karışık hale 
getirmeyelim. Bu tür dramlar enerjimizi boşuna harcamaktır. 
Tüm yapmamız gereken yolculuğun temelini oluşturan günlük 
üçlü çalışmamız olan nefes çalışmasını, bilinçli karşılıkları ve 
okuma materyalleri ile bize verilen algılama araçlarını yaşam 
deneyimlerimizde kullanmaktır. 

FARKINDALIK YOLU VE YEDİ YILLIK DÖNGÜ 

Farkındalık Yolu 

Farkındalık Yolu'nu kabul edip, aynı düzlemde hareket 
etmek tüm insanlar için doğal ve otomatiktir ve Varoluş Süreci 
de bundan dolayı bu kadar güçlü ama aynı zamanda da kolay 
bir süreçtir. Bu metin boyunca biz buna Farkındalık Yolu diye­
ceğiz. 

Tecrübe ettiğimiz birçok şey bu yola bilinçsiz olarak gös­
terdiğimiz dikkat ve niyetle bağlı olarak gerçekleşir. Bu yüz­
den hepimiz için bir alışkanlık adeta ikinci doğamızdır. Ama 
hayret verici olarak, bilinçli dikkatimizi verene dek oldukça 
iyi saklanmaktadır. 

Farkındalık Yolu'nun basit dinamiklerini anlamak bize tec-



S Ü R ECE  U Y U M L A N M A  1 8 5  

rübelerimizin duygusal merkezine erışıp onları düzeltmenin 
hayatımızın fiziksel ve zihinsel alanını gerçekte nasıl etkile­
diğini özümsememiz konusunda bize yardımcı olur. Farkın­
dalık Yolu'nun ve Yedi Yıl Döngüsünü hayatımızda bilinçli 
olarak algıladığımızda, yaşamakta olduğumuz rahatsız edici 
deneyimlerini nedenlerini daha iyi anlayacak ya da en azından 
nedenleri bulmak için nereye bakmamız gerektiğini bileceğiz. 

Farkındalık Yolunu yeni doğmuş bir çocuğun normal geli­
şim sürecini seyrederek tanımlayabiliriz. Doğduğumuz andan 
itibaren bizim duygusal, zihinsel ve fiziksel bedenlerimiz belir­
gin olup birlikte simultane bir şekilde gelişiyor olsalar da, kişi­
sel farkındalığımızın bilinçli olarak hareket ettiği belli bir izyo­
lu vardır. İlk başta bebek ağlar (duygusal); sonra konuşmayı 
öğrenir (zihinsel) ve daha sonra da yürümeyi öğrenir (fiziksel) .  
Bunun için Farkındalık Yolu duygudan zihine ve fizikseledir. 

Rahimden çıktığımızda, öncelikle duygusal birer varlığız­
dır. Yapabildiğimiz tek şey duygularımızla davranmaktır. Söz­
sel bir dilimiz ve buna bağlı olarak konseptleri belirleyip etki­
li bir iletişim becerimiz yoktur. Aynı zamanda fiziksel olarak 
bir şeye dahil olmaya yeterli motor becerilerimiz de bulunmaz. 
Bu dünyaya ait tek tecrübemiz hareket halindeki saf enerjidir, 
duygulardır. Bu saf duygusal durumda ta ki bir şeyi tanım­
layana kadar kalırız. Bu andan itibaren ise duygusal alemde 
bizim farkındalığımız oluşmaya başlar. 

Farkındalık İzyolundaki bir sonraki basamak olan zihinsel 
alana geçişimiz belirli bir sonuca ulaşmak için duygularımı­
zı kullanmayı öğrendiğimizde gerçekleşir. Bu gerçekleştiğin­
de artık duygularımız olaylara karşı tepkisel refleksler göster­
meyi bırakır. Artık karşılık verme yollarını ve tecrübelerinden 
sonuca ulaşmayı öğrenirler. Başka bir deyişle, ağlamayı ya da 



8 6  1 VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  

gülmeyi bilinçli olarak hayat tecrübemizi etkileyecek şekilde 
iletişim aracı olarak kullandığımız an artık saf duygusal alan­
da değilizdir, aynı zamanda zihnimizi de tecrübelerimizde kul­
lanmaktayızdır. Bu zihinsel alana girişimiz ilk kelimelerimi­
zi söylememizle elle tutulur hale gelir. İlk kelimemiz bir şeyi 
adlandırmamızdır. Bu adlandırmak, otomatik olarak tanıdı­
ğımız bir şeyi tanımış olduğumuz için yapılır. 

Tecrübelerimizdeki farklı tarafları isimlendiriyor olabilme­
miz bize Farkındalık Yolunda bir sonraki basamağın kapıları­
nın bize açılmakta olduğunu gösterir, fiziksel alan. Tecrübe­
lerimizde bir şeyleri tanıyıp onları isimlendirmeye başladığı­
mızda, artık bu tanıdığımız alanlar bize sadece hareket halin­
deki enerjiler olarak görünmediği içindir. Bir şeyi isimlendir­
diğimiz anda, o şey artık hareket halindeki enerji değil, nes­
nel bir varlıktır. Birşey isimlendiririz çünkü bizi "ilgilendirir" .  

Tanımlama ve sonucundaki isimlendirme, o şeyin artık hare­
ket halindeki enerji halinden mucizevi bir şekilde katı, yoğun 
ve sabit bir duruma geçmesi halidir. Bu dünyadaki tecrübele­
rimize geçiş sürecimizle ilgili olarak bir yönümüz bir şekilde 
"herşeyi nesneselleştirmeye" bağımlı hale gelir. Bu bağımlılı­
ğımız, aslında saf ışık, ses ya da parlak, titreşimsel enerji dal­
galarının hareketlerini, algısal, nesnel ve fiziksel deneyimler 
paradigması olarak algılamamıza olanak veriyor. Fiziksel tec­
rübeye geçebilmek için, aslında "dünyayı durdurma" ilüzyo­
nu yaratmamız gerekiyor. 

Çocuk olarak, algımız tam olarak dünyayı durdurduğun­
da ve onu adlandırmaya başladığımızda, ona doğru emekle­
yerek adlandırdığımız olan şeyle kişisel ilişki kurmak isteriz. 
Bu ilgimizin ve niyetimizin dışa dönük hareketi, bizim mera­
kımız tarafından tetiklenir ve bizi saf enerji ve zihin alanından 
çıkartarak Farkındalık İzyolundaki bir sonraki aşamaya taşır, 



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A  1 8 7  

fiziksel alan. Merak bizim ilk bebek adımımızı atmamız için 
gereklidir. 

Bu dünyadaki tecrübelerimizi elde ederken hepimizin takip 
ettigi, duygudan zihine ve sonra da fiziksele giden bu Farkın­
dalık İzyolu, bilinçsiz olarak bu dünyanın dışsal davranışla­
rı tarafından kabul edilir. Dünyanın bunu nasıl kabul ettiğine 
baktığımızda karşımıza Yedi Yıllık Döngü çıkmaktadır. 

Yedi Yıllık Döngü 

Rahmi terkettiğimiz anda başlayan saf duygusal tecrübeleri­
miz azalmaya başlar ve birçok durumda da yedi yaşımıza ulaş­
tığımızda gelişimini durdurur. Yedi yaşımızda, çocukluğumuz 
resmi olarak biter. Genç kız ve erkekler oluruz. Bunun için 
yedi yaş civarında okula başlarız, bu bize büyümemizin zama­
nının geldiğini gösterir. 

Yediden ondört yaşına kadar, zihinsel olarak iletişim beceri­
lerimizin kutsal üçlüsü olan; konuşma, okuma ve yazma konu­
larındaki temelleri öğrenip geliştiririz. Ayrıca içinde bulun­
duğumuz sosyal çevre tarafından kabul gören ve ona uygun 
şekilde nasıl davranacağımızı da öğreniriz . Bu yedi yıl boyun­
ca mental becerilerimizin temelinin oluşması etrafında yoğun­
laşan dikkatimiz bizim ergenlik dediğimiz dönemde çözülme­
ye başlar. Ondört yaş civarından itibaren zihinsel gelişimi­
miz başkalarının bizden toplumda anlamlı bir fiziksel rol ala­
bilmemiz için bizden neler beklediği üstünde yoğunlaşır. Dik­
katimizdeki bu değişim aynı zamanlı olarak bizim çevremize 
karşı olan fiziksel farkındalığımızın ve ilişkilerimizin artışın­
da görünür. 

Ondört yaşımızda vücudumuzda meydana gelen hormona! 
değişiklikler yeni bir değişimi gösterir. Zihinsel gelişimimiz, 
fiziksel bedenimize ve dünyadaki fiziksel yerimize olan farkın-



88 I VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

dalığımıza yönelir. Yeterli bir insan olarak fiziksel sorum­
luluğumuzu ne şekilde üzerimize alacağımıza yöneliriz. Bu 
zihinden fiziksel ifadeye yöneliş fiziksel bedenimizde ergenliği 
deneyimleyerek gerçekleşir. 

Ondört yaşımızda vücudumuzda meydana gelen hormo­
na! değişiklikler bizim yedi yıllık zihinsel sosyalleşme ve uyum 
sağlama sürecinden üçünü Yedi Yıllık Döngümüze geçtiğimi­
zi gösterir. Bu üçüncü Yedi Yıllık Döngü fiziksel dış dünya 
ile olan ilişkimizi geliştirmemize yoğunlaşır. Biz "delikanlı/ 
genç kız" olmuşuzdur. Bu üçüncü Yedi Yıllık Döngü boyun­
ca, fiziksel bedenimize ve dünyadaki fiziksel yerimize olan far­
kındalığımız yükselir. Ayrıca bu zaman diliminde başkaları 
tarafından çekici ya da itici bulunuruz. Bu dönemde gruplaş­
ma oluşur. Yine bu döngüde yeterli bir insan olarak fiziksel 
sorumluluğumuzu ne şekilde üzerimize alacağımız belirlenir. 
Bu üçüncü Yedi Yıllık Döngünün bitişi genellikle 21 .  Yaşımızı 
kutlamamızla son bulur. Bu döngünün sonunda, bizler artık 
birer genç yetişkinizdir. 

Varoluş Süreci, kişisel deneyimlerimizle bizlere Farkında­
lık İzyolu'nun ve buna bağlı gerçekleşen Yedi Yıllık Döngüle­
rin doğası gereği, yaşamakta olduğumuz fiziksel deneyimleri­
mizin tohumlarının aslında şu anda bizim dışımızda bulunan 
fiziksel ortamda bulunamayacağını gösterecektir. Bunlar aynı 
zamanda bizim şimdiki zihinsel düşünme sürecimizle de bulu­
namazlar. Önce bize fiziksel olarak anda olmayı öğretip, zih­
nimizi netleştirerek, bu Süreç bizlere bugünkü hayatımızda­
ki dengesiz tecrübelerin tohumlarının onların ekildiği süreç­
te, çocukluğumuzdaki bütünlenmemiş duygusal tecrübelerde 
bulunulabileceğini gösterir. 

Çocukluğumuzun ilk duygu bazlı Yedi Yıllık Döngüsü için­
de ekilen duygusal tohumlar eğer bilinçli olarak bütünlenmez-



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  1 8 9  

lerse bugün yaşamakta olduğumuz tüm rahatsızlık verici dene­
yimlerin çıkış kaynağı olur. O zaman ektiğimiz ama bilinç­
li olarak tecrübelerimizle tamlamadığımız duygusal tohumsal, 
filizlerini olumsuz düşünce sistemleri olarak vermiş ve bizim 
şu anda dengesiz fiziksel durumlar ve olaylar deneyimlememi­
ze yol açmıştır. Varoluş Sürecinde, biz bu tohum ekme yönte­
minin mekanizmasına "duygusal mühürleme" diyeceğiz. 

Varoluş Süreci'nin bizim için duygusal açıdan mümkün kıl­
dığı en sağlam keşif, çoğumuz ilk Yedi Yıllık Döngümüzden 
çıktığımızdan beri yeni hiçbir şey olmadı/yaşamadı. Bu bize, 
sürekli olarak yeni fiziksel durumlarla ve tecrübelerle karşıla­
şıyor da olsak aslında duygusal bazda hiçbir şeyin değişmedi­
ğini bize gösterecektir. 

Duygusal olarak, her yedi senede hayatımızın ilk yedi yıl­
lık tecrübesi sırasında duygusal bedenimize mühürlemiş oldu­
ğumuz döngüleri tekrar ediyoruz. Bu tüm zihinsel ve fiziksel 
deneyimlerimizin içine işlemiş olan duygusal akıntıyı tanımla­
mayı kendimize öğrettiğimizde, net olarak büyüdüğümüzü ve 
farklı deneyimler yaşadığımızı göreceğiz . 

Ondört yaşımıza geldiğimizde, dikkatimiz ve isteklerimiz 
alışagelinmiş olduğu üzere kelimenin tam anlamıyla yaşa­
mımızın fiziksel durumlarına kitlenir. Yetişkinler olarak biz 
mevcudiyetin sadece katı yönlerini görürüz. Fiziksel dünya 
doğası gereği devamlı değişiyormuş görüntüsündedir ve bun­
dan ötürü kendisini her bir an için baştan gerçekleştirir, bu da 
devamlı değişim ilüzyonunu yaratır. Bu fiziksel dünyanın bir 
oyunudur. Bu büyük ilüzyondur. Doğuda bunu Maya olarak 
adlandırırlar. 

Varoluş Süreci fiziksel yüzeyin arkasını görmeyi öğreterek 
bizlere fiziksel dünyanın bu ilüzyonunun arkasındaki aldat­
macayı açıklayacak. Bunu kendi zihinsel kapasitemizi kulla-



9 0  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

narak fizikselin ötesine bakıp, hayatımızın duygusal içeriği­
ni görerek başaracağız. Bu görüş çok uzun zamandır bastır­
makta olduğumuz deneyimlerimizin tüm yönlerini hissetme­
mize izin vermemizle gerçekleşecek. Bu görüşü başardığımız­
da, hepimizin bilinçsiz ama özenli bir biçimde çocukluğumuz­
da duygusal bedenimize mühürlenmiş olan bir kalıbı tekrar 
etmekte olduğumuzu farkedeceğiz. 

Bu duygusal kalıbı tekrarlamak bilinçsiz olarak bizim 
'zamanda yaşamak' dediğimiz deneyimleri güçlendirmektedir. 

Şimdiki zaman farkındalığına saatimizi çıkartmadan - şu 
andaki durumumuza zihinsel ve fiziksel düzenlemeler yapma­
dan - giremeyeceğimizi gördüğümüzde, duygusal bedenimiz­
de enerjetik olarak rahatsızlık verici çocukluk deneyimlerimi­
zi bütünleyerek gireriz. 

Varoluş Sürecinde ilerledikçe, aslında geçmişte yaşamakta 
olduğumuzu ve devamlı geçmişteki bu duygusal içerikleri tek� 
rarlayıcı bir gelecek yazmakta olduğumuzu daha net bir şekil­
de göreceğiz. 

Varoluş Sürecinde ilerledikçe yedi yaşımıza yaklaştığımızda 
duygusal olarak öldüğümüzü göreceğiz. Bu bizim tekrar can­
lanmaya davet edildiğimiz nedensel enerjetik ölüm noktası­
dır. Tekrarlamakta olduğumuz kalıplarımız birer rüyadır ama 
yüzeyde kendilerini gerçeklik olarak gösterirler. Bu rüya duru­
munun ötesini görmeyi öğrendiğimizde şaşırtıcı bir şey keş­
fedeceğiz: zihinsel işleyen, fizikselle takılmış, zamana dayalı 
bağlamda yaşayan yetişkinler ölü çocuklardır. 

Kabul edilebilir bir yetişkin olabilmek için içimizdeki çocu­
ğu öldürmek bir gereklilik değildir. Sadece ölü taklidi yaparız. 
Şimdi bu çocuğu yapmacılık zindanından özgürleştimek ve 
kendimizin yaratmış olduğu yetişkinlik kavramının hapisha-



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  I 9 1  

nesinden kurtarmak artık bize kalmıştır. Masumiyetimizi geri 
kazandırmak için gerekli olan bu deneyimle kendimizin tama­
men yeni bir modele geçeriz - masumiyet ve deneyimin bilgeli­
ğin dengede duran iki kefesini oluşturduğu paradigmaya. 

Kendini yineleyen durumlar karşısında 'Bu neden hep 
benim başıma geliyor anlayamıyorum' diyebiliriz. Ya da 'Bu 

neden tekrar ve tekrar benim başıma geliyor?' diye sorabiliriz. 
Yapacağımız bu bilinçli yolculuk bizlere bu tip demeçlerde 
bulunduğumuzda ya da bu tip sorular sorduğumuzda aslında 
fiziksel bir durum hakkında değil, yaşamımızın tekrarlanmak­
ta olan döngülerine karşı olan duygularımız hakkında konuş­
makta olduğumuzu görmemizde yardımcı olacak. Yaşam 
deneyimimizde bütünleyemediğimiz duygusal içerikler kendi­
lerini devamlı tekrarlayarak bizim zihinsel ve fiziksel olarak 
bir dengesizlik hali içinde olmamıza yol açıyor. Bir kez aslın­
da bizim çocukluğumuzun bu duygusal titreşimine reaksiyon 
gösterdiğimizi anladığımızda, kendimizi bu rüyadan uyandır­
mak için ilk adımı atmış oluyoruz. Hayatımızdaki fiziksel ola­
rak rahatsızlık veren durumlar aslında geçmişimizdeki duygu­
sal hayaletlerin birer yansıması. 

Bir kez devamlı ama bilinçsiz olarak çocukluğumuzdaki duygusal 
titreşimleri tekrar yaratmakta olduğumuzu farkettiğimizde, bu rüya 
durumundan uyanmak için ilk adımı atmış olunız. Eğer yaşam tec­
rübemizin kalitesinde gerçek bir değişim yapacaksak fiziksel durum­
larla uğraşmanın boş olduğunu anlarız. Bir süre için bu fiziksel uğra­
şıları sürdürürüz, kendimize anlattığımız hikayeleri değiştirebiliriz 
ancak sonuç olarak bu uğraşıların, hareketlerin karmaşa ve dram 
dışında birşey yaratmadığını görürüz. 



9 2  1 VAR O L U Ş  SÜREC İ  

Hayatımızın ilk yedi senesindeki duygusal deneyimlerimi­
zin hazmedilememesinin sebebi, bu yaşamın sadece duygusal 
degil aynı zamanda çok güdü zihinsel ve fiziksel yönlerinin 
de olmasındandır. ilk Yedi Yıllık döngü boyunca çok güçlü 
bir duygusal kapasitemiz olsa da zihinsel ve fiziksel kapasite­
lerimiz yeterince gelişmemiştir. Onun için okul eğitimi de yedi 
yaşımıza geldiğimizde başlar ve bir şekilde duygusal gelişimi­
mizi dondurur. Eğer bunu yapmazsa zihinsel ve fiziksel kapa­
sitemizi geliştirmeye odaklanamayız, bunların hepsi zaman 
içinde tam olarak bütünleşmemiz için gereklidir. 

Varoluş Süreci şu anda oynamakta olduğumuz deneyimin 
dışında farklı bir deneyim yaratmakla ilgilenmez. Biz huzur 
ya da aydınlanma peşinde değiliz. Bizim amacımız bu olanı­
burada-şimdi tam olarak kucaklamak ve onun ötesinde başka 
birşey aramamaktır. Bize şimdi, burada bu deneyimin içinde 
nasıl yer alacağımız gösterilir. Bunu duygusal mühürlerimizin 
bizimle olan hissedilen iletişimini dinleyerek başarırız. Dik­
katimizi ve niyetimizi farkındalığımızı duygusal gelişimimizin 
durdurulduğu ve Varoluşumuzun yapmacıklıkla yer değiştir­
diği noktaya yöneltmeyi keşfederiz. 

Bunu başararak, ilk elden içsel hareketimizi tekrar uyandırıp 
canlandıracak enerjiler için neden fiziksel ilüzyonun ve zihin­
sel karmaşanın ötesine geçmemiz gerektiğini anlarız. Bilinçli 
olarak Farkındalık yolunda geriye doğru yolculuk ederiz, bu 
şekilde Yedi Yıllık Döngülerin negatif etkilerini şimdiki dene­
yimlerimizden silebiliriz. Böylece öngördüğümüz gelecek yok 
olur - neşe ve güzellik şimdiki zamanda bize gerçekten görü­
nür. Bu hiç de küçümsenecek bir konu değildir ancak başladı­
ğımızda bunun ne kadar önemli bir arayış olduğunu anlarız. 



S Ü R ECE  U Y U M LA N M A  I 9 3  

Geçmişe yolculuk bu sürecin tam açıklaması değildir. Bu 
sadece biz zihinsel olarak doğrusal bir zamanda yaşadığımız­
dan ve kendimizi hep ileri doğru hareket ediyor olarak gör­
düğümüz için mantıklı gelir. Geçmişimizi bütünleyene kadar, 
kuyruğunu kovalayan bir köpek yavrusu gibi enerjetik daire­
ler çizmeye devam edeceğiz. Varoluş Süreci ile başlayan yolcu­
ğun daha uygun açıklaması titreşimsel farkındalığımıza doğ­
ru içsel bir harekettir. 

Deneyimlerimizin dış kabuğu fizikseldir ve bizim için önem 
taşıdığı sürece de fiziksel olarak kalmaya devam edecektir. İçe­
riye doğru adım atmayı, zihinsel ve duygusal olarak ilerleye­
rek titreşime ulaşmayı keşfedeceğiz. Eğer duygusal durumu­
muzun yüklerini bilinçli olarak bütünleyemezsek, titreşimsel 
farkındalığa ulaşma kapasitemizi geliştiremeyiz. Titreşimsel 
farkındalığa girip çıkmak için fiziksel ve zihinsel süreçleri kul­
lanabiliriz ancak duygusal bütünleşme olmadan sürekli bir tit­
reşimsel farkındalık deneyiminden söz edemeyiz. 

Farkındalık yoluna yapacağımız bu içsel yolculuk bize 
yabancı değildir. Ne zaman kaynağımızla bağlantı kurmak 
istesek otomatik olarak bu yolculuğa çıkarız. Bunu görmek 
için dua okuyan bir çocuğa bakabilirsiniz. Önce dizlerinin 
üstüne çöker ve ellerini birleştirir (fiziksel) .  Sonra kaynakla 
konuşur (zihinsel) . Daha sonra da masum sözleri bizim kalbi­
mize dokunur ve hislerimizi hareketlendirir (duygusal) .  Far­
kındalığın kaynağına olan yolculuk fizikselden zihinsele, ora­
dan duyguya ve en son titreşime olacak. 

Varoluş Süreci bizim masum çocukluk duygularımızı ter­
kedip yetişkin dünyasına geçişimizdeki yolun farkındalığına 



94 1 VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

götürmenin yanısıra bizi aynı zamanda ilk yedi yıllık döngü­
müzü duygusal bedenimizdeki mühürleri bütünleme niyeti ile 
tekrar ziyarete davet ediyor. Duygusal çocuk benliğimize barış 
getirmedikçe ilk Yedi Yıllık Döngünün olumsuz etkilerini sile­
meyiz. Bunu başarana kadar, yaşamımızda gerçek anı aktive 
edemez ve zihinsel-fiziksel dünyamızda denge kuramayız. Ve 
bu dengeyi kuramazsak bu dünyanın ötesine geçip Kaynakla 
bir olamayız. 

Yedi yıllık döngü kendisini devamlı olarak bizim hızlanan 
evrimimize uyumlamakta. Örneğin günümüzde bazı çocuk­
lar bu döngüyü daha kısalmış olarak altı hatta beş yıllık dön­
gülerde deneyimliyor, bizler de onların bu duygusaldan zihin­
sel bedene geçişlerinin daha erken yaşlarda şahidi oluyoruz. 
Ancak, Varoluş Sürecinin amacına istinaden biz bu enerjetik 
döngülerin tekrarlanmasını yedi yıllık döngüler olarak adlan­
dırıyoruz. 

Varoluş Sürecine başlayarak, bu ilk yedi yıllık döngünün 
duygusal yüklerinin şimdiki deneyimlerimiz üzerindeki etkile­
rini yavaş yavaş bütünlüyoruz. Bu süreci birden fazla tekrar­
lamak bu enerji döngüsünü tamamen çözer çünkü yetişkinli­
ğe girerken deneyimlediğimiz duygusal ölümden kaynaklanan 
tüm içsel algısal bariyerleri ortadan kaldırır. 

Bir kez bu döngü yeterli seviyede dağıldığında, biz olası­
lıkların kenarında bulunuruz. Programlanmış olan geçmiş ve 
geleceğimiz bir anda kendisini Varoluşun sonsuzluğuna bıra­
kır. Enerjetik olarak hissettiğimiz kutupluluk son bulur, far­
kındalığımız bilinçli olarak ortak titreşimsel alanla birleşir. 



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A  1 9 5  

NOT: Tecrübelerinizde bu yedi yıllık döngülerin kanıtla­
rını göremezseniz endişelenmeyin. Bu döngüyü bütünlemek 
için mutlaka zihinsel olarak kavramak gerekli değildir. Varo­
luş Süreci boyunca zihinsel olarak anlasak da anlamasak da 
bu kalıpları bütünleyeceğiz. Yedi yıllık döngümüzü tanımak 
anlayarak değil sezgisel olarak mümkündür. Birkez gerekli 
kapasitemizi geliştirdiğimizde ilgili içgörü de gelecektir. 

Bu tip bir içgörüye ulaşmak için dikkatimizi tecrübelerimiz­
deki olayların yüzeyinden ayırıp, hissi algılarımızı geliştirerek 
bu deneyimlerimizin altında yatan duygusal durumların farkı­
na varmak gerekir. Bu şimdiki zaman farkındalığının artma­
sıyla mümkündür. Varoluş Süreci bunu bizim için en yararlı 
olacak şekilde gerçekleştirir. Sabırlı olduğumuzda gerekli olan 
herşey bize sunulacaktır. 

Duygusal Mühür 
Duygusal mühür, Varoluş Sürecinde bilinçsiz olarak ebe­

veynlerimizden ya da bakıcılarımızdan bize geçmiş olan 
bütünlenmemiş duygusal durumlara verilen isimdir. Yedi yaşı­
mıza geldiğimizde, duygusal olarak onların bırakmış oldukla­
rı yerden başlarız. 

Çocukluğun bu kaçınılmaz sonucu olan duygusal bayra­
ğı ailemizden alırız ki insalık yarışında yerimizi alabilelim. 
Mühürleme birbirimizle yaptığımız kutsal bir anlaşmadır. Bu 
nedenle mühürleme ebeveynlerimiz tarafından bize yapılan ya 
da bizim ebeveyn rolündeyken başkasına yaptığımız bir şeydir. 
Bu bizim birlikte yaşadığımız bir deneyimdir. 

Bu duygusal bayrağın el değiştirdiği ilk yedi yıla ayrıca 
kader yükleme süreci de diyebiliriz. Bunun nedeni ilk yedi yılı-



9 6  1 VA ROLUŞ  S Ü R E C i  

mızda oluşan duygusal döngünün bizim duygusal, zihinsel ve 
fiziksel durumumuz için enerjetik bir kalıp oluşturması potan­
siyelidir. 

Olası yaşam tecrübemiz bize ana rahmindeki son yedi ay 
içinde titreşimsel olarak, yaşamımızın ilk yedi yılında duygu­
sal, yedi ve ondört yaş arasındayken zihinsel ve yirmibir yaşı­
mıza gelene kadar da fiziksel olarak yüklenmektedir. Bu geçiş­
ler her bir boyutta mühürleme ile gerçekleşmektedir. Enerje­
tik sistemimize hissel algı ile ulaştırılan bu mühürleme kendini 
fiziksel, zihinsel ve duygusal deneyimlerle gerçekleştirir. 

İlk yedi ay boyunca annemizin rahminde daha çok hisset­
tiğimiz titreşimlerle mühürleniriz. Bu annemizin kalp atışı­
nı, nefes alışını, kanının pompalanışını, vücut hareketlerini, 
ses tonunu vb. gibi durumları hissetmemizle oluşur. İlk yedi 
sene boyunca çoğunlukla ebeveynlerimiz ya da yakın akraba­
larımızla olan ilişkilerimizin sonucunda mühürleniriz. Yedi­
den ondörde kadar olan süre boyunca, öğretmenlerimiz, okul 
arkadaşlarımız ve sosyal çevremiz bizi zihinsel olarak mühür­
ler. Ondörtten yirmibir yaşına kadar ise ilk sevgililerimiz ve 
fiziksel çevremizle olan daha geniş ilişkilerimizden etkileniriz. 
Yirmibir yaşına geldiğimizde, olası kaderimiz enerjetik olarak 
titreşimsel, duygusal, zihinsel ve fiziksel olarak bizim birçok 
boyuttaki deneyimlerimize işlenmiştir. 

Zamana bağlı yaşarken bu mühürlenmiş deneyimler ve 
enerjetik olaylar yüzeye sürekli olarak rastgele ve tesadüfi 
görünen fiziksel, zihinsel ve duygusal yaratımlarla meydana 
gelirler. Halbuki bunların oluşlarında hiçbir tesadüf bulunma­
maktadır. 



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  I 9 7  

Şimdiki zaman farkındalığına giriş boyutumuzun bir ölçü­
tü de önümüze açılmakta olan her bir deneyimi"-necterecede 
bilinçli olarak algıladığımızdır. 

Eğer mühürleme titreşimsel olarak rahimde gerçekleşiyor­
sa, neden sadece doğumdan yedi yaşa kadar olan duygusal 
mühürlemeleri bütünleme üzerine odaklanıyoruz diye merak 
edebiliriz. Bunun cevabı titreşimsel ve duygusal mühürleme­
nin bütünleşmesi için hissel algılamanın gerekli olmasıdır. Tit­
reşimleri hissedemezsek onları bütünleyemeyiz. Dikkatimizi 
ve niyetimizi duygusal yüklerimize odaklayarak - kendimizi 
enerjetik durumumuzu hiçbir koşula bağlı olmadan hissetme­
ye yönelterek - hissel algımızı canlandırıp geliştiririz. 

Hissel algımız geliştiğinde, titreşimsel açılımlara bilinçli ola­
rak katılabilecek algısal kapasiteyle donatılırız. Aslında duy­
gusal mühürlerimizi bütünleyerek şimdiki zaman farkındalığı­
na ulaştığımızda bu bizi doğrudan ve hiçbir efor gerektirme­
den titreşime yapılan yolculuğa çıkarır. 

Koşulsuz hissel algılama ile bu yedi yıllık döngüyü duy­
gusal olarak düzeltmeye uyanana kadar bunun esiri olmaya 
devam edeceğiz. Bizim bu mühürlenmiş kader mekanizmasına 
olan farkındalığımızı uyandırmaya olan arzumuz bizi bu yola 
bilinçli ve sorumlu bir şekilde yönlendirecektir. 

Ancak bu noktada özgür irade olarak düşündüğümüz kav­
ramı tekrar oluşturup, keşfedebiliriz. Kaderimize bilinçli ola­
rak katılım ancak duygusal bedenimizde rahatsızlık veren bu 
duygusal yüklerin bütünlenerek azaltılmasıyla mümkündür. 
Duygusal yüklerden kaynaklanan deneyimlere sürüklenme-



9 8  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

diğimizde duygusal bedenimizle olan ilişkimiz en mükemmel 
şekilde onarılır. 

Başka bir deyişle, deneyimlerimizin kontrolünü onların 
üstündeki kontrolü boşaltarak elimize alırız, ki bu da bizim 
bir amaç için yaşamamızı sağlar. Tecrübelerimizin kalitesi için 
sorumluluğu elimize alıp duygusal yüklerimizi bütünlememiz 
özbenliğimizin özgürlüğüne açılan kapıdır. 

Bu düzeyde bir duygusal bütünleme ancak bizim acıları­
mızı ve sıkıntılarımızı azaltarak, tüm duyguları, kaçınmamız 
gereken tehditkar olanlar ya da karşı konulmaz olanlar diye 
ayırt etmeksizin, hareket halindeki enerji olarak görebildiği­
mizde mümkündür. Özümüzde duygusal bütünlemeyi hisset­
mek demek bir duyguyu diğer bir duyguya tercih etmemek 
demektir. Tam duygusal bütünleme kendi içimizde hissettiği­
miz kabul durumunda çözülür, böyle bir durumda deneyimle­
me arayışında olduğumuz bir duygu için kaygımız yoktur. 

Hatırlayalım ki, enerjiyi isimlendirmeden - enerji bizim için 
bir önem taşımadan önce - biz onu ilk başta hareket halin­
deki enerji olarak deneyimledik. Bu bizim ondan bir anlam 
çıkarmaya çalışmamızdan önceydi, bizim sezgisel olduğumuz 
zaman. Şimdiki zaman farkındalığına dönüş bizim enerjiyle 
olan tarafsız ilişkimize olan algımızı onarıcı nitelikte bir düzen­
lemedir. Bu değişimle, hareket halindeki enerji bizim deneyim­
lerimizin kalitesi için gerekli olan hareketin yakıtı olur. 



S Ü R EC E  U Y U M L A N M A  I 9 9  

DUYGUSAL YÜK 
Duygusal yükün ana karakteri bizim tarafımızdan rahatsız­

lık verici olarak algılanmasıdır. Bunun nedeni de sıkışmış, blo­
ke olmuş, bastırılmış ve kontrol edilmiş enerji olmasıdır. 

Bu duygusal yük çocukluğumuzdan beri bizimle olduğun­
dan, bizler çoğunlukla onu hissetmeyiz. Ancak duygunun 
özündeki baskıya olan karşı koyuşumuz bir sürtünmeye, bu 
sürtünme de deneyimlerimiz farklı yönlerinde kızgınlığa sebep 
olur. Böylece bu içsel kızgınlığımızın yansımalarını yaratıp 
yaşam deneyimlerimizi cehenneme çeviririz. 

Şu andaki insani deneyimlerimiz yanıcı nitelikte. Tüm 
durumları ısıtarak, kaynatarak ya da yakarak gerçekleştiriyo­
ruz. Neredeyse tüm yiyeceklerimizi ısıtıyoruz. Kahveden alko­
le içtiğimiz tüm içecekler vücudumuzun ısınmasına sebep olu­
yor. Kullandığımız birçok malzeme şeker gibi yine vücudu­
muzda ısıya sebep oluyor. Hatta ürettiğimiz sigarayı bile yakıp 
içimize çektiğimiz havayı ısıtıyoruz. Şu andaki ulaşım araçları­
mızda bu yanma özelliği olmadan işlemiyor. 

Tüm bu süregelen ısı etkili insanlık tecrübesi bizim bilinçsiz, 
ortak, içsel yangınımızın vuku bulmasıdır. Özümüze dönmeye 
olan direncimiz bu ateşi körüklemektedir. Çünkü var olmak 
yerine yapmacık davranışlar içinde kendimizi daha rahat his­
sederiz. İçsel ısımızın enerjetik mekaniklerini algılayamadığı­
mız için cehennem ateşinde yaşamanın ne olduğunu da algıla­
yamayız. 

Bu duygusal yük durumunun hissedilen yönünü tarif etmek 
için birçok isim bulunur ancak bunların kutsal üçlüsü kor-



1 0 0 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

ku, öfke ve acıdır. Korku, öfke ve acı bu duygusal yüklere 
olan direncimizden kaynaklanan bu ısıya getirdiğimiz zihin­
sel açıklamalardır. Isı ve duygusal yük arasındaki ilişkiyi ve 
aynı zamanda duygusal bedenin sembolik olarak su elemen­
ti ile bağdaştığını anlamak bize konuşmalarımızda kullandığı­
mız birçok deyime yeni bir bakış kazandıracaktır: 

"Sıcağı sıcağına" 
"Barut kesilmek" 
" İçini dökmek" 

"Başından dumanlar çıkmak" 
"Soğukkanlılığını kaybetmek" 

"Sıcak sularda olmak" 
"Patlamak" 

Bu duygusal yüklerden kaynaklanan cehennem ateşi görü­
nümlü deneyimin yanısıra, bu çıkmaz kendini iki şekilde ger­
çekleştirir: 

DRAM: Duygusal yükün ilk sonucu dramdır. Dram bizim 
kendimize gösteremediğimiz ilgiyi başkalarından almak için 
kullandığımız - ister fiziksel, zihinsel ya da duygusal - tepki­
sel bir yansıtmadır. 

Hepimizin, özgün hareketlerimizden caydırıldığımızda 
deneyip test ederek oluşturduğumuz hareketlerimiz vardır -
spontane olmaya karşı dirence yöneltildiğimizde. Bu hareket­
ler bizim tepkilerimizdir. 

Kendiliğinden neşeli ve yaratıcı olan çocuk, hareket halin­
deki saf enerjidir. Yetişkinlerin dünyasına uyumlanmak için -



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  1 1 0 1  

Varolma Süreci'nde bizim zaman içinde yaşama olarak adlan­
dırdığımız - ebeveynlerimiz ve çevremiz bizim spontane dav­
ranışlarımızı ayıklamaya başlar. Duygusal mühürlemenin bir 
bölümü olarak, çocukluğumuzda sergilediğimiz özgün dav­
ranışlarımızdan caydırılıp onların yerine hesaplanmış uygun­
luktakiler konur. Tüm bunlar yetişkinlerin dünyasında sosyal 
olarak kabul görmemiz için gerçekleşir. Bu şekilde çocuğun 
Varlığı, yetişkinin yapmacıklığıyla yer değiştirir. 

İki yaşında bir çocuğun toplum içinde çıplak olarak koşuş­
turması sevimli dururken, bu davranış sekiz yaşındaki bir 
çocuk için uygunsuz ve hatta birçok toplumda onsekiz yaş için 
yasa dışıdır. Bu spontane davranışın düzeltilme ihtiyacı konu­
şulmadan sadece bu davranışın sonucuna odaklanmaktayız. 

Spontane davranışın düzeltilmesi genelde ebeveynin dur ya 
da hayır kelimelerini kullanmasıyla gerçekleşir. Ancak burada 
gözardı edilen aslında bu spontane davranışın altında yatan 
enerjetik aktivitenin zorlama bir disiplin ile hiçbir zaman dur­
madığıdır. Bu genelde başka bir şekle dönüşür, enerjetik kar­
şı koyuş olarak kendini hesaplanmış dramlar şeklinde meyda­
na getirir. 

Bu tasarlanmış dramlar yetişkinlerin dünyasına girmemizde 
başarılıdır ancak aynı anda kendi özgünlüğümüzü bizim için 
kabul edilmez kılarlar. Bu içsel varlığımızın reddi enerjetik bir 
karmaşayı tetikler ve bu karışıklık dışarıya dikkat çekmek ve 
kabul edilmek için farklı hareketlerle yansıtılır. 

Kendimizi bu şekilde yansıtmayı, başkalarının bizi kendi­
mizin yerine kabul etmesi arayışını getirir. Ümitsizce başkala-



1 0 2 I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

rının bizi kabul etmesine uğraşırız. Birçok dramın çıkış nok­
tası budur. Arzu ettiğimiz ilgi ve kabullenmenin altında yatan 
nedeni hissizleştirdiğimiz bu duygusal yükün oluşturduğu 
rahatsızlık ve ısıdır. Yansıtılan dram dışarıdan bir başkasının 
bizim yerimize bu rahatsızlığı geçireceğine ve çıkarabileceğine 
olan yanlış inanıştır. 

Özgün davranışlarımızın belli yönlerinin artık kabul edi­
lemez olduğunu anladıgımızda ve kabul görmek için küçük 
oyunlar sergilediğimizde, ölçütümüz bu oyunlarımızın ebe­
veynlerimiz ya da yakın çevremizden ne kadar ilgi gördüğü­
dür. Çoğunlukla sonuç ne kadar rahatsız edici ya da tatsız 
olursa olsun görülen en ufak bir ilgi bile hiç ilgi görmemek­
ten iyidir. Buna istinaden davranış repertuarımızda hem olum­
lu hem de olumsuz ilgiye yöneliş gerçekleşir. 

İlgi ve kabullenilme arzusu uygulamalı ve yaratıcı sanatlar­
da olduğu gibi, olumlu ve yaratıcı bir şekilde yönlendirilebili­
nir. Ancak özgün olmak ilk başta kendi kendimize başkaların­
dan edinmeye çalıştığımız koşulsuz ilgiyi göstermemizi gerek­
tirir. 

BAGIMLILIK - yatıştırma ve kontrol: Duygusal yükün getirisi 
olan ikinci durum da içsel rahatsızlığa bir tepki olarak ortaya 
çıkan başka bir tür dramatik davranıştır. Ancak burada dışa­
rıdan başkalarından dikkat çekmeye yönelmenin yerine, dav­
ranış içsel rahatsızlığımızı dindirmek için kendi içimize doğ­
ru yönelme girişimindedir. Varoluş Sürecinde bu davranışa biz 
bağımlılık diyoruz. Bu kendini yatıştırma ve kontrol etme ola­
rak gerçekleştirir. 



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  1 1 0 3 

Ne zaman duygusal yükün neden olduğu durum farkındalı­
ğımıza yükselir ve kendimizi rahatsız hissetmeye başlarsak bu 
deneyimi yatıştırmayı ya da kontrol etmeyi seçeriz. Şimdi bu 
iki çeşit tepkiyi inceleyelim: 

Yatıştırma, dişi tarafımızın işlev bozukluğudur ve duygusal 
yüke olan farkındalığı hissisleştirme girişimidir. Örneğin, alkol 
kullanım ihtiyacı sıkıntıyı yatıştırma amaçlıdır. Kendi özgün 
duygusal durumumuzu bastırırız. Halk arasındaki deyişle acı­
larımızı bastırırız. 

Kontrol, eril tarafımızın işlev bozukluğudur ve duyulan 
rahatsızlık üzerinde güç kazanma girişimidir - üstesinden gel­
mek için. Sigara kullanımı duygusal yükü kontrol amaçlıdır. 
Ne olup bittiğini bilemediğimizde ya da kontrolsüz hissettiği­
mizde elimiz sigaraya gider çünkü sigara ile en azından siga­
ra içmekte olduğumuzu biliriz . Sigaraya uzanıp, onu yakmak 
ve içmek bizim duygusal yükün kontrolünü sağladığımız ilüz­
yonunu yaratır. 

Alışkanlık gereği esrar kullanımı da oldukça sık rastlanan 
bir bağımlılıktır çünkü eş zamanlı olarak hem yatıştırma hem 
de kontrol sağlar. 

Yatıştırma ve kontrol ile bağlantılı davranışlar kabalık­
tan hilekarlığa kadar uzanır. Duygusal yüklerimizi gerçekten 
boşaltmadan o ya da bu şekilde bir şeylere bağımlıyızdır. Mut­
luluk, iyilik ve kolaylık arayışlarımızın hepsi kontrol ve yatış­
tırma ile bağlantılı davranışlardır. 



1 0 4 I VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

Çevresel alışkanlıklara ya da bağımlılıklara girmediğimiz­
de, bu alışkanlık ve bağımlılıkların altında yatan duygusal 
yüklerin hissedilen kimliklerini keşfederiz. Bunları kullanma­
dığımızda, bizi bağımlılığa iten duygusal yükün doğasını ve 
yoğunluğunu hissederiz. 

Bağımlılıklar enerjetik alanımıza titreşimsel, duygusal, 
zihinsel ve fiziksel mühürleme ile ekilmişlerdir. Bağımlılık 
içsel duygusal çıkmazın bir etkisi olduğu için duygusal yükle­
rimizi bütünlemek bağımlılıkları nedensel olarak tedavi ede­
cek tek kişisel özgün seçenektir. 

Bağımlılıkları ilişkili oldukları duygusal yükleri bütünleme­
den bırakmaya çalışmanın hiçbir etkinliği ve başarı şansı yok­
tur. Dikkatimizi duygusal yüklerin nedensellik noktası yerine 
bu yüklerin yaratımlarına odakladığımızda, kaçınılmaz olarak 
bir bağımlılığı başka bir tanesiyle değiştiririz. Buna aktarım 
diyoruz. 

Kendi yaşam deneyim kalitelerinin yüklerini özgün olarak 
ellerine alanlar ile deneyimlerinin yüklerini taşıyanlar arasın­
daki farkı duygusal yükleri bütünlemenin kapsamı belirler. 

Farkındalığımıza giren birinin deneyimlerinin sorumluluğu­
nu almış mı yoksa altında ezilmiş mi olduğunu hemen anlaya­
mayabiliriz. Ancak zaman içinde onların davranışlarını izler­
sek bunu görürüz: Duygusal yük taşıyan birisi er ya da geç 
fiziksel, zihinsel ve duygusal bir dram sergiler. Ve ayrıca yatış­
tırma ve kontrol içerikli bagımlılıkları vardır. Alkol ve sigara 
kullanımının sosyal çevremizde kabul görmüş olması bize bu 
rahatsızlık verici duygusal yüklerimizi bütünleyememe duru-



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  I 1 0 5 

mumuzu kendimizi kötü hissetmeden açıkça bastırmamızı 
sağlar. 

Bağımlılık ve ıstırabın Ötesi 
Varoluş Sürecine göre tüm bağımlılıklar ve ıstıraplar (kro­

nik hastalık/rahatsızlık/alerjiler dahil) aynıdır. Her ikisi de 
duygusal bedenimizde çözümlenmemiş rahatsızlıkların dışsal 
var oluşlarıdır. 

Alerjilerden özellikle bahsetmiyor olsak da, onlar da bağım­
lılık ve ıstırap ışığı altında incelenirler. Alerji bağımlılığın zıt 
kutbudur. Bağımlı olduğumuzda belirgin bir deneyimi kendi­
mize çekeriz . Alerjik olduğumuzda ise belirgin bir tecrübeyi 
reddederiz. Her ikisinin nedeni de bütünlenmemiş yüklerdir. 

Varoluş Sürecinde bağımlıklar sadece kontrolsüz ve çevre­
sel olarak yaptığımız birşey değil aynı zamanda belli duygusal 
etkenlere maruz kaldığımızda bir mıknatıs gibi çekildiğimiz 
düzensiz hareketlerdir. 

Varoluş Süreci bağımlılık ve ıstırabın süresine ya da boyu­
tuna bakmaksızın, nedenini nasıl bütünleyeceğimiz konusun­
da etkin talimatlar sunar. Varoluş Süreci bir tedavi vaadetmez, 
çünkü tedavi bir hedeftir. Süreç ise bize dışsal deneyimlerim­
deki bozukluları düzeltecek olan duygusal dengemizi kuracak 
olan daimi içsel yolculuğa nasıl çıkacağımızı öğretir. 

Hastalığımızın boyutu ne olursa olsun hiçbirimiz dengeli 
yaşamdan uzak değiliz. Bu kişisel arzu, bağlılık ve tutarlılık­
la ilgilidir. Varlığımızı canlandırmaya niyetlendiğimizde ve bu 
niyet bizim farkındalığımızın önünde kaldığı sürece, duygusal 
yüklerin bütünlenmesi kaçınılmazdır. 

Varoluş Süreci bize tüm bağımlılıkların, ilaç, uyuşturucu, 
kumar, yemek, seks gibi aslında bizi rahatsız eden duygusal 
durumları bastırmak ve kontrol etmek için yaptığımız hare-



1 0 6 1 VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

ketler, kendimizi-ilaçlama olduğunu gösterir. Bağımlılık ve 
ıstırap aslında farklı maskeler takan aynı durumlardır. Istıra­
bımızı uyuşturucu ile bastırıyorsak, durum bağımlılığa dönü­
şür ya da kontrolden çıkan bir bağımlılık ıstırap haline dönü­
şür. Her iki durumun nedeni de bütünlenmemiş duygusal yük­
lerdir. Bu duygusal yükler bağımlılık, ıstırap, alerji - ya da 
hepsini birden yaratıyor olabilir, bu bizim kişisel durumumu­
za bağlıdır. 

Duygusal yük yeterli miktarda nötrolize olduğunda, bağım­
lılık ve ıstırabın baz alacağı bir yapı kalmaz. Bu basit kavrayı­
şa dayanarak bu süreç, duygusal bedenlerindeki yükleri yatış­
tırıp kontrol etmek için bağımlılıkları olan ve reçeteli ilaç kul­
lananların tekrar dengeye kavuşmaları için sıradışı bir yakla­
şımdır. 

Süreç boyunca herhangi bir alışkanlığımızı ya da almak­
ta olduğumuz ilaç tedavisini bırakmamız istenmemektedir. 
Süreç boyunca dram yaratacak dışsal faaliyetlerde bulunma­
mamız istendiğinden yolculuğa başlarken bağımlılıklarımızı 
ya da reçeteli ilaçlarımızı bırakmamız gerekmez. 

Alışkanlıklarımızın aslında birer etki olduğunu aklımızda 
tutmamız istenir. Duygusal yüklerimizin içeriğini azaltmadan 
reçeteli ilaçlarımızı bırakmaya kalkarsak bu bizi bilinçsiz dav­
ranışların girdabına itebilir ki böyle bir durumda bu süreç­
teki şartları yerine getiremeyebiliriz. Bilincimizi yitirdiğimiz­
de bize verilen araçları kullanamayız. Böylece cesaretimiz kırı­
lır ve kendimizi fazla yüklenmiş hissederiz ve alışkanlığımıza 
bu sürece başlamadan önce kullanmakta olduğumuzdan daha 
fazla bağlanırız. 

Tabii ki, mümkün olduğunda, günlük nefes çalışmaları ve 
haftalık okuma materyalleri öncesinde ilaç almamamız tavsi­
ye edilir. 



S Ü R EC E  U Y U M L A N M A  I 1 0 7 

Tıbbi tavsiye: Rahatsızlıklarımız için reçeteli ilaç kullanıyor­
sak süreç boyunca bunları aynı şekilde uygulamaya devam 
edelim. Ama bu ilaçların süreç boyunca yaşam deneyimle­
rimize olan etkilerini yakından takip edelim. İlaçlara olan 
tepkilerimizin değiştiğini gözlemlersek hemen doktorumuzla 
görüşelim ve durumumuz için tetkik yaptıralım. Çünkü duru­
mumuzla ilgili olan duygusal yükler bütünlendikçe, ilaçlarla 
olan ilişkilerimiz de değişir. Bunun en iyi göstergesi ilaçların 
çok fazla gelmekte olduğunu hissetmektir. Bu durumda mua­
yene olarak dozajın azaltılmasına gidebiliriz . 

Varoluş Süreci yolculuğumuza başlarken ilaçlarımızı bırak­
mamız istenmez çünkü sonuç ile uğraşarak birşey değiştireme­
yiz. Bağımlılıklar ve hastalıklar sonuçtur ve buna bağlı ola­
rak bağımlı davranışlarımız ve reçeteli ilaçlarla olan ilişkimiz­
de sonuçtur. Enerjimizi bir şeyi bırakma üzerine yoğunlaştır­
mak yerine, buna neden olan sebebi bütünleme üzerine yoğun­
laştırmak daha yararlı olacaktır. 

Ancak çok yoğun olarak yatıştırıcı kullanımı varsa ve bu 
durum bizim yazılı materyalleri okumamızı, nefes çalışma­
mızı yapmamızı engelliyorsa, bu durumda Varolma Sürecin­
den yararlanmak mümkün değildir. Bu tür durumlarda önce 
bir rehabilitasyon merkezinde detoks yaparak iyileşme süreci­
ne geçebilir ve sürecin gerekliliklerini uygulayabilecek zihinsel 
açıklığa kavuşabiliriz. Yoğun bağımlılık durumlarında rehabi­
litasyon terapisi bizi algısal kavrayışımızın dengelendiği iyileş­
me durumuna getirecektir. 

Kendimize karşı dürüst olalım; İyileşme dediğimiz değer­
li konum aslında süregelmekte olan bir çaresizliktir. İyileş­
me adı verilir çünkü içinde bulunduğumuz çıkmazın neden­
lerini bizim farkındalığımızdan uzak tutmak için tasarlanmış, 



1 0 8 1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

devamlı olarak bir şeyler yapma durumudur. Buna rağmen bu 
kapama, iyileşme durumu bizim daha net ve buna istinaden 
de daha disiplinli bir yaklaşımda bulunmamıza olanak verir. 
Bunun için rehabilitasyon terapisini tamamladıktan hemen 
sonra Varoluş Sürecine başlamamız istenir ki, deneyimimizin 
nedenini bütünleyecek adımları atabilelim. 

Varoluş Sürecini deneyimsel olarak elimizden gelen en iyi 
şekilde tamamladığımızda duygusal yüklerimizi bütünlemeyi 
başaracağız. Ayrıca kendimizi devamlı olarak duygusal yük­
lerimizi bütünleyecek bir şekilde yaşamak için algısal araçlarla 
donatılandıracağız. Bu yolculuğa bir kez başlamak deneyim­
lerimizin kalitesindeki uyumu onaracak. Bu uyum onarımı­
nın ne kadar süreceği birçok etkene bağlıdır: duygusal gelişim 
kapasitemize, şu anki hissel algı düzeyimize, ne kadar süredir 
bağımlı ya da hasta olduğumuza, deneyimlerimizden öğren­
diğimiz dersin doğasının ne olduğuna, ne zamandır kurban­
kazanan zihniyetinde kalmayı seçtiğimize ve bizim bu bütün­
leyici çalışma kapasitemize. 

Duygusal yüklerimizi bütünledikçe ıstıraplarımız azalacak 
ve daha az ilaca ihtiyaç duyacağız. Eğer alkol kullanıyorsak 
bu alkol bir noktada hintyağına, sigara içiyorsak bu amon­
yağa ve afyon kullanıyorsak bu da aside dönüşecektir. İlaç 
bağımlılığı sadece gerekli olduğunda zevk verici ve yatıştırıcı 
etkiye sahiptir. Artık gerekli değilse, zevki acıya yatıştırıcılığı 
da rahatsızlığa dönüşür. 

Başka bir deyişle, fiziksel, zihinsel ve duygusal olarak daha 
fazla var oldukça ilaçların ve uyuşturucuların neler yaptığını 
daha iyi göreceğiz. Yan etkisi daha fazla taksit madde tüket­
mek olan taksit maddeleri kullanmanın zevk verici hiçbir yanı 
yoktur. 

Gereklilik kelimesini kullanırken bu tür davranışları meş-



SÜRECE  U Y U M L A N M A  l 1 0 9  

rulaştırmadığımızın altını çizmek önemlidir. Sadece acı çekti: 
ğimiz ve henüz sonlandıramamış oluşumuzu kabul ediyoruz: 
Dengesizliğimizi destekleyen duygusal yüklerimizi bütünleye­
rek bunun desteğinin temelini yıkıyoruz. 

Eğer uzun zamandır uyuşturucu ya da reçeteli ilaç kullanı­
yorsak bu sürece başlarken niyetimiz tüm bu rahatsızlık veri­
ci deneyimlerin nedenini sonuçlarıyla hiç ilgilenmeden bütün­
lemek olmalıdır. Bağımlılar olarak kendimizi suçlu ve utanç 
içinde hissedebiliriz. Bu doğal ama gereksizdir. Kendimizi 
uyuştururuz çünkü sosyal sağlık sistemi mühürlerimizi bütün­
leyebilmemiz için, fiziksel olarak yeterli derecede varlık, zihin­
sel olarak netlik ve duygusal olarak da yeterince olgunluk gös­
terememektedir. Ama bu toplumu suçlamak için bir baha­
ne değildir. Kendi çıkmazımızdan biz sorumluyuz. Bağımlı­
lık bizim deneyimlediğimiz bir uyuşturma eylemi. Deneyimle­
rimiz değişime açık. Deneyimlerimizin sorumluluğunu alarak 
onları değiştirebiliriz. 

Varoluş Süreci boyunca uzun süredir devam eden bağımlı­
lıklara bütünlenebilmeleri için yeterli zaman tanınması öne­
rilir. Bağımlılık programları genellikle bizi bağımlılığın ebe­
di olduğuna inandırır. Eğer grup toplantılarına düzenli ve 
devamlı olarak katılmazsak sonunda tekrar başlayacağımızı 
savunurlar. Nedeni bütünleme durumunda bağımlılık destek 
grupları yetersiz olduğundan bize sunulan inanç da kendi ken­
dini doğrulayan bir kehanet olur. Ancak bu doğru değildir, 
böyle bir algıyı doğru olarak kabul ettiğimizde bilinçsiz bir 
şekilde bağımlılığımızı madde kullanımından grup toplantıla­
rına inanca aktarmış oluyoruz. Bağımlılık grubuna olan inan­
cımız bizim yeni hastalığımız oluyor. 

Varoluş Süreci bizleri bu kendini çürüten inanç sistemine 
ve kendimizi kaçınılmaz olarak kurban zihniyetinde gördüğü-



1 1  O 1 VA R O L U Ş  SÜREC İ  

müz sonsuz grup toplantılarına meydan okumaya davet edi­
yor. Bizi ayrıca bu toplantılara katılanlardan iyileşmekte olan 
bağımlıların bu davranışlarını tecrübelerinde nasıl başka alan­
lara aktardıklarını gözlemlememizi istiyor. Örneğin, alkolü 
bırakanlar daha fazla sigara içer, sigarayı bırakanlar daha faz­
la yer ve eroini bırakan bağımlılar ağrı kesicilere yönelir. Tüm 
bu aktarımlar nedeni bulmak yerine nedeni kapatmak şeklin­
de işlemektedir. 

İyileşme - duygusal yükü devamlı olarak örtmek üzere 
dizayn edilmiş yaşam şekli - ümitsizlik içinde bir yaşama yol 
açar. Keşfetme - hissel algılarımızla bilinçli bir şekilde duygu­
sal yüklerimizi kucaklama ve bunu duygusal gelişimin ham­
maddesi olarak kullanma -bizi Varoluşa ve şimdiki zaman far­
kındalığına yönlendirir. Uyuşturucuda olduğu gibi, sonu gel­
meyen destek grup toplantılarına katılma ihtiyacı da bütünle­
nen duygusal yüklerin oranına göre ortadan kalkar. Bağımlı­
lık müebbet hapis demek değildir. Bir deneyimdir ve deneyim­
ler değişir. 

Varoluş Süreci bizi sağlık hizmetlerinde bir evrimin eşiğinde 
olduğumuz olasılığına davet eder. İçinde bulunduğumuz duru­
ma çare için bir başkasına koşup, bu kimseden gerekli bütün­
leme için değişimleri başlatmasını ummak yerine bizleri tüm 
bu kapasitelerin her birimizde mevcut olduğunu düşünmeye 
davet eder. 

Şimdiye kadar Oniki Adım bilinci paradigması gerekliydi, 
aksi halde bizimle birlikte olmazdı. Bu bizi boğulmak yerine 
su üstünde tutar. Ancak, Varoluş ve şimdiki zaman farkında­
lığı ile ayakta durmak için daha sağlam bir şeye sahibiz. Var­
lığımızla ilişkimizi deneyimlemek bizi tekrar toprağa basmak 
için güçlendirir. Davet edildiğimiz olasılık 13 . Adımı göz önü­
ne almaktır - dış dünyaya değil, kendi içimize dönen bir adım. 



S Ü R E C E  U Y U M L A N MA 1 1 1 1  

Bu hiçbir şekilde bizi bu noktaya getiren deneyimlerimizle 
yadsımaz. Bunları evrimimizin gerekli bir parçası olarak kabul 
ederiz. Ama her yolculukta olduğu gibi, şu anda basmakta 
olduğumuz yerden ayağımızı kaldırıp bir sonraki - bizi iyi­
leşmeden keşfetmeye davet eden, çıkmazımızı kabullenip bas­
tırmak yerine bağımlılık ve ıstırabımızın nedenini bütünleme 
olasılığı adımını atamayız. 

Varoluş Süreci ayrıca kronik, çaresiz ve ölümcül hastalık­
ları olanları da alopatik ve psikiyatrik çevrenin inançlarına 
meydan okumaya davet eder. Müzdarip olduğumuz durumun 
tedavisinin mümkün olmadığına sırf bir doktor böyle söyledi 
diye inanmak inanç sisteminden başka birşey değildir. Özgün­
lüğümüzün dilinde çaresiz kelimesinin anlamı senin için ne 
yapacağımı bilmiyorum demektir. Ama doktorlar bunu öle­
ceksin ve benim, senin ve hiç kimsenin bu konuda yapabile­
ceği birşey yok anlamında kullanırlar. Tüm inanç sistemlerine 
meydan okuyun çünkü onlar yaşamın yüzeyinde sadece birer 
çizikler. 

Alotopik uzmanlığı fiziksel ve semptomatik travmala­
rı yatıştırma, kontrol ve muhafaza etmede muazzamdırlar. 
Örneğin, eğer bir araba kazasında fiziksel olarak yaralanmış­
sak ya da bir hastalığın semptomlarına sahipsek ya da bağım­
lılığımız yaşamımızı dayanılmaz bir hale getirmişse bir dok­
tora gitmek zorunluluktur. Onlar kemikleri nasıl onaracakla­
rını, yaraları nasıl saracaklarını bilirler. Onlar durumumuzu 
stabilize etmek için, fiziksel, zihinsel ve duygusal belirtilerimi­
zi nasıl yatıştırıp kontrol edeceklerini bilirler. 

Ancak, bizim fiziksel, zihinsel ve duygusal olarak güşsüzleş­
memize neden olan deneyimlerimize bizi bilinçsizce iten duy­
gusal yüklerin nedenlerini bütünlemeye niyetlendiysek gitme­
miz gereken kişi doktor değildir. Çünkü onların eğitimi tüm 



1 1 2  1 VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  

hastalıklar için fiziksel bir neden aramayı öngörür. Onların 
uzmanlıkları sonuçları tedavi etmektir, nedenleri değil . Gele­
neksel tıbbın büyük bir kısmı bağımlılıkların ve hastalıkların 
nedenlerini kavrayamaz. Onlar bağımlılık ve hastalıkları ilaç 
ve terapiyle kontrol altında tutma eğilimindedir. 

Varoluş Süreci bu yeni istikamete emin bir adım atar. Duy­
gularının kuyusuna dalma niyetinde olanlara, bu yolculuktaki 
duygusal bütünlemeleri içten bir şekilde uygulamaları halin­
de bağımlılık ve hastalıklarının nedenlerini keşfedeceklerini 
kanıtlar. İlaçlar, uyuşturucular ve gereksiz müdahaleler gibi 
bu kolay ya da çabuk bir yaklaşım değildir. Duygusal bütün­
leşme, duygusal olarak gelişmemiş, zihinsel olarak karışık ve 
fiziksel olarak dengesiz dünya için oldukça zorlayıcıdır. Ancak 
her ne kadar zorlayıcı olursa olsun destek grup toplantılara 
bel bağlamaktan iyidir. Ayrıca fiziksel hastalığın rahatsızlığına 
ve kullanılan ilaçların yan etkilerine de tercih edilir. Varoluş 
Süreci bizi bu sıkıntılı çıkmazın ötesine geçmek için donatır. 

Son bir analiz olarak, her ne şekilde olursa olsun, her bağım­
lılık bir hastalık ve her hastalık da bir bağımlılıktır. Toplum 
hala bağımlılığın muhtaçlık, tembellik, eğitimsizlik, karakter 
zayıflığı ve uyuşturucu satıcıları tarafından doğduğunu düşü­
nür. Bu söz gelimi nedenler bağımlılığın sonuçlarıdır, neden­
leri değil. Bağımlılığın nedeni bütünlenmemiş duygusal duru­
mumuzdur. Bunu kavramak özgürleştirir. 

Durumumuzun ciddiliğine bağlı olarak duygusal bedeni­
mizdeki yüklerin nedenlerini bütünlememiz için Varoluş Süre­
cinden birçok kez geçmemiz gerekebilir. Hatta bu yaşam boyu 
sürecek bir bütünleyici çalışma olabilir. Ne kadar süreceği 
takılacağımız birşey olmamalıdır. 

Sadece iki seçeneğimiz var: ya deneyimlerimizin sorumlu­
luğunu alarak farkındalık yolunda içimize doğru bir yolcu-



S Ü R EC E  U Y U M LA N M A  I 1 1 3  

luk yapabiliriz, ya da başkalarına ve madde kullanımına bağ­
lı kalarak kendi aciz duygusal durumumuzu telafi etmek için 
farkındalık yolu dışına doğru bir yolculuk yapabiliriz. 

Varoluş Sürecindeki ilk yolculuğumuz bizi duygusal yük­
lerimize karşılık vermede ustalaştırır. Kendi kendimize yeten 
destek grubu oluruz. İlk yolculuğumuz ayrıca tüm duygusal 
yüklerimizi bütünlemeye başlamada bize yardımcı olur. Onun 
için bu sürece ikinci kez başlamamız önerilir, ki böylece irade­
mizi ve sağduyumuzu rutinlerden ve alışkanlıklarımızdan sıyı­
rarak kullanabilelim. Adım adım ama bilinçli bir şekilde zor­
lukları kenara bırakırız. 

Uyuşturucu alışkanlığımızı azaltmanın ya da durdurmanın 
sonucu bu davranışla bağlantılı olan duygusal yükün otoma­
tik olarak farkındalığımıza yükselmesidir. Bundan sonra ise 
bu hissel algılarla nefesi, algısal araçları ve bu metinde sunu­
lan içgörüleri bilinçli olarak kullanarak ilgileniriz. Bu duygu­
sal imzaların farkında vardığımızda bu rahatsızlık verici hissel 
titreşimlerle hiçbir koşul olmadan bulunma kapasitesi gelişti­
rırız. 

Varoluş Sürecinden ikinci kez geçerken ilk yolculuktan elde 
ettiğimiz deneyimimiz de mevcuttur. Yolda bocalayıp düşebili­
riz, bu beklenen bir şeydir. Rahatsızlığa göstereceğimiz bilinç­
li karşılık kapasitemiz hemen zihinsel bir karar olarak değil, 
aşamalı olarak tutarlı uygulama sonucunda gelişir. Önemli 
olan bocalamamız ya da düşmemiz değil, ama kendimizi top­
layıp tutarlı olarak yola devam etmemizdir. Süreci ikinci kez 
uyguladıktan sonra üç haftalık bir ara verip tekrar Sürece baş­
lamamız önerilir. 

Sürece her yeni başlayışımızda kendimizi içsel yolculu­
ğumuzda daha derine inmek için güçlendiririz. İlk uygula­
ma genellikle fiziksel farkındalığımızı arttıran bir deneyimdir. 



1 1 4 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

İkinci uygulama da zihinsel netliğimiz gelişir. Üçüncü uygula­
mada ise duygusal bütünleme kapasitemizi genişletiriz. 

Bu yolculuğa deneyimsel olarak başlamak, geçmişteki olay­
ların -bu olayların her bir detayı - bizi şimdiki zaman farkın­
dalığının bütünlüğüne getirmeye hizmet ettiğini gösterir. Yan­
lış anlamaya dayanan uyuşturucu ile geçen yıllardan pişman­
lık, utanç ve suçluluk duyduğumuzu fark ederiz. Uyuşturu­
cu bağımlılığı ve ağır hastalıklar bizim kim olduğumuzun bir 
yansıması değil, sadece edindiğimiz tecrübelerdir. Bir kez bu 
deneyimlerimizden bize sunulan içgörüleri aldığımızda, onla­
rın üstesinden gelebilecek kapasiteye kavuşup, yenilerine iler­
leyebiliriz. 

Şimdiki zaman farkındalığına yaklaştıkça, yolculuğun her 
yönü, özellikle de zor olanları için artan bir şükran duyarız. 
Geçmişimiz kendisini bizi şimdiki zaman farkındalığına götü­
ren kaldırım taşları olarak önümüze serer. 

Sonucun Netice i le Takası 
Yaşamda genelde ya demek istediklerimizi söylemez ya da 

söylediğimiz şeyi kastetmeyiz. Mesela bolluk dediğimizde 
parayı, sağlık dediğimizde görünüşümüzü, neşe dediğimizde 
de mutluluğu kastederiz. 

Halbuki gerçek neşe, bolluk ve sağlık ile para, görünüş ve 
mutluluk arasında büyük bir fark vardır. İlki kapsayıcı diğe­
ri ise ayrıştırıcıdır. 

Bolluk fiziksel, zihinsel ve duygusal enerjilerin yaşam ener­
jisi içinde olan akışına şükran duymaktır. Bolluk bütünleşme 
ve evrim tecrübemiz için neye ihtiyaç duyarsak onun karşıla­
nacağını bilmektir. 

Sağlık fiziksel, zihinsel ve duygusal deneyimlerin hepsinde 



S Ü R EC E  U Y U M LA N M A  l 1 1 5  

iyi olma halidir. Sağlık sorumluluktan doğar. 
Neşe, herşeyi hiçbir yargı ve beklenti olmaksızın deneyimle­

mektir. Kendimizi koşulsuz olarak kabul ettiğimizde gerçek­
leşir. 

Halbuki mutluluk için bir şeyin olmasına ya da bir şeyin 
olmamasına ihtiyaç vardır; para sadece nakit bir birimdir ve 
görüntü sadece derimizin derinliği kadardır. 

Varoluş Süreci mutluluk, para ya da görünüşle ilgilenmez. 
Süreç bizim yaşam deneyimlerimizin ufkunu açmakla ve ona 
dahil olup herşeyi kucaklamamızla ilgilenir. Daha çok şimdiki 
zaman farkındalığı tohumunu ekip onun meyveleri olan bol­
luk, sağlık ve neşe farkındalığını almakla ilgilidir. 

Süregelen arzularımızdan ötürü yolculuğa başlarken belli 
niyetlerimiz olabilir, bu normaldir. Ancak süreç arzularımızın 
tatmini ile ilgili değil, duygusal bütünlememizi başlatabilmek 
için neye ihtiyaç duyuyorsak onu bilinçli bir şekilde almak­
la ilgilidir. Eğer şu anda birşey yaşıyorsak bu gerekli olduğu 
içindir algısına deneyimsel olarak ulaşmaktır. Gerçekleşmekte 
olan deneyimimizin her zaman geçerli olan olduğunu kucak­
lamakla ilgilidir. 

Şu anda gerçekleşmekte olanı arzulamıyor olabiliriz ama 
gerçek olan aslında olmakta olanın bir gereklilik olduğudur. 
Bu metin boyunca biz bu gereklilikleri biz her ne arzuladığımı­
zı düşünürsek düşünelim olmakta olanlar olarak açıklayaca­
ğız. Bunu kabul ettiğimizde bizim seçimimiz ya reaksiyon gös­
termek ya da karşılık vermek olacaktır. 

Sürece devam ederken belli bir sonuç aramamız normal­
dir. Çünkü sonuç odaklı bir dünyada yetiştiğimizden koşul­
suz davranışı neredeyse bilmemekteyiz. Bu durumdan dolayı 
her ne kadar bize Süreci ölçmek için hiçbir standart ölçü olma­
dığı söylense ve bize bu şekilde davranmamamız söylense de 



1 1 6  I VAROLUŞ  S Ü R EC İ  

sürecimizi gözlemleyip arzularımızın tatmin edilme ölçüsü ile 
değerlendirmeye çalışırız. 

Sonuçlarla ilgilenmememiz söylenir çünkü Varoluş Süreci­
ne başlamamızın gerçek sonuçları için en basit deyimiyle nere­
ye ya da neye bakmamız gerektiğini bilmeyiz. Bunun için de, 
ilerleme işareti olarak deneyimimizin yanlış yönlerini değer­
lendiririz. 

Bu süreçte beklenmeyen ve istenmeyen tecrübe değişimleri­
nin haricinde başarımızı ölçebileceğimiz hiçbir standart ölçü 
bulunmaz. Neye en çok ihtiyacımız varsa hiç beklenmedik bir 
şekilde karşımıza çıkar. Arzularımızı doyurmak için boş bek­
lentiler girişimimizi baltalayıp, şüphe duymamıza sebep olur. 

Sonuç aramak bizim bütünlenmemiş duygusal yüklerimiz­
le uğraşma dürtümüzden kaynaklanır. Kendimizi her ne kadar 
başkalarından farklı görürsek görelim, halen bütünlenmemiş 
duygusal yüklerimiz sebebiyle acı çekiyorsak onlarla aynı şeyi 
arıyoruz demektir. Aslında gerçek tek isteğimiz ve ihtiyacı­
mızın kalbimizdeki koca karanlık deliğin dolmasıdır. Sürece 
daha iyi hissetmek için başlamak doğaldır. Ama unutmayalım 
ki, bu yürek çalışması iyi hissetmekle ilgili değildir. Hissetme­
de daha iyi hale gelmektir ki bu uzun zamandır bastırmakta 
olduğumuz duyguları hissetmeyi getirir. 

Süreç bizim bilinçaltımızdaki bütünlenmemiş duygusal 
yüklerden kaynaklanan isteklerimizi doyurmakla ilgili değil­
dir, çünkü bunlar hiçbir zaman tatmin edilemez. Yatıştırma­
ya çalıştığımız bütünlenmemiş duygusal yük hiçbir zaman 
çözümlenmez. Onu besledikçe yaşamaya devam eder. 

Süreç arzularımızı doyurmakla ilgili değil, içsel açlığımızı 
onun nedenini bütünleyerek kesmekle ilgilidir. 

Sürece başlarken bir şeylerin gerçekleşeceğini bilmek iste­
mek gerekir. Yolculuk boyunca verilen talimatları izleyerek 



S Ü R ECE  U Y U M L A N M A  I 1 1 7  

sürekli olarak bir şeylerin olduğuna dair deneyimsel onayla­
malar elde edeceğiz. 

Bu onaylamaların sebebi sürecin nedensel olması ve bun­
dan dolayı deneyimlerimizi etkilemesidir. Ancak yolculuğa 
başlamamızın sonucu kendimizi daha iyi hissetmek ve işle­
rin kolaylaşması değildir. Fiziksel olarak ne kadar hazır oldu­
ğumuza inansak, zihinsel olarak ne kadar becerikli olduğu­
muzu düşünsek, duygusal olarak ne kadar olgun olduğumu­
zu düşünsek ve titreşimsel olarak ne kadar farkındalığa sahip 
olduğumuzu farz etsek de , duygusal bir neden farkındalığımı­
za yükseldiğinde bunu hissederiz. 

Bu tüm alışkanlık, kontrol ve bastırma davranışları ile kaç­
makta olduğumuz duygudur. Kaçmakta olduğumuz şeyle yüz­
leşmek çok nadir olarak keyifli bir deneyimdir. Bu duygusal 
durumları hissetmek bizim arzumuz değildir ama gerekliliktir. 

Çocukluktan çıktığımızdan beri duygularımızdan kaynak­
lı isteklerimizi bastırmadaki yeteneğimiz bizim için bir başa­
rı ölçütü oldu. Bu sonsuz içsel açlığı bastırmadığımızda hiçbir 
şey başarmamış gibi hissediyoruz. 

Geçmişte bu istek ve ihtiyaçlarımızı susturmak için bir­
çok yol denemiş olabiliriz. Yemek, seks, iş, başkalarına yar­
dım, zihin-kontrol yöntemleri, hipnoz, olumlu düşünce, çeşit­
li kitaplar, yeni çağ seminerleri ya da terapi gibi. Ama dıştan 
yaklaşımlı bu tekniklerin hiçbiri sürekli değildir. Bunlar dene­
yimlerimiz için bir kamuflaj etkisi yaparlar, nedene olan far­
kındalığımızı bir süreliğine kapatırlar. Hiçbir gerçekliğe ulaşa­
madıklarından sürekli de olamazlar. 

Yoğun çaba ile uzun bir süre iyileşme durumunda kalabili­
riz. Ancak güçten düştüğümüzde içinde bulunduğumuz duy­
gusal durumun tehlikesini anlarız. İyileşmekte olan bir bağım­
lı altmış yıl sonra bile ayıklığına ihanet etme riskiyle karşı kar-



1 1 8 I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

şıyadır. Bunun neqeni iyileşme hareketinin aslında umutsuz­
lukla yapay bir barış içinde olmasıdır. 

İyileşme keşfetmek değildir. Özsel bir keşif olmadan hiçbir 
nedensel dönüşüm mümkün değildir. 

İyileşme dikkatimizi sonuca yöneltirken, keşmetme neden­
selliğe odaklıdır. Sonuçlarla uğraşarak nedenselliği etkileyeme­
yiz. İyileşme ile uğraşmanın sonucu her zaman kaçınılmaz ola­
rak kendimizi aldattığımız bir umutsuzluktur. Varoluş Süreci 
asıl nedeni arar çünkü asıl neden ile ilgilenildiğinde etki doğ­
rudan değişir. 

Bunun için Varoluş Süreçi sonuç yerine netice ile ilgilenir. 
Sonuçlar garanti edilebilen birşey değildir, hep bir istek ve 

belirsizlik mevcuttur. Sonuçlar onaylama arar, notlama ister. 
Sundukları çözümlerle değil, içsel açlığımızı geçici bastırışla­
rıyla ölçülürler. 

Netice ise bir tesirdir onun için kaçınılmazdır. Neticeler 
Sürecin doğası içindeki tepkiler olarak kendiliğinden gerçek­
leşecektir. Bu Süreçteki herşey nedenseldir. Netice ise neden­
li bir hareketin etkisidir. Bu yüzden Süreç içinde sonuç odak­
lı yaklaşımı netice odaklı yaklaşımla değiştirmenizi istiyoruz. 

Bu yolculukta duygusal bedenimize girerek duygusal yükle­
rimizi bilinçli bağlantılı nefesler, zihinsel netlik ve hissel algı­
mızı uyandırarak bütünlemek önceliğimiz olmayabilir. Hatta 
bunlar beklenmemektedir! Aktif olarak duygusal yüklerimi­
zin farkına varmak, bize iyi hissetirmediği için, normalde iste­
mediğimiz bir deneyimdir. Ama deneyimlerimizi oldukça ger­
çekçi bir şekilde etkiler. Sadece etki kelimesini nasıl hissettiri­
yor, bir düşünür. 

Şu anda çabasız neşe, bolluk ve sağlığı deneyimleyememe 
sebebimiz bütünlenmemiş duygusal yüklerimizdir. 

Duygusal yükler duygusal bedenimizde blokajlar oluştu-



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  1 1 1 9  

rur ve bu da direnç yaratır. Bu yüklerle nasıl başa çıkacağımı­
zı bilemediğimizden, farkındalığımızı bastırarak direnç göste­
ririz. Tüm bu dirençler birikir ve kendimizi rahatsız hissetme­
mize neden olur. Bu rahatsızlığı telafi etmek için mutlu olma­
ya çalışır, başkalarına iyi görünür ve çok para kazanarak ken­
dimizi iyi hissetmeye çalışırız - bu çıkmazımıza bakıldığında 
olabilecek en iyi durumdur. 

Bu duygusal yükler bilinçsiz olarak düşüncelerimizi, keli­
melerimizi ve eylemlerimizi yönlendirir ve bizim tüm yaşam 
deneyimimiz bu sonsuz gözüken içsel açlığımızı gidermek 
için çabalama şeklini alır. Bu durumda neşe, bolluk ve sağlık 
mümkün değildir. 

Para, mutluluk ve mükemmel görünümün aksine neşe, bol­
luk ve sağlık için hiçbir arayış gerekmez. Bunlar sadece şu an 
ile barış içinde olduğumuzda - bu anı olduğu gibi kabul ettiği­
mizde deneyimlenir. Neşe, bolluk ve sağlık şimdiki zaman far­
kındalığının yan ürünleridir. Tıpkı İçsel Varlığımız gibi aslın­
da bu bizim içimizdedir. Sadece bizim dikkatimiz başka yöne 
çevrildiğinden bunların farkına varmayız . 

Böyle bir yolculuğa durumumuza mucizevi bir çözüm getir­
mek için başlıyor olabiliriz. Bu beklenen bir şeydir çünkü 
anlık zevkler peşinde olan bir toplumda yaşıyoruz. Bu duygu­
sal durumdan dolayı uzun zamandır acı çekmekteyiz ve artık 
bir umutsuzluk içinde yaşıyoruz. 

Umutsuzluk varış noktası bilincinin tohumlarını eker. 
Şanslıyız ki geçmişimiz şu andaki durumumuzu tamamiyle 

etkileyip deneyimlerimizin kalitesini değiştirecek hiçbir çabuk 
ve kolay özgün bir yolun olmadığını bize sergiliyor. Birçok 
kaçış rotası bulunmakta ama bunların hiçbirisi bize huzuru 
sunamamakta. Bunların hepsi çıkmaz sokak. 

Bütünlenmemiş duygusal bedenimizle ilgili meydan okuyu-



1 2 0 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

cu bir gerçek vardır; tek çıkış yolu bunların içinden geçmektir. 
Bu arayışın özgün doğasını kavramak bizi gereksiz dram, 

boş beklentilerden kurtararak beklenmedik fiziksel, zihinsel 
ve duygusal sıkıntılar yüzünden çekilmemize engel olur. 

Büyümek ve toplumda normal birer vatandaş olmak isteriz 
ama hepimizin içinde her ne kadar bastırmak isteyip gözar­
dı etsek de ruhsal fırtınalar bulunmaktadır. Bunun nedeni 
normal olarak kabul edilen durumun kendi özgünlüğümüzü 
inkar etmek olmasındandır. Bu bir ikilem fırtınasıdır; özgün ve 
özgün olmayanın yaratığı, Varlık ile yapmacıklığın arasındaki 
savaştır. Çocuk benliğimizle yetişkinliğimiz arasındaki derin 
öfke, korku ve acı vadisidir. 

Eğer gerçek huzuru arıyorsak içimizdeki fırtınanın içine iste­
yerek ve bilinçli olarak girmemiz gerekir. Bunun için içsel bir 
hareket gerekir. Dış dünya ile ilgili şeylerle uğraşmak zorun­
da değiliz çünkü algıladığımız tüm karmaşayı nedensel olarak 
etkileyebilme yolu kendi içimizde yatar. 

Varoluş Süreci bizleri bu içsel fırtınanın içine aynı bir bun­
gee jumping yapan birisi gibi isteyerek bırakmamızı istemekte­
dir. İçsel Varlığımız bizi bu atlayışta koruyacak olan kaskımız 
olacaktır. Bize bu fırtınanın içinde yol gösterecektir. Bu içsel 
fırtınaya bilinçli bir şekilde atılmak bizlerin şu anda düşüne­
meyeceği şekilde gelişmemizi sağlayacaktır. Sürecin rüzgarı 
tecrübelerimizi çevreleyen zamanda yaşama sisini dağıtacak 
ve şiddetli yağmuru bizi tüm ilüzyonlardan arındıracaktır. 

Bu duygusal fırtına kaza değildir ama hem davetkar hem de 
caydırıcıdır. Bir kapı gibi hizmet eder, girmeye hazır olmayan­
ları, halen uykuda zaman rüyasında kalması gerekenleri engel­
ler. Duygusal fırtınamızın içine girmek bir ayindir - nedensel­
liği etkinleştirerek bununla birlikte titreşimsel alana girmek. 

Varoluş Süreci dışsal bir yolculuk değil, tamamen içsel bir 



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  1 1 2 1  

yolculuktur. Bunun ne demek olduğunu şu anda tam olarak 
anlayamayabiliriz. Ancak deneyimleyerek içsel yolculuğun 
tam olarak ne demek olduğunu göreceğiz. İçsel yolculuk dış 
dünyamızda hiçbir değişikliğin yapılmamasıdır. Bu dünyayı 
kendi haline bırakacağız. Y üzümüzdeki sivilceleri temizlemek 
için aynayı değil kendi yüzümüzü temizleyeceğiz. Tüm düzen­
lemeler içimizde gerçekleşecek çünkü gerçek ve kalıcı değişim­
ler ancak içimizde gerçekleşir. 

Bilinçli olarak duygusal yükümüzün nedenini etkileyerek 
eş zamanlı olarak içimizde neye odak/anıyorsak onu yansıtan 
fiziksel, zihinsel ve duygusal deneyimler yaratıyoruz. Buna 
dayanarak Varoluş Süreci boyunca dış dünya tecrübelerinin 
-hem de hepsinin, sadece bir sonuç olduğunu kendimize hatır­
latmamız yararlıdır. Bu önemlidir çünkü böylece aynayı temiz­
leme dramlarıyla yaşamımızı aksatmayız. 

Çoğumuz duygusal yüklerimizin nedenlerini bilinçli olarak 
etkinleştirdiğimizde bunların sonucunda rahatsızlık hissede­
biliriz. Varoluş Süreci'ne başladığımızda tüm deneyimlerimiz 
daha da kötüye gidiyormuş gibi hissedebiliriz. İstek ve ihti­
yaçlarımız gözardı ediliyormuş gibi geliyor olabilir. 

Ama bunların hiçbiri gerçek değildir ama geçerlidir. Tüm 
bu kötüye gitmeler doğru değildir ama gereklidir. Bu sade­
ce çocukluğumuzun bütünlenmemiş deneyimlerinin şimdi­
ki yetişkinlik dünyasına yansıması ve bizim bunları yetişkin 
olarak algılayışımızdır. Bunun dış dünyaya yansıtılma sebebi 
henüz içsel olarak kavrayabilecek kapasitede olmayışımızdır. 

Sonucun neden olduğuna, dış dünyanın kendimizi huzurlu 
hissetmememizin nedeni oluşuna inandığımız için koşullarda­
ki değişikliklere olumsuz tepki verebiliriz. Bu nedenden dola­
yı, Varoluş Sürecine girerek kendimize aslında dış dünyamız­
da yaşamakta olduğumuz bu sarsıntıların aslında dikkatimizi 



1 2 2 I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

duygusal blokajlarımıza verdiğimiz için gerçekleştiğini hatır­
latmalıyız. 

İyi hissetmeye ve herşeyin kolaylıkla olmasının aksine bu 
beklenmeyen değişimler içsel sürecin özgün işaretleridir. Bun­
lar istediğimiz sonuçlar değildir ama ihtiyacımız olan netice­
lerdir. Ayrıca içimizde bütünlenmemiş olan ve mutluluğu, iyi 
görünmeyi ve istediklerini alabilmek için çok parayı arzula­
yan çocuksu bir yön bulunduğunu da hep aklımızda tutmalı­
yız. Bu çocuksu yöne göre dış dünyamızdaki ani beklenmeyen 
değişim oldukça tehditkardır. Dünyanın sonu gibi hissedilir. 

Bir bakıma da öyledir - yapmacıklık dünyasının sonu. Var­
lığımız uyandıkça yapmacıklığımız kaybolur. Bu değişimler­
den geçerken bu sebepten ötürü kendimize karşı sabırlı ve 
anlayışlı olmaya teşvik ediliriz. Onun için sürece güvenmeye 
davet ediliriz. Onun için bize tek çıkış yolunun içinden geç­
mek olduğu söylenir. Onun için her ne olursa olsun bu süreci 
tamamlamamız tavsiye edilir. Sürece başlayıp tam dikkatimi­
zi duygusal blokajlarımıza odaklarken yarıda bırakmak yerine 
hiç başlamamak daha iyidir. 5,6 ve 7. Haftalardaki deneyim­
lerden kaçmayı seçtiğimizde aslında bütünlenmemiş duygula­
rımızın içeriğinden kaçıyoruz demektir. 

Bu ani dışsal fiziksel, zihinsel ve duygusal deneyimlerimiz­
deki değişimlerin geçici olduğunu bilelim. Nedenlerini bütün­
ledikçe, bu değişimlerin durumumuza faydalı bir şekilde yan­
sımaya başlayacağını hatırlayalım. Giderek kendimizi daha 
kötü hissediyor olmamız bu süreci yanlış uyguluyoruz demek 
değildir. Aksine bunun tam tersi geçerlidir. Süreç boyun­
ca fiziksel, zihinsel ve duygusal olarak mücadele ettiğimizde 
ondan faydalı olarak etkilendiğimiz içindir. Bu dünyanın başa­
rıyı bizden görmemizi isteği şeklin tam tersidir. 

Bu rahatsızlık verici deneyimlerin içinden ancak kendimiz 



S Ü R E C E  U Y U M LA N M A  1 1 2 3 

geçersek yaşam deneyimlerimizin kalitesinden gerçekte kendi­
mizin sorumlu olduğunu anlarız. Bu sayede duygusal gelişimi­
mizi gerçekleştirmenin bizim en büyük sorumluluğumuz oldu­
ğunu anlarız. Bu yolculukla eğer dış dünyada deneyimlediği­
miz bir duygusal yükün kendi içsel durumumuzun bir yansı­
ması olduğunu anlarız. Ancak bu deneyimlerin içinden geçe­
rek kendi İçsel Varlığımızın muhteşem gücüne şahitlik ede­
riz. Varoluş Süreci bu şekilde kendi kişisel deneyimimizi süre­
cin geçerliliğini görmemiz için kullanmaktadır. Deneyimimiz 
bizim öğretmenimizdir. 

Varoluş Süreci bizi duygusal süreçten kaçınılmaz bir sıkın­
tı ile karşılaştığımızda ondan korkup karşı koymamaya ya da 
dünyanın sonuymuş gibi davranmamaya davet ediyor. Onun 
yerine bu duygusal süreçten kaynaklanan sıkıntıyı, bu sıkıntı­
nın nedenini özgün bir şekilde etkilediğimiz için, onu kucak­
lamaya davet ediyor. Kendi duygusal ejderhamıza binmeye 
ve ancak istekli binmeyi seçersek onun evcilleştirilebileceğini 
kişisel deneyimimiz ile görmeye davet ediliyoruz. 

Zihinsel bedenimizin rahatsızlık olarak algıladığı şey ile 
etkileşime girmeden deneyimlerimizin kalitesinde kim özgün 
ve sürekli bir değişim yapabileceğimizi söylemeye kalkarsa 
ona şüpheyle yaklaşmalıyız. Bizim bu rahatsız edici mühürle­
rimizle bilinçli olarak ilgilenme isteğimiz dönüşümün simya­
sıdır. Bu tabii ki gereksiz yere acı çekmeliyiz demek değildir. 
Bunun anlamı deneyimlerimizin kalitesinde gerçek bir hareke­
ti canlandırma arayışındaysak önümüze çıkan herşeyle yüz­
leşmek durumundayız demektir. İç dünyamız rahatsızlık veri­
ci olduğunda yokmuş gibi davranmak yerine onunla yüzleş­
mek esas olandır. 

Varoluş Süreci duygusal savaşların harp alanıdır. Bu bizim 
için bir adım atıp, kılıcımızı çekerek zamana bağlı mentalite-



1 2 4 1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

de tutan duygusal programla olan bağımızı kesmemiz için bir 
olanaktır.Bu anında samanı sapından ayırır. Bu çalışma kolay 
ve iyi ile ilgili değildir. Mutlulukla, görünüm ve parayla ilgi­
li değildir. Bu, özgünleşmek, duygusal olgunluk ve bütünlüğü­
müze sahip çıkmaktır. İki elimizle yaşama sarılmak ve kendi­
mizi bulunduğumuz duygusal ölü durumundan uyandırmak­
tır. Zihnimiz Süreci bırakmamız için milyonlarca kabul edile­
bilir sebep bulacaktır - özellikle 5,6, 7 ve 8. Haftalarda. 

Yaşam deneyimlerimizin bir parçası olarak değişimi isteme­
yen bir yönümüz vardır; Zihin bedenimiz, özellikle de kendi­
sinin kontrolde olduğuna inandığında. Zihin bedenimiz bizi 
özgün bir değişimden uzaklaştırmak için bize tanıdığın düş­
man tanimadığın dosttan iyidir diye fısıldar. Bizi başlangıçta 
değişime yönlendiriyor olması aslında bir aldatmacadır. Bu 
şekilde bizim yanımızda göründüğünden onun hilelerini anla­
mayız. Zihinsel beden bu şekilde davranır çünkü alışkanlıkla­
rı sadece sevmekle kalmaz onlara bağımlıdır. Bundan dolayı 
bağımlılıkları bırakmak bu denli zordur. 

Zihin bedenimiz hiçbir şekilde değişimi onaylamaz, ne zaman bir 
değişim istesek bizi vazgeçirmeye çalışır ve mevcut durumda kalma­
mız için bize güzel fikirler verir. Eğer olur da değişim için harekete 
geçersek o zaman tamamen farklı bir tondan seslenecektir. Deneyi­
min bize farklı geldiği andan itibaren zihnimiz bize 'kötü', 'yanlış', 
'tehlikeli', 'zararlı', 'şeytanca', 'rahatsız' gibi devam eden düşünceler 
sunmaya başlayacaktır. Bu kelimeler bizi korkuya, korku şüphe­
ye ve yeni yönümüzü sorgulamaya iter. Zihin bizi tekrar rahat ala­
nımıza döndürmeye çalışır, bu alan bizi öldürüyor bile olsa. Zihin 
bedenimizin kontrolde olduğu her deneyimimiz şeytancadır. 

Tecrübelerimizin kalitesinde özgün bir değişiklik yapmak için ne 
zaman zihin bedenimizi kullanmak istesek farklı bir çıkmaza gireriz: 



S Ü R E C E  U Y U M L A N M A  l 1 2 5 

Değişim isteriz 
Değişim şansı bize verilir 

Bu şansı kucaklarız 
Farklı hissetmeye başlarız 

Zihin bedenimiz bu garip duyguya 'yanlış' der 
Biz de, aslında yüzeye çıkmakta olan duygusal mühürü, 

bize yanlış yolda olduğumuzu gösteren kırmızı bayrak olarak 
zihnimizde algılarız 

Deneyimimizi değiştireni arkamıza alıp, bize tanıdık ve 
güvenli olana döneriz 

Hiçbir şey başarılmaz 
Eskisinden daha çok düş kırıklığı ve ilüzyonu hissederiz 

Zihin bedenimiz güçlendikçe ümidimizi kaybederiz. 

Bunun için Varoluş Sürecini ne olursa olsun tamamlama­
mız için söz vermemiz istenir. Başlarken niyetimiz her ne olur­
sa olsun Süreci tamamlamak olmalıdır. Süreci yarıda bırak­
mak zihnimizi güçlendirip ruhumuz üzerinde etkili olmasına 
sebep olur. 

NOT: Süreç boyunca ilerlerken karşılaştığımız tüm dene­
yimler, zihin bedenimizce anlaşılsın ya da anlaşılamasın 
geçerlidir. Zihin bedenimiz bize her ne derse desin bu süre­
ci tamamlarız çünkü duygusal sorunlarımızla yüzleşmek için 
zihnimizin onları anlaması gerekli olan son şeydir. Süreci yarı­
da bırakmak zihin bedenimizi daha da güçlendirir. Bu dene­
yimimizde ilerledikçe zihnimizi bırakıp, kalbimizle dinleme­
ye yöneleceğiz. 





BÖLÜM 2 

YOLCULUGA HAZIRLANMAK 





YDLCULUGA  H A Z I R LA N M A K 1 1 2 9 

Yaşamda çıkacağımız her yolculuk öncesinde olduğu gibi, 
bu yolculuğun kalitesi ve başarılı bir şekilde tamamlanışı önce­
sinde yapılan hazırlığa bağlıdır. Hazırlık tüm deneyimimizin 
kalitesini etkiler ve gerekli olan prosedürlerin başarılı uygula­
nışlarını garantiler. 2. Bölüm bize, nefes çalışması, bilinçli tep­
kiler ve algısal araçları içeren metinlerden oluşan Üçlü Birlik 
Süreci'nin detaylarını vermektedir. 



1 3 0 I VA ROLUŞ  S Ü R E C i  

ÜÇLÜ BİRLİK SÜRECİ 

Nefes Çalışması /7' 
Bilinçli bağlantılı nefes Varoluş Sürecinin kalbidir, çünkü 

şimdiki zaman farkındalığını çoğaltan temel araçtır. 
Bize ilk haftada öğretilecek olan nefes seansını en az 15'er 

dakika olarak günde iki kez yapmamız gerekecektir çünkü 
tutarlı uygulama ile bütünleyici güce ulaşırız. Tutarlı uygula­
manın öneminden ne kadar bahsetsek de azdır. Nefes seansla­
rının düzensiz yapılması gereksiz zorluğa neden olur. Düzen­
li uygulama ile süreç içerisinde uçarcasına inkar edilemez bir 
erdeme kavuşacağız. Düzenli uygulamayı gerçekleştirmezsek 
sanki kendimizi taşıyabilmemiz için ekstra bir efor sarfetmiş 
hissedeceğiz. Bu ayrıca drama ve karmaşaya da neden olur. 

Bilinçli şekilde bağlantılı nefes aldığımızda iki şey gerçek­
leşir: 

İlk gerçekleşecek olan şimdiki zaman farkındalığının art­
masıdır. Bu bağlantılı nefes almanın, yani nefes alış veriş ara­
sında duraksama yapmadan otomatik olarak gerçekleştirdi­
ği bir sonuçtur. Her ne olursa olsun duraksamadan bağlantılı 
şekilde nefes alarak şimdiki zaman farkındalığımızı arttırırız. 
Nefes seansı için niyetimiz tüm seans süresince bağlantılı nefes 
almak ve bu şekilde mümkün olduğunca çok şimdiki zaman 
farkındalığı biriktirmektir. 

Zihin bedenimiz nefes seansında durmamız için bize bin­
bir tane fiziksel, zihinsel ve duygusal neden bulacaktır. Bizim 
görevimiz her ne olursa olsun duraksamadan nefes almaktır. 
Karşılığında bu bizim irademizi güçlendirecektir. Süreç boyun­
ca hiçbir şey günde iki kez uygulayacağımız nefes seansları 
kadar önemli değildir. 

İlginçtir ki insanlar devamlı ama bilinçsiz olarak nefes dön-



YOLCULUGA  H A Z I R L A N M A K  1 1 3 1  

güsü içinde, nefes alışveriş aralarında duraksayan tek canlı­
dır. Nasıl hiç duraksamadan nefes aldıklarını görmek için bir 
köpeği ya da kediyi izleyin. Korktuklarında ya da alarma geç­
tiklerinde nefes alışları yoğunlaşıp hızlanarak vücutlarına hem 
daha fazla oksijen hem de daha fazla şimdiki zaman farkında­
lığı getirirler. Bununla kıyasladığımızda, biz insanlar nefesleri­
miz arasında devamlı duraksarız. Korkup alarma geçtiğimiz­
de ise nefesimizi tamamen durdurup dengesiz bir nefes dön­
güsü yaratırız ki bu hipervantilasyon ya da astıma sebep olur. 

Nefesimizdeki bu duraksama alışkanlığı her zihinsel ale­
me girişimizde ve düşüncelere kapıldığımızda gerçekleşir. Eğer 
geçmiş ya da gelecek tarafından esir alınmışsak ya da dikka­
timizi şimdiki durumun ötesine odaklıyorsak nefes aralarında 
duraksarız. Çok derin düşüncelere dalmış ya da dikkati dağıl­
mış birini gözlemlersek nefes aralarında devamlı olarak nasıl 
duraksadığını görebiliriz. 

Başka bir deyişle, varlık göstermediğimizde dikkatimiz 
bilinçli olarak bağlantılı değildir çünkü bilinçli bağlantılı nefes 
sadece şu anda gerçekleşir. Nefes alan canlılar zamana bağ­
lı yaşamazlar - zihinsel alanda düşüncelerin içinde kaybolma­
mışlardır - bilinçsiz olarak duraksamazlar. Varoluş Süreci'nin 
yararlarından biri de dikkatimizi nefes mekanizmamızın bu 
kopuk durumuna yöneltir. Sonuç olarak nefes alışkanlığımız­
daki uyumu sağlarız. 

Nefes alış şeklimiz, özellikle de nefes çalışmamız sırasında­
ki, yaşamımızın bir yansımasıdır. Bağlantıda mıyız ve varlık 
gösteriyor muyuz yoksa kopuk ve mevcut değil miyiz? 

Gerçekleşecek ikinci unsur ise oksijen alımının artmasıdır. 
Nefes seansında oksijen alımı artar çünkü nefes şeklimiz nor­
male döner. Balinalar, yunuslar, foklar, timsahlar, hipopo-



1 3 2 I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

tamlar gibi suya daldıklarında nefeslerini tutanların dışında 
tüm diğer nefes alan canlılar yüksek oksijen seviyesi ve şimdi­
ki zaman farkındalığını korumak için bağlantılı ve tam nefes 
alırlar. İnsanlar nefes alırken duraksamalarının yanısıra akci­
ğer kapasitelerinin de %20 kadarını kullanır. Halbuki oksi­
jen yaşamdır. Süreç boyunca derin ve tam şekilde nefes alın­
ması desteklenir ama zaruri değildir. Bunu kavradığımızda, 
oksijen seviyemizin fiziksel formumuzun etkinliği için önemi­
ni anla yacağız. 

NOT: Seans boyunca derin ve tam nefes almak destekle­
nir ancak şart da değildir. Şart değildir çünkü Varoluş Süreci­
nin amacı bedendeki oksijeni arttırmak değil, şimdiki zaman 
farkındalığını arttırmaktır. Şimdiki zaman farkındalığı bilinç­
li bağlantılı nefes aldığımızda artar. Oksijen alımı ek bir kaza­
nımdır. Varlığımız arttıkça, oksijene olan ihtiyacımız da arta­
caktır. 

Bağlantılı nefesin hipervantilasyon ile karıştırılmaması 
gerekir. Hipervantilasyon oksijen ile karbondioksit oranının 
bozulmasından, travmatik şekilde nefes alınmasından kay­
naklanır. Bilinçli bağlantılı nefes doğal olduğundan, uyumu 
getirir. Bilinçli bağlantılı nefeste geçmiş travmalar şimdiki 
zaman farkındalığının artırılmasıyla entegre edilir. 

Bilinçli bağlantılı nefes seansı sırasında oluşacak tüm rahat­
sızlık verici deneyimler geçmişteki bütünlenmemiş travmala­
rın farkındalığımıza yükselmesinden dolayı gerçekleşir. Seans 
sırasındaki rahatsız edici deneyimlerin amacı vardır ve geçerli­
dir. Hepsini Varoluş Sürecinin içsel nedenselliğe olan etkisinin 
birer göstergesi olarak kabul ederiz. 

ilk başlarda bu bilinçli bağlantılı nefes seanslarında farklı 
kişisel karşı koyuşlar sergileyebiliriz. Bu normaldir. Ya bunla­
rın üstesinden geliriz ya da onlar bizi altederler. Deneyimleye-



Y O L C U L U G A  HAZ IRLANMAK I 1 3 3 

ceğimiz karşı koyuş üç şekilde gerçekleşir: 
İlk aşama fizikseldir. 'Bu çok zor, yapmak istemiyorum' 

deme şeklinde gerçekleşir 
İkinci aşama zihinseldir. 'Bunu yapmak istemiyorum çünkü 

hiçbir şey olmuyor' diyebiliriz 
Üçüncü aşama duygusaldır. 'Sanırım durabilirim çünkü 

kendmi iyi hissediyorum' ya da duygularımızı yok sayan baş­
ka sözler kullanıyor olabiliriz. 

Eğer nefes seansının ortasında kendimize 'Harika bir duy­
gu, bu şekilde sonsuza kadar nefes alabilirim' diyorsak, bu 
artık tüm karşı koyuşları geçmiş olduğumuzun göstergesidir. 

Ne deneyimliyor olursak olalım hatırlamamız gereken eli­
mizden gelen en iyi şekilde nefesimizi seans sırasında bağlan­
tılı olarak tutmak her nefes seansı için gerekli olan tek şeydir. 
Seanslara beklenti ile başlamak yanlış bir yaklaşımdır. Dene­
yimlememiz gereken belirli bir tecrübe bulunmamaktadır. 

Nefes seanslarının amacı deneyim olmaları değildir, dene­
yim bizim yaşamımızdır. 

Tek amacımız bağlantılı nefes almaktır. Bu şekilde yaklaştı­
ğımızda her nefes seansının eşsiz olduğunu keşfedeceğiz. Her 
bir seans ne gerekliyse onu gerçekleştirecek. Buna bağlı ola­
rak bağlantılı nefes aldığımızda edindiğimiz her tecrübe geçer­
lilik kazanacak. 

Nefes seansları sırasında bilinçli bir şekilde duramayıp, 
uykuya dalabiliriz. Bunun sebebi nedir? 

Nefes seansları ile birlikte zaman içinde şimdiki zaman far­
kındalığımız arttıkça, dikkatimiz şimdiki ana daha sağlam bir 
şekilde demir atmaya başlayacağız. Bunun sonucunda dik­
katimizi şimdiki zamanı terkedip zamanın içinde dolaşma­
sı yerine kendimize yönelteceğiz. Dikkatimiz şimdiye çekile­
cek. Ancak şimdiki zaman farkındalığımızı belli bir seviyeye 



1 3 4 1 VAR OLUŞ  S Ü R E C İ  

getirene kadar bu zamandaki bu yerlerin dikkatimiz üzerin­
de büyük etkisi olmaya devam edecek ve dikkatimizi şimdiki 
zamana demirlemek yerine rüya duramındaki bu bilinçsiz dal­
galara sürüklenebileceğiz. Şimdide, bilinçsizlik kendini uyku 
olarak gösterir. Bu bilinçsizlik dalgaları tarafından sürüklen­
diğimizde kendimizi hiçbir uyarı olmadan uyku durumunda 
bulacağız. Ancak uyanıp, bilinçli bağlantılı nefes almadığımızı 
gördüğümüzde bu durumun farkına varacağız. 

Farkındalığımızı zamandan uzaklaştırmaya çalıştığımız­
da bu bilinçsizlik durumlarına dalmak normaldir. Bu duru­
ma üzülmek dramdan başka birşey değildir. Süreçteki yolcu­
luğumuz boyunca ne zaman nefes almaya başlasak, kendimizi 
uyurken, bu uyku durumları şeklinde gerçekleşen durumların 
ağına düşmüş bir şekilde bulabiliriz. Bunun için endişelenme­
miz gerekmez, sadece sabretmeliyiz. Bu çıkmazdan tek çıkış 
yolu içinden geçmektir. Bilinçsizliği kıracak bütünleşme ken­
dini gösterene kadar sabretmeye devam ederiz. 

Dikkatimizi düzenli günlük nefes çalışmamıza vererek far­
kındalığımızı nefeste tutacak şimdiki zaman farkındalığı top­
larız. Böylece bu bilinçsiz zaman durumları artık bizi bilinç­
sizliğin içine sürükleyemez. Onun yerine, biz bu geçmişte­
ki bilinçsiz deneyimlerimizi bütünlemek için şimdiye taşırız. 
Bunlar algısal rüya durumlarıdır ve şimdiki zaman farkındalı­
ğında varlık gösteremezler. 

2-Bilinçli Cevaplar 
Bilinçli cevaplar bizim normalde tepki göstereceğimiz tecrü­

belerimize bilinçli bir şekilde cevap vermemizi sağlamak üzere 
bize sunulan araçlardır. Bu araç, içinde bulunduğumuz karma­
şanın kökü olan bütünlenmemiş duygusal mühürleri farkın­
dalığımıza getirmek için zihin bedenimiz tarafından kullanılır. 



Y O L C U L U G A  HAZ IRLANMAK 1 1 3 5 

On hafta boyunca sürecin her bir haftasında kullanılmak 
üzere ve bunlara ek olarak bir de her nefes seansında kulla­
nılmak üzere belirli bir bilinçli cevap kalıbı verilecek. Bilinçli 
cevaplar tecrübemizde bloke olduğumuz yönlere olan farkın­
dalığımızı canlandıracak. Bu blokajların farkına vararak, algı­
sal hissetme ile, bunları bütünleyeceğiz. Algısal araçları dene­
yimlerimizde ne kadar çok kullanırsak bütünleşme o kadar 
etkin bir şekilde gerçekleşir. 

Bu bilinçli cevaplar ayrıca bizim kokuşmuş düşüncelerimizi 
-işlevsiz düşünce alışkanlıklarımızı- de sorumlu zihinsel süreç 
ile değiştirmek üzere oluşturulmuşlardır. Zihinsel olarak rahat 
olduğumuzda, haftalık bilinçli cevapları tekrarlamak bize fay­
dalı olacaktır. 

Duygusal bedenimiz bu bilinçli cevaplara karşı koyup onla­
rı reddedebilir. Bu normaldir. Bazen tüm bir gün boyunca 
bu zihinsel cümleleri hiç kullanmadığımızı farkederiz ancak, 
bunu yapmayı kendimize hatırlatmak sürecin gerekli bir bölü­
müdür. Onları kullanmayı unutmak, sonra kullanmayı hatır­
lamak oldukça yararlıdır. Bu bizim zihinsel kaslarımızı dikka­
timizi şimdiye getirerek buraya demirlemek için geliştirir. 

Bu cümleler sadece olumlu düşünce kalıpları ya da olum­
lama kalıpları değildir. Bunlar aynı zamanda nedenseldirler. 
Duygusal blokajların sonuçları olarak değil, bizim nedenselli­
ğe bağlı hareket kapasitemiz olarak kabul edilirler. 

Parası olmayan bir kişinin deneyimlerinde zihninde devam­
lı olarak bolluk içindeyim, bolluk içindeyim, bolluk içindeyim 
diye kendi kendine tekrar etmesi olumlamadan ve istekten öte 
birşey değildir. Bütünlenmemiş duygusal yüklerden kaynakla­
nan fiziksel gerçekliklere uygun zihinsel olumlalar dokumak­
tadır. 

Başka bir deyişle, bir sonucu belirtmek için önemsiz bir etki 



1 3 6 1 VAROLUŞ S Ü R E C i  

kullanmaktadırlar. 
Bir kişi bolluk içindeyim, bolluk içindeyim, bolluk içinde­

yim diye tekrarladığında, zihinsel olumlamaları onların para­
sızlığının nedenine dokunmamaktadır. Parasızlık, onların 
odak noktası, duygusal blokajlarının bir sonucudur, nede­
ni değil. Onun için zihinsel olumlamanın değeri etkisizdir. 
Sonuçsuzdur. 

Bu cümleler aynı zamanda eğer yaşamımızda barış ve huzur 
istiyorsak öncelikle hayatımızdaki kaos ile yüzleşmemiz gere­
kir anlayışına sahiptir. İsteğimiz ya da ümidimiz kaosun yok 
olması ya da inkar edilmesi değildir. Bilinçli bir şekilde dik­
katimizi ona yöneltip, sorumluluk alarak ve farkında olarak 
onlardan gerekli bilgeliği alarak bütünlemektir. 

Bilinçli bir şekilde yaşam kalitemizin sorumluluğunu ala­
rak, yaşamdaki deneyimlerimizi keyif alarak deneyimleyebi­
liriz. 

3-0kuma Materyalleri ve Algısal Araçlar 
Varoluş Sürecinde her hafta için okumakla yükümlü oldu­

ğumuz bir metin olacak. Haftalık okuma materyalleri, bu 
noktaya kadar okumuş olduğunuz metin dahil büyük bir ince­
likle hazırlanmıştır. Bu incelik bizi özgürleştirecektir. 

Varoluş süreci sadece paragraflar, sayfalar, bölümler olarak 
değil ayrıca tek cümleler olarak yazılmıştır. İçgörüler içerdik­
lerinden atlanarak ya da hızlı bir şekilde okunduklarında haz­
medilemezler. Bütünlemeye yardımcı olacak hissel içgörüler 
şeklinde kapsülleştirilmiş yılların tecrübesini içerirler. 

Okuma materyallerini okumayı haftanın en sonuna bırak­
mamamız tavsiye edilir. Bu haftalık okumalar şimdiki zaman 
farkındalığına hizmet ederler. Hafta için tahsis edilmiş olan 
metin, o hafta boyunca kullanılacak algısal araçları içerir. Bu 



Y O L C U L U G A  H A Z I R L A N M A K  1 1 3 7 

metinler yolculuğumuzun her adımında önümüze çıkmakta 
olanların bilincine varmamızı sağlayarak, duygusal sürecimi­
zin daha nazik geçmesine yardımcı olur. Metinleri belirli ara­
lıklarla okumak kişisel şimdiki zaman farkındalığımız arttı­
ğından, kazandığımız içgörülerin derinleşmesi için faydalıdır. 

Bu kitabın gerçekliği aslında uzun bir bilinçli cevap oluşu­
dur. Bu metinde paylaşılan algısal araçlar tepkisel davranışla­
rımızı sorumlu davranışlara çevirerek eş zamanlı olarak gerek­
siz inançlarımızı bize hizmet eden bilgilerle değiştirir. Her yeni 
girişim gibi şimdiki zaman farkındalığında deneyim kazan­
mak bu araçların devamlı uygulanmasını gerektirir. Bu tek­
rarlı uygulamaların neticelerini deneyimleyerek, yararlarını 
içselleştiririz. 

Bu algısal araçları uygulamada hiçbir 'yapma' eylemi bulun­
mamaktadır. Bunlar dış deneyimlerimizin kalitesine verdiği­
miz içsel karşılıklardır. 

BÜTÜNLEYİCİ YAKLAŞIM 
Her ne kadar güzel bir çocukluğumuzun olduğunu düşün­

sek de bu koşullu dünyada bulunuyor olmak; fiziksel, zihinsel 
ya da duygusal rahatsızlık verici deneyimlerimiz olduğu anla­
mına gelir. Özümüzde koşulsuz varlıklar olduğumuzdan her­
hangi koşullu bir deneyim bir ölçüde travmatiktir. 

Evrim zamanımız gelip, tecrübelerimizin sorumluluğu­
nu almaya hazır olduğumuzda yapacağımız yolculuk duygu­
sal bedenimizedir. Bunu sorumlu bir şekilde yapabilmek için 
bütünleyici yaklaşım önerilmektedir. 

Varoluş sürecinde biz şifa kelimesinin yerine içselleştirme 
kelimesini kullanmayı tercih ediyoruz çünkü bu iki kelimenin 
gayeleri farklıdır. Şifa bir şeyin yanlış olduğunu farz ederek 



1 3 8  1 VA R O L U Ş  SÜ REC İ  

onun iyileştirilmesi gerektiğini düşünür. Şifa genelde şifalan­
dıracağı şeylerden kurtulmaya çalışır. Bunun için şifalandırma 
aslında var olan bir tepkidir. 

Alışageldiği üzere şifa öncelikle rahatsızlıkların sempto­
matik ifadelerine odaklanır ve semptomlar ortadan kalkana 
kadar hiçbir şeyin başarılmadığına inanır. Bundan dolayı şifa­
cılar dış dünyaya bakıp orada tamir gerektiren aksaklıkları 
görürler ve kendilerinin de başkalarını düzeltmek için seçildik­
lerine inanırlar. Hatta çoğunlukla şifacılığı kendilerine meslek 
edinmiş olan kişiler kendi çözümlenmemiş durumlarını dün­
ya ya yansıtan ve daha sonra bu yansımaları kendi algılarına 
göre tamir etmeye çalışırlar. 

Bütünleme birşey oluyorsa gerçekleşir, aslında o şeyin 
olmakta olması onu geçerli ve dolayısıyla gerekli kılar. Hiçbir 
şeye yanlış ya da tamire ihtiyacı var olarak bakılmaz. Onun 
yerine eğer birşey dengesiz görünüyorsa tekrar tamlık tarafın­
dan kucaklanmalıdır. Buna göre davrandığımızda gelişimimiz 
için içgörüler içerir. Bundan dolayı bütünleme var olana ver­
diğimiz cevaptır. 

Bütünleme sadece nedensellikle ilgilenir. Bütünleyici yaşam­
da aksaklıklar gördüğünde, buna olan algılarının sorumlulu­
ğunu alır ve yaşamın değil kendisinin ona karşı olan algısı­
nı tekrar sağlığına kavuşturmaya çalışır. Bütünleme bize hiç­
bir profesyonel imkan sunmaz: bütünlemek için kimse bize 
para vermez ve kimse bizim yerimize bütünleyemez. Bu Varo­
luş Süreci uygulayıcılarının olmayışının sebeplerinden biridir. 
Bütünleme kendi kendimizin uygulayıcısı olma sanatıdır. 

Bütünleyici yaklaşım yaşam deneyimlerimizin kalitesini 
onarıcı bir yaklaşımdır. Deneyimlerimizin bir yönünü değiş­
tirdiğimizde bütünün durumuna da doğrudan etkide bulun­
duğumuz ve bütüne etki eden bu değişimlerin bütünün hay-



YOLCULUGA  H AZ I R LA N MAK \ 1 3 9 

rına olacak şekilde olduğu temeline dayanır. Aynı zamanda 
bütünleyici yaklaşıma göre, eğer tüm deneyimlerimizde kalı­
cı ve etkili bir değişim yapmak istiyorsak, nedensel değişimler 
yapmalı etkilerle zaman kaybetmemeliyiz. 

Varoluş Süreci boyunca fiziksel bedenimizde (duyularımız), 
zihinsel bedenimizde (düşüncelerimiz) ve duygusal bedenimiz­
de (duygularımız) üzerinde çalışacağız. Bu süreç her üç alan­
da da çalışmak üzere tasarlanmış olsa da deneyimlerimizin 
kalitesini değiştirecek nedensel yaklaşım duygusal bedenimiz­
de gerçekleşir. 

Yaşadığımız dünyada eğer deneyimlerimizin kalitesinden 
memnun değilsek muhtemelen fiziksel çevremizde değişikliğe 
gideriz çünkü yaşamımızın fiziksel tarafı hem daha elle tutu­
lur hem de ulaşılır olmasıdır. Ama fiziksel olarak yapılan bir 
değişim nedensel olmadığından sürekli değildir. 

Fiziksel durumumuzu tekrar düzenleyerek deneyimlerimi­
zin kalitesini değiştirmeye çalışmak değişimlerin devamlı ola­
rak bizim fiziksel tecrübelerimizde olmakta olduğunu göste­
rir, yani her neyi fiziksel olarak değişime zorlarsak değişim 
kaçınılmazdır ama yine zamana bağımlı olarak. Ayrıca bir şeyi 
çabuk bir şekilde değiştirmek istediğimizde bu değişimi koru­
mak için çok yüksek oranda enerji harcamamız gerekir ki bu 
da mümkün değildir. Bu nedenden ötürü, deneyim kalitemi­
zi değiştirmek için fiziksel değişiklik yapıp bunu sürdürmek 
kontrolü ve yatıştırmayı gerektirir. 

Yaşam kalitemizi zihinsel olarak da değiştirmeyi deneyebi­
liriz. Zihin gücü ve olumlu düşünme kursları bunu başarma­
ya çalışır. Bir duruma bakış açımızı değiştirmek doğal olarak 
deneyimlerimizin kalitesinde de bir düzenleme yapar, tabii bu 
bakış açımızı tekrar değiştirmezsek. Başka bir deyişle zihinsel 
değişimle başardığımız değişimin süresi belirsizdir çünkü bu 



1 4 0 1 VA R O L U Ş  SÜ REC İ  

başarının kendisini sürekli olarak bilinçaltımızdaki düşüncele­
rimizden koruması gerekmektedir. 

Aynı zamanda birşey hakkındaki düşüncemizi sürekli ola- 1 
rak değiştirmek onun için farklı hissediyoruz anlamına gel­
mez. Onun için düşüncelerimizdeki değişim her ne kadar fizik­
sel durumumuzda bir düzenleme yapıyor olsa da, bu durum 
hakkında farklı hissedene kadar hiçbir zihinsel kontrol bizim 
özgün hissel dönüşümümüze ulaşmamızı sağlamayacaktır. 
Bilinçaltımızdaki duygusal durumlarımız etkilenmediği süre­
ce, bilinçaltımızdaki düşünce süreci niyetimizi aksatıcı tohum­
lar ekmeye devam edecektir. 

Dönüşmüş bir deneyim sadece olumlu düşünme ile gerçek­
leşmez. Dahası, altında yatan hislerdeki değişimdir. Eğer iste­
diğimiz değişime ulaşmak istiyorsak, duygu ve düşünce süreç­
lerimizin uyum içinde olması gerekir. Yine ilk baştaki gibi 
sadece fiziksel değişiklikte olduğu gibi sadece zihinsel değişik­
lik yapmak da asıl neden yerine yine sonuç ile uğraşmaktır. 

Şanslıyız ki, doğrudan rahatsızlıklarımızın köküne inip, 
nedensel düzenlemeler yapma seçeneğimiz var. Bunu, deği­
şimi duygusal bedenimizde canlandırarak gerçekleştirebiliriz. 
Bu en zorlayıcı ama tek gerçek ve ödüllendirici yoldur. Bir kez 
başarıldığında etkisi süreklidir. 

Duygusal bedende çalışırken nazik ve tutarlı olmalıyız. 
Bunun için kararlı ve azimli olmamız gerekir. Bu dev bir ağacı 
kesmeye benzer. Bazen görevin sonu gelmeyecekmiş gibi dura­
bilir, hiçbir şey olmuyormuş gibi gelebilir. Ancak, hiçbir uya­
rı yapmaksızın birden bir çatlama sesi uyarız ve birkaç sani­
ye içinde ağaç devrilmeye başlar. Bir kez çatırdayıp düşme­
ye başladı mı onu kimse durduramaz. Bir kez yere düştü mü, 
onu kimse tekrar ayağa kaldıramaz. Duygusal bedenimizin 
durumunu düzenleme de buna benzer. Sürekli olarak çalışır ve 



Y O L C U L U G A  HAZ IRLANMAK 1 1 4 1  

bazen hiçbir sonuca varamıyor gibi hissederiz. Ve sonra deği­
şim gerçekleşir ve bir kez oldu mu onu hiçbir şey durduramaz. 
İçsel değişim gerçekleştiğinde, duygusal bedeni eski durumuna 
döndürmek imkansızdır. 

Duygusal bedenin bu ani değişimlere olan meyilinden dola­
yı değişim tecrübesinin travmatik olma olasılığı vardır. Dene­
yim kalitemizde kalıcı değişimleri yapmanın hızlı yolu fiziksel 
ve zihinsel süreçlerle vakit kaybetmeden duygusal bedenimizin 
merkezine inmektir. Ancak sırf nedensellik noktasının burası 
olduğunu bildiğimiz için duygusal bedenimize doğrudan dalıp 
değişimleri aktive etmek tavsiye edilmemektedir. Diğer herşeyi 
gözardı edip duygusal bedenimizin merkezine inmek travma­
tik olabilir, onun için nazikçe, sabırlı, sürekli ve sorumlu keli­
melerine kulak verin. 

Varoluş Süreci bizi fiziksel ve zihinsel olarak hazırlayarak 
bu ani gerçekleşen değişimleri içselleştirebilmemiz için tasar­
lanmıştır. Bu ani duygusal değişimler sorumlu bir şekilde 
yaklaşıldığında harikulade deneyimlerdir, değişimin gerçek­
leştiği andan itibaren tüm dünyayı tam anlamıyla farklı gör­
meye başlarız. Duygusal olarak meydana gelen bu düzenle­
me kendini daha sonra fiziksel ve zihinsel deneyimlerimizde 
gerçekleştirir. Ve bu gerçekleştiğinde bu değişim süreklidir ve 
korumak için hiçbir çaba gerektirmez. Duygusal bedenimizin 
durumunu düzenleme başka bir gezegene gitmeden bu dünya­
da bize yeni deneyimler sunar. Elimizdeki bu göreve bu bilinç­
le yaklaşmaya bütünleyici yaklaşım diyoruz. 

Fiziksel, zihinsel ve duygusal bedenimizde yaptığımız deği­
şimlerin bizi nasıl etkilediğini daha iyi anlayabilmek için şim­
di kilo sorunu olan bir yetişkini ele alalım. Normal birer yetiş­
kin olduğumuzdan, çoğunluktaki diğer insanlar gibi bilme­
den zihinsel ve fiziksel olarak bu dünyadaki deneyimlerimi-



1 4 2 1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

ze bağımlı yaşıyoruz. Buna bağlı olarak kilo verme olayına 
da sadece bedenimizdeki fazla yağları atma olarak fiziksel bir 
üstlenme ile yaklaşıyoruz. 

Bu şekilde fiziksel yaklaşımla başlayarak kilo vermek için 
yağsız diyetlere yönelebilir, bedenimizdeki yağları çözmesi 
için çeşitli karışımlar içebiliriz. Bir egzersiz programına başla­
yıp ya da devam etmekte olduğumuzu yoğunlaştırıp daha faz­
la kalori harcayabiliriz. Hatta daha radikal yollara başvurup 
mide kelepçesi ya da dişlerini birbirine kenetleyici tel taktıra­
biliriz. Tüm bu fiziksel yaklaşımlar sonuca odaklanma içerdi­
ğinden çok çaba gerektirirler. Bazıları kan, ter ve gözyaşı içe­
rip, bazıları da oldukça yüklü maliyetli olabilir. 

Ancak kilo verdiğimizde bile bu bizim istediğimiz sonucu 
garanti etmeyiz. Bir süre kendimizi daha iyi hissedebiliriz, 
görünüşümüz iyileşmiştir ancak bu duygunun etkileri kilo faz­
lalığının nedeni fiziksel olmadığından geçicidir. 

Fazla kilonun duygusal nedenini gözardı ettiklerinden tüm 
diyetler uzun dönemde başarısızdır. Mide kelepçesi taktırmak 
sindiremediğimiz duygusal rahatsızlığı geçirmez. Dişlerimize 
tel taktırmak kendimizin, bastırılmış duygularımızın özgün 
olarak ifadesine olanak tanımaz. Bunun için bu tip süreçler 
çabuk oldukları halde, elde edilen başarı özgün olmadığından 
sürekli de değildir. İçsel rahatsızlığımız sonuçta tekrar yüzeye 
çıktığında yıkıcı olabilir çünkü artık başka bir çıkış yolu da 
kalmamıştır. 

Bu fiziksel süreçler kişisel görünümümüzle ilgili bilinçal­
tımızdaki zihinsel durumla ilgilenmediklerinden bütünleyi­
ci değildirler. Fiziksel olarak kendini gösteren içsel duygu­
sal patlamaları da dindiremezler. Bu süreçlerle yemek yemeyi 
durdursak bile, bir yatıştırıcı ve uyuşturucu gibi yemeğe olan 



Y O L C U L U G A  HAZ IRLANMAK  1 1 4 3  

bağımlılık da başka bir davranışa dönüşür. Bir süre iyi görün­
sek bile düşüncelerimiz hala olumsuzdur. Vücudumuzdan her 
ne kadar yağ alınırsa alınsın içerde hala iyi hissetmeyiz. Uzun 
dönemdeki sonuçları bunun kanıtıdır. 

Böyle sert fiziksel değişimler yapmanın sonucunda zihin­
sel ve duygusal durumumuzu daha abartılı gösterir. Yüzeyde­
ki acılarımızı fiziksel süreçlerle çare ayırarak kapatmaya çalış­
tıkça zihinsel ve duygusal olarak daha etkisiz işlev görürüz. 

Estetikle güzelleşen bedenimizin ilüzyonlu balonu sonuçta 
patladığında bu bizi zihinsel kaosa ve duygusal faciaya götü­
rür. Bu biraz zaman alabilir ama gerçekleşecektir. Artık yeni 
bedenimiz dışarıdan beğeniler almamaya başladığında içsel 
umutsuzluğumuzun içine düşer. Deneyimlerimizin kalitesinde­
ki rahatsızlığı kaldırmak için fiziksel düzenleme yapma girişi­
mi aslında duygusal bir el bombası gibidir. Bir gün patlar. 

Tekrarlanan fiziksel girişimlerin başarısızlığı sonucunda 
durumumuza zihinsel olarak yaklaşmayı seçebiliriz. Yedikle­
rimiz ve kendi imajımızla ilgili düşüncelerimizi değiştirebiliriz . 
Bize yararı olmayan düşünce kalıbını bulup yenmeye yönelik 
içgörü kazanmak için zihin güçlendirici ya da olumlu düşünce 
seminerlerine katılabiliriz. Düşüncelerimizde böyle bir deği­
şim girişimi, değişiklik ilk uyguladığımız fiziksel süreçten daha 
yavaş bir şekilde olsa bile fiziksel durumumuzda bir değişim 
yaratır. Bununla birlikte durum üzerinde zihnimizle düzenli 
olarak çalışarak kilo kaybetmeye başlarız - ama bir nokta­
ya kadar. 

Ne yazık ki, zihinsel koşullanmayla ulaşılan değişim sade­
ce limitli değil aynı zamanda geçicidir çünkü biz hala sonuç­
larla yani düşüncelerimizle uğraşırız. Halen özgün bir neden­
sel düzenleme yapmamışızdır. 

Kilo verebiliriz ama ideal kilomuza fiziğimiz için ulaşmaya 

' , . ' 



1 44 I VA ROLUŞ  SÜ REC İ  

çalışmayız onu korumak için çabalarız. Bilinçli düşüncelerimi­
zi düzeltmiş olsak bile, deneyim kalitelerimizi bilinçaltımızda­
ki düşüncelerin etkilerinden koruyamayız. 

Bilinçaltımızdaki düşünce kalıplarımızı içselleştirmek ancak 
düşüncelerimizin filizlendiği kaynak olan duygusal bedenimi­
zin durumunu ele aldığımızda mümkündür. Bilinçaltımızda­
ki zihinsel karmaşa devam ettiği sürece bedenimiz fazla kilo­
ya tutunacaktır. 

Sonuç olarak devamlı olarak şimdi ya da sonra raydan çık­
ma riskiyle karşı karşıyayızdır. Bu gerçekleştiğinde, tekrar çok 
yemeye başlarız ve sonrasında kendimizi bu disiplinsiz davra­
nışımızdan dolayı zayıf olarak görürüz.Bu zihnimizi böyle bir 
davranışın yararlı olmadığına inandırdığımız halde gerçekle­
şir. Halen kendisini, kendimizi sabote etmek olarak gerçekleş­
tiren bilinçaltımızdaki düşüncelerimizi durduramayız. Fiziksel 
olarak biraz hafiflemiş olabilir ve zihinsel olarak biraz daha 
iyi durumda olabiliriz. Ancak derinde hala iyi hissetmeyiz. 

Duygusal olarak iyi hissetmediğimiz sürece, çözüm için tek­
rar yemekte ve kilo alımımızı arttırıcı hareketlere yönelme teh­
likesiyle karşı karşıyayızdır. Bilinçli zihinsel sürecimizde olan 
değişimler duygusal durumumuzu da etkiler çünkü bilinçal­
tımızdaki düşüncelere bakmaksızın bilinçli düşüncelerimizin 
doğasını değiştirmek zihinsel kontroldür. Er ya da geç bizler 
duygusal düzensizlik dalgasına yakalandığımızda bu kontrol 
kaybedilir. 

Sonunda fiziksel ve zihinsel olarak durumumuzu özsel bir 
şekilde daimi olarak etkileyemediğimizi keşfettiğimizde kilo­
muzla duygusal olarak uğraşmayı seçebiliriz. Birçokları için 
bu zorlayıcıdır çünkü özgünlük gerektirir ki bu genelde bizim 
düşündüğümüz son yaklaşımdır. Duygusal bedende değişiklik 
yapmak çabuk bir çözüm değil, yavaş ve sürekli bir süreç çalış-



Y O L C U L U G A  H A Z I R L A N M A K  l 1 4 5 

masıdır.Her ne kadar zorlayıcı olursa olsun duygusal çalışma 
nedensel olduğundan çok derin sonuçlarla bizi ödüllendirir. 

Eğer kiloluysak ve duygusal yükümüzü boşalttıysak hemen 
akabinde kendimizi gelişmiş hissederiz ve bu his farkında­
lık yolumuzda bizim fiziksel durumumuzu ve farkındalığımı­
zı filtreler. Yeme alışkanlıklarımız ve dünya ile olan fiziksel 
ilişkimiz düzelir. Böylece çaba harcamadan kilomuz normal 
dengesine döner. Diyet yapmayız ama sağlıklı besleniriz. Artık 
dünyadan fiziksel olarak katılarak zevk almak istediğimizden, 
zorlayıcı egzersizler yapmayız. Deneyim kalitemizde nedensel 
bir değişim başlattığımızdan bu kilonun geri dönmesinden de 
endişe etmeyiz. 

Bütünleyici yaklaşımda deneyim kalitemizin düzenlenme­
si bizim fiziksel, zihinsel ve duygusal bedenlerimizin birbirle­
rinin yansıması olduğu ve her birinde yaşanan deneyimlerin 
birbirine bağlı olduğu anlayışına dayanır. Bütünleyici yakla­
şım ayrıca deneyimlerimizin kalitesinde özsel değişimler yap­
tığımızda artık çocukluğumuzun içselleşmemiş deneyimlerinin 
etkilerine odaklanmak için zaman ve enerji harcama ya gerek 
olmadığı anlayışına dayanır. Niyetimiz değişimi nedensellik 
noktasında başlatmaktır. 

En nazik yaklaşım olan bütünleyici yaklaşım holistik bir 
yaklaşımdır. Eş zamanlı olarak fizksel, zihinsel ve duygusal 
bedenlerimizde çalışmayı içerir ve duygusal bedenimize adım 
adım girerek durumu nedensellik noktasında bütünlemeye 
niyet eder. 

Bütünleyici yaklaşım çocukluğumuzdan beri kendisi­
ni deneyimlerimizde bilinçsizce tekrarlamakta olan rahatsız­
lık verici duygusal döngünün bir gecede çözümlenmeyeceği­
ni bilir. Bunun için Varoluş Süreci farkındalık yolunda yürü­
meye nazik, metodlu, tutarlı ve dikkatli bir şekilde yaklaşa-



1 4 6  1 VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  

rak duygusal bedenimizin durumundaki uyumu onarmak için 
fiziksel, zihinsel ve duygusal uygulamaları başlatır. Bütünleyi­
ci yaklaşım, sonucun katmanlarında nedene ulaşıp onu düzel­
tene kadar nazik bir şekilde ilerleme sanatıdır. 

Deneyim kalitemizdeki uyumu onarmak için bütünleyici 
yaklaşımı kullanmak hem basit hem de oldukça karmaşıktır. 
Hem sağduyu hem de ikilem içerir. Niyetini şu anda gerçekleş­
tirirken sonuçlarının deneyimlerimizde gerçekleşmesi için bir 
zaman dilimini içerir. Olayların yüzeyinde gözlemlenebilirken 
eş zamanlı olarak yüzeyin altında da aktiftir. 

Bütünleyici yaklaşım bir 'süreç çalışması'dır yani doğal ola­
rak gerçekleşir. Bütünleyici yaklaşım bütünün her bir parça­
sıyla ayrı ayrı ilgilenirken gözünü hep asıl nedenin üstünde 
tutar. Değişim nedensellik noktasından gerçekleştiğinde sonu­
cun kendisini her alanda göstereceğinden emindir. 

Bütünleyici yaklaşım ayrıca dalga dalga yayılan sonu­
cun bütünün iyiliği için en uygun hızda gerçekleştiğini bilir 
ve buna güvenir. Onun için acele etmeye gerek yoktur. Can­
lanan her bir deneyimin yararlarının alınabilmesi için tama­
miyle sindirilmesi gerekir. Acelecilik hazımsızlığa ve sıkıntıya 
sebep olur. Acelecilik dramadır. 

Zamanda yaşadığımızda ne zaman bir şeyi tamamlasak 
hemen o anda yararlarını ve sonuçlarını almak isteriz. Birisi 
için bir işi tamamladığımızda ödememizin hemen yapılmasını 
isteriz. Birşey başardığımızda anında mükafatlandırılmak iste­
riz. Bu bizim hazır ve hız odaklı zihniyetimizdir. İlk arabamı­
zı almak için para biriktirmek yerine bankaya gideriz ve onlar 
bizim için bu alımı yapar. Ergenler bir gecede yetişkin olma­
yı bekler ve yetişkinler dört yılda tamamlanan üniversiteyi bir 
yıllık programla tamamlamak ister. Birçok modern anne ve 
baba artık çocuklarının doğal olarak doğumunu beklememek-



Y O L C U L U G A  HAZ IRLANMAK I 1 4 7  

tedir. Hatta sebze ve meyveleri bile daha büyük ve hızlı yetiş­
tirmek için genetik mühendislikten yararlanılmaktadır. Arzu­
ladığımız şeye şu anda ulaşamıyorsak bundan rahatsız oluruz 
ve onu başka bir yerde ararız. 

Anında mükafatlandırılmaya bağımlı olsak bile bunun için 
çok az şükran duyarız çünkü herşeyi şu anda mümkün kılar­
ken çok az durumda şu anda onun keyfini süreriz. Arzumu­
za ulaştığımız an dikkatimiz şimdiki zamandan çıkar ve bir 
sonraki isteğine odaklanır. Bu borç içinde, ödünç alınmış 
zamana ve başkasının gücüne dayalı dünyada yaşamayı rahat 
kılar. Bizim yerimize artık bankalar evlerimizin, arabalarımı­
zın ve kıyafetlerimizin sahibidir. Bu doğal başarıdan kendimi­
zi mahrum etmişizdir. Süreç yerine artık sadece hızlı şerit var­
dır. Çocuklar ergen olmak, ergenler yetişkin olmak, yetişkinler 
de bir ömürde elde edeceklerini otuz yaşına kadar elde etme­
yi ister. Her bir anımızı varmamız gerektiğine inandığımız o 
sonsuz mutluluğun, mükafatın, kolaylığın ve lüksün olduğunu 
düşündüğümüz nokta için kendimizin önünde koşarak harca­
rız. Sürekli olarak bir şeyden kaçmakta ve bir şeyi kovalamak­
tayız - çünkü herkes böyle davrandığından bunu normal ola­
rak kabul ederiz. Zihinsel olarak yaptığımız herşeyde aslında 
sonsuz olan şimdiki zamanın ötesine atlar ve yaşamın akışını 
gözardı ederiz. 

Varoluş süreci - onu tamamlayarak ulaşılan neticeler dahil -
farklı bir hızda ilerler. Bu yolculuk bir şeyi mümkün olduğunca 
çabuk yapmakla ilgili değildir. Bu bir süreçtir, anlık mükafat­
landırma değildir. Yolculuğu tamamlayarak aktive olan neti­
celer bütünleyici yaklaşımın nazik yaklaşımıyla mümkün olur. 
Talimatları dikkatli bir şekilde takip ederek, adım adım ilerle­
yerek, görevimiz her ne olursa olsun tamamlamak için tutar­
lı ve adanmış bir şekilde törensel deneyimden geçerek sürecin 



1 4 8 I VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

ne olduğunu hatırlarız. 
Sürecin ne olduğunu farketmek sadece zihinsel bir anla­

ma değildir ayrıca bütünlenmiş duygusal, zihinsel ve fiziksel 
deneyim de gerektirir. Anlık mükafata odaklı dünyada süre­
cin değerini anlamaya çok az rastlanır. Bu deneyim kalitemizi 
çok güçlü olarak etkiler çünkü şu andaki yaşam doğal olarak 
süregelen bir süreçtir. Sürecin ritminin gücünü anlamak bizim 
yaşamımızı kazanmamıza yardımcı olmayabilir ama kendimi­
zi yaşamın kalp atışlarına açmamızı sağlar. 

Şimdiki zaman farkındalığından akan deneyimler döngü­
ler ve dalgalar halindedir. Nedensel ve bütünlenmiş olduk­
larından eş zamanlı olarak da devamlı bir dinlenme halidir. 
Nedensellik etkilendiğinden sonuçların kaçınılmaz olduğunu 
bildiğinden sakin ve huzurlu bir şekilde bekler. Acele etmek 
için sebep yoktur. Böyle bir yolculuk kendimizi limitlediğimiz 
zaman bilincine dayalı zihinsel varış noktalarını aşmaktadır. 

�} * 

BAŞLAMA SEVİYESİ 
Varoluş Süreci herkese uyan bir çalışmadır çünkü hepimi­

zin fiziksel, zihinsel ve duygusal deneyimlerimizdeki denge­
sizliklerin sebebi birdir: duygusal bedenimizin bütünlenme­
miş durumu. Ancak başlangıç seviyesi bizim duygusal bede­
nimizdeki yoğunluklar farklı olduğundan iki aşamada gerçek­
leşir: tanıtıcı ve deneyimsel. Kendimize özgü deneyimlerimize 
uygun olarak her birinin yoğunluğu farklıdır. 

Sürece hangi seviyeden başlayacağımıza sağduyu ve sez­
gilerimize kulak vererek karar vermeliyiz. Çünkü çok fazla 
yükü çok erken alırsak bu bizim yolculuğu tamamlamamıza 
engel olacak ani karışıklık ve kaosa neden olabilir.Aşırı yük-



Y O L C U L U G A  HAZ IRLA N M A K  1 1 4 9 

ten doğan karşı koyuş bizi deneyimden kaçmaya iter ve böyle­
ce yolculuğumuzu tamamlayamayız. 

Bunun için bizler bir an önce tamamlama ve bitirme gibi 
ilüzyonları destekler şekilde sürece aceleci bir şekilde başlama­
malıyız. Varoluş Süreci bizim sadece önümüzdeki birkaç haf­
tamızla ilgili değil, hayatımızın geri kalan tüm yaşam deneyi­
mimizle ilgilidir. Yaşamımızın her bir anını sorumlu bir şekil­
de nasıl yaşayacağımızı keşfimizdir. 

Tanıtıcı Yaklaşım 

Tanıtıcı yaklaşım basittir. Bu,kitabı bir romanmış gibi oku­
maya devam etmektir. Varoluş Aktivasyon Cümlelerini tek­
rarlamak, nefes çalışmalarını yapmak, algısal araçları kul­
lanmak durumunda değilizdir. Her bir haftalık metni kita­
bın bir bölümüymüş gibi okumaya devam ederiz. Sürecin için­
den bilinçli deneyimsel katılımımız olmaksızın, zihinsel ola­
rak geçeriz. 

Sadece okuyarak bile öğreneceğimiz birçok aydınlatıcı öğe 
bulunur ve bunları sadece okumak bile yaşamımızdaki etki­
leşimleri doğrudan değiştirecektir. Varoluşla olan ilişkimizin 
kumaşı ve şimdiki zaman farkındalığı hakkında bizi bilgilen­
dirir. 

Tanıtıcı yaklaşımı bu kitabı okuyarak tamamladıktan son­
ra tekrar başa dönüp Deneyimsel Yaklaşıma başlamayı seçe­
biliriz. Metinleri daha önceden okumak bizim deneyimimizi 
eksiltmez, aksine onu zenginleştirir. 

Deneyimsel Yaklaşım 
Deneyimsel yaklaşım bize sürece fiziksel, zihinsel ve duy­

gusal olarak başlarken rehberlik eder. Nefes tekniğini, bilinçli 
cevapları ve algısal araçları aşamalı bir şekilde tanıtır. 



1 5 0 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

Yolculuğumuzdan mümkün olduğunca yararlanabilmemiz 
için deneyimsel yaklaşımı şu andaki duygusal durumumu­
zu nasıl algılıyor olursak olalım üç kez tekrarlamamız tavsi­
ye edilir. Bu sadece bir tavsiyedir. Her bir deneyimsel yaklaşı­
mı tamamladıktan sonra bir sonrakine başlamadan önce fizik­
sel, zihinsel ve duygusal bütünleme için üç hafta ara vermemiz 
akıllıca olacaktır. 

Bu aralarda hiçbir bilinçli zihinsel süreç uygulamayacak 
olsak da günde iki kez 15er dakikalık nefes rutinimize devam 
etmek önemlidir. Varoluş Sürecini tamamladıktan sonra altı 
ay boyunca günlük nefes çalışmalarımıza devam etmemiz tav­
siye edilir. 

Deneyimsel süreci ilk kez tamamlayıp, içselleştirmek için ara 
verdikten ve sürece tekrar başlamaya hazır olduğumuzda keş­
fedeceğiz ki; tekrar başlamak aslında tamamen yeni bir dene­
yim olacak. Şimdiki zaman farkındalığımız artmış olduğun­
dan sürece farklı bir farkındalık seviyesinden gireceğiz - değiş­
miş bir bakış açısından. Sonuç olarak, okuma materyalleri ve 
bilinçli cevaplar bizi farklı bir farkındalık noktasında karşıla­
yacaklar. Bazı zamanlar metni ilk kez okuyormuşuz gibi gele­
cek. Bu normaldir. Süreci birden fazla uygulayan herkes bunu 
deneyimler. Sürecin kendisi tarafsız olduğundan, her neredey­
sek bizi orada karşılayacak ve şimdiki durumumuzun gerekli­
liklerini yansıtıp uygulayacaktır. 

Varoluş sürecini deneyimlerimizin her bir anında bilinçli ve 
sorumlu şekilde ilerlemek için bir kılavuz olarak düşünmek 
bize yardımcı olabilir. Tanıtıcı yaklaşım elimizdeki görevin 
teorik taslağıdır. Deneyimsel yaklaşım da uygulanacak pratik 
talima dardır. 

Deneyimlerimizin fiziksel, zihinsel ve duygusal yönlerinde 
bilinçli ve sorumlu olarak ilerlemeyi öğrendiğimizde bu yeni 



YOLCULUGA  H A Z I R LAN MAK 1 1 5 1  

algılarımızı yaşamımızdaki olasılıkları farketmek için kullan­
maya teşvik ediliriz. Yaşamın her yüzünde temeli anlamak ve 
düzeltmek tüm oluşumu mükemmelleştirir. Bu Varoluş Süre­
cinde de böyledir. Bunun için deneyimsel yaklaşımı birden faz­
la tamamlamak için teşvik ediliriz. 

Bir yere ulaşmak için acele etmeyin. Acele etmek esas nok­
tayı kaçırmamıza neden olur. Varışı değil, yolculuğu düşünün. 
Bizi şimdiden uzaklaştıran mühürlerimiz her yere yayılmış ola­
bilir ama kendimizi deneyimsel yaklaşım ile nazikçe ilerledik­
çe, yavaş yavaş bu mühürlerin üstesinden gelip, büyük içgörü­
ler kazanacağız. Bu içgörülerden biri de kişisel mühürlerimi­
zin önümüze bilinçli olarak konulduğu ve bunları bilinçli ola­
rak çözümlediğimizde yaşam dediğimiz deneyimleri bilinçli ve 
sorumlu olarak yönlendirecek kapasitemizi ve araçları keşfet­
me şansına sahip olacağız. 

Deneyimsel yaklaşımı birden fazla tamamladığımızda, dik­
katimizi kişisel mühürlerimizden uzaklaştırıp bu dünyaya 
yararlı olmak niyeti için yeterli şimdiki zaman farkındalığı 
kazanacağız. 

Zamanın içinde bilinçsizce uyumaya devam edenlerin ara­
sından bu yolda yürümeyi seçenleri bekleyen sorumluluk 
yararlı ve mevcut olmaktır. 

Bu bize, yaşam sanatını bilinçli olarak yaşamak için yapı­
lan bir davettir 

Bu bizim, zaman içinde uyanıp yaşamda var olacağımıza 
dair bir yolculuktur 

Bu bizim, mevcut olarak tam anlamıyla yararlı olacağımıza 
dair verdiğimiz bir sözdür 

Bu bize, içsel varlığımızın gücününe olan farkındalığımızı 
veren bir hediyedir. 



1 5 2 I VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

Seyir Rehberi 
Seyir kılavuzu niyetimiz hakkında net olmamızı ve sözü­

müze sadık kalmamızı sağlayacaktır. Varoluş Sürecine dene­
yimsel olarak başlamanın sonucunda ortaya çıkan sorular için 
içgörüler içerir. Karşılaşılan birçok deneyim için açıklamalar 
içerir. Süreç boyunca ne zaman kafamız karışır, net hissetmez 
ve bize neler olduğunu sorguluyor olursa bu bölüme dönüp 
okumamız istenmektedir. 

İlk haftaya başlamadan önce, bu yolculuğa çıkarak neyi ger­
çekleştirmek istediğimize dair bir niyet belirtmemiz önemli­
dir. Bu niyeti tek bir cümle ile özetlebiliriz. Niyetimizden emin 
değilsek, hiçbir cevap beklemeden sadece sormalı ve kendimi­
zi beklenmedik içgörüye açık tutmalıyız. Bu niyetimiz gerçek­
leşecektir, çünkü Varoluş Süreci niyet odaklı bir yolculuktur. 
Ancak Sürecin niyetimizi gerçekleştirmesi her zaman bizim 
beklentimizle aynı olmayabilir, çünkü kişisel gelişimimiz aslın­
da bilmediğimiz noktadan olur. Niyetimizi belirlemek hare­
keti başlatır ama bu hareketin ne olacağını belirlemez. Sürece 
başlarkenki ilk niyetimizin değişeceğini ve hatta süreç ilerle­
dikçe bırakılacağını kabul etmeliyiz. Bunun nedeni hepimizin 
bütünlenmemiş duygusal yüklerimizi beslemek arzusu ile iste­
me durumundan başlıyor olmamızdır. Bir geliştikçe bu isteme 
de kaybolur. Bu arzu gereksizleşir ve süreci koşulsuz olarak 
deneyimlememize olanak sağlar. 

Süreç sırasında bazı durumlarda nefes çalışmalarımızı erte­
lememiz ya da geciktirmemiz gereken durumlar olabilir. Bu 
durumu gereğinden fazla büyütmemeliyiz.  Bunun olmasının 
arkasındaki sebebi farketmeliyiz. Bir kez niyetimizi oluştu­
rup, bu deneyimi tamamlamaya söz verdiğimizde önümü­
ze gelen her anı en iyi şekilde değerlendirmeliyiz. Bu süreçte­
ki deneyimimiz geçerlidir ve bizim görevimiz önümüze gelene 



Y O L C U L U G A  HAZ I R LA N M A K  l 1 5 3  

tepki göstermek yerine cevap vermektir. 
Bu Süreç her zaman bizim için en iyi olanı açığa çıkarta­

caktır. Ancak bizim yararımıza olan her zaman bizim günde­
mimizle aynı düzlemde olmayabilir. Onun için hiçbir zaman 
'olması gerekeni biliyorum' dememeliyiz. Gerçekte sorunun 
ne olduğunu biliyor ya da nasıl başaracağımızı biliyor olsay­
dık, şimdiye kadar zaten gerçekleştirirdik gerçeğiyle yüzleşme­
liyiz. Sorumluluğumuz bize verilen direktifleri mümkün oldu­
ğunca yakından takip ederek uygulamaktır. Eğer metin bize 
bu hafta bunu uygulayın diyorsa, biz onu bir hafta boyunca 
uygularız. Kişisel gündemimizle örtüşmediği için uygulamaya 
günler ya da haftalar eklemeyiz. Eğer bir gün içinde bir ya da 
iki nefes seansını birden uygulayamazsak sürece fazladan bir 
gün eklemeyiz. Hatırlayın, bu mükemmellikle ilgili değil işti­
rak etmekle ilgilidir. Yargılama bir dramdır, onun için başar­
dıklarımızı yargılamayız. 

Bu Süreç çabalamakla ilgili değildir. Mevcut talimatların 
dışında bir çaba gerekmemektedir. Etkilememiz gereken ya da 
sürecimizi yargılayacak 'dışarıdan' hiç kimse bulunmamakta­
dır. Ayrıca kıyaslama yapacağımız bir kıstas ta yoktur. Yol­
culuğumuzu bir başkasının yolculuğu ile kıyaslamak dramdır. 
Süreçteki deneyimimiz bize özeldir. Kendi kapasitemiz dahi­
linde direktifleri uygulayarak istediğimiz noktaya otomatik 
olarak getirileceğiz. Bizim öyle olduğunu düşünmediğimiz 
zamanlarda bile deneyimimiz geçerlidir. 

Süreç boyunca nefes seanslarımızı rahat kıyafetlerle uygula­
rız. Eğer mümkünse seanslarımı hep aynı mekanda gerçekleş­
tirmek mahremiyetimiz için daha iyidir. Süreç içsel bir yolcu­
luktur, dikkat çekmek ya da ilgi görmek için yapılmamalıdır. 
Bu şekil davranışlar dramdır ve sonuçsuzdur. Ve eğer odada 
yalnız kalmamız mümkün değilse, mümkün değildir. 



1 54 1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

Sürece deneyimsel başlamamız detoks etkisi yaratacağından 
günde bir buçuk litre saf su içmemiz önemle tavsiye olunur. 
Ancak nefesten bir saat önce çok yoğun sıvı alımı yapmama­
lıyız. 

Nefes seansı öncesinde baş dönmesine sebep olabilecek ilaç­
ların alınmaması önemle belirtilir. Yolculuğumuzda ilerledikçe 
ve duygusal yüklerimiz etkilendikçe fiziksel, zihinsel ve duy­
gusal deneyimlerimiz de düzeleceğinin farkındayız. Fiziksel 
bedenimiz bazı zamanlar rahatsızlık hissedebilir, midemizden 
sistemimizdeki toksinleri atabiliriz ve bütünlenme için yüze­
ye çıkan eski yaralanmaların acılarını, ağrılarını deneyimleye­
biliriz. Bütünlenme bizim yapmamızla değil orada olmamız­
la gerçekleşir. Yüzeye çıkan rahatsızlığı bütünlemek için his­
sel farkındalığımız gerekli olduğundan ağır olmayan rahatsız­
lıklar için ilaç almaktan kaçınıp, gereksiz yere doktora koş­
mayız. Ancak durum devamlılığını sürdürür ve bizim sürece 
devamımız için rahatlatılması gerekirse ilgili doktora başvur­
mamız tavsiye edilir. 

Süreç boyunca alkol tüketmememiz tavsiye edilir. Çok az 
bir miktarda alınmış bile olsa, alkol özümüzü uyuşturur ve 
dramımızı abartır. Şimdiki zaman farkındalığı kazandıkça bu 
daha net görünecektir. Ancak eğer alkol bağımlılığımız oldu­
ğunu düşünüyorsak Bağımlılığın ve Istırabın Ötesi bölümünde 
verilen önerileri dinlemeliyiz. 

Süreç boyunca esrar ve zihnimizi aldatıcı herhangi başka 
bir madde de kullanmamalıyız. Özellikle esrar bilinçli olarak 
bilincimize erişimimizi ve bu şekilde de duygusal bedenimizin 
durumuna olan farkındalığımızı engeller. Bundan dolayı Varo­
luş Süreci boyunca esrar kullanımı zarar vericidir. Bastırıl­
mış travmanın başarıyla bütünlenmesini engeller, bağımlılığın 
nedenini maskeler ve duygusal yükleri susturur. Nefes sean-



Y O L C U L U G A  H A Z I R L A N M A K  l 1 5 5 

sını böyle bir durumdayken yapmamak en yararlı ve sorum­
lu yaklaşımdır. Ayıklık özgünlüğümüzün yeniden uyanışı için 
bir ön şarttır. 

Bu deneyime başka birini memnun etmek için başlayıp, 
bundan faydalanmamız söz konusu değildir. Bu nokta olduk­
ça önemlidir. Bu Sürece birisini memnun etmek ya da etkile­
mek için başlıyorsak yolculuk bizim için oldukça zorlayıcı ola­
caktır. Aynı şekilde başka birisi istiyor diye bir bağımlılığı­
mızdan kurtulmamız da söz konusu değildir. Başka birisini 
memnun etmek için içsel bir çalışma yapamayız. Bu yolculuğu 
tamamlayamayanların başarısız olma nedeni genelde yolculu­
ğa kendi deneyimlerinin kalitesinde bir değişim yapma niye­
tiyle başlamamış olmalarıdır. 

Aynı sevmediği bir ev ödevine itiraz eden bir çocuk gibi, 
oldukça istekli bir şekilde Sürece başlamış olsak bile kendimizi 
istenen göreve karşı koyarken bulabiliriz. Süreç bir ev ödevi 
değildir. Ama bizi 'eve' götürecek olan bir çalışmadır. Sürecin 
tüm aşamaları ve evreleri uzun yılları alan bir kişisel deneyi­
min sonucunda oluşturulmuştur. Yapısal bütünlüğünün değe­
rini sonradan anladığımızdan, bu sürece karar verdiğimizde 
bunu mümkün olduğunca tam olarak gerçekleştirmeye çalış­
malıyız. Bazı zamanlarda olmakta olana güçlü karşı koyuşlar 
deneyimleyebiliriz. Bu çok derin bilinçaltı mühürlerinin yüze­
ye çıktıkları zamanlarda normaldir. Bu kendini nefes seans­
larında uyku isteği şeklinde kendini gösterebilir. Bu tepkisel­
lik ayrıca bizim zihinsel olarak bilinçli cevapları tekrarlama­
mızı da engelleyebilir. Ama bu anlar orada bulunup mümkün 
olduğunca varlık göstermemiz gereken zamanlardır. Tek çıkış 
yolu içinden geçmektir. Karşı koyuş kendini aynı zamanda 
nefes seanslarımızı erteleme, öfke, sürecin kendisinden rahat­
sız olma ve duygusal olarak depresyon ve umutsuzluk olarak 



1 5 6 1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

gösterebilir. Karşı koyuş hatta fiziksel olarak da gerçekleşip 
soğuk algınlığına benzer semptomlar ve bizi nefes seanslarımı­
zı ertelemeye iten göğüs ağrıları olarak da görülebilinir. Özel­
likle yapmak istemediğimiz zamanlarda nefes seanslarımızı 
yapmamız gereklidir. Tek çıkış içinden geçmektir. 

Bilinçaltımızda derin ve uzun zamandır bastırılmış olan 
hatıralarımız yüzeye çıkmaya başladığında bu deneyimin her 
alanına karşı koyuş hissedebiliriz. Bu olduğunda, buna önem 
vermemeliyiz. Bu bütünlenmemiş durumları farkındalığımız­
dan gizlemek içln çok fazla zaman harcadık. Bu sürece baş­
layarak artık bunları bilinçli olarak bütünleyebileceğimizden 
niyetimiz bunların yüzeye çıkmasıdır. Ancak, bunlar yüzeye 
çıktıkça programlanmış dürtülerimiz durumu kontrol ede­
mediğimiz için bizi olmakta olanın yanlış, rahatsız edici ya 
da korkutucu olduğuna inanmaya yönlendirecektir. Bu zihin 
bedenimizin sesidir. Doğal olarak bu gerçekleşir ve değişen bu 
durum her neyse ona tepki duyarız. Bundan dolayı da Varoluş 
Sürecine karşı tepki duyarız. Verdiğimiz sözden geri adım ata­
rak tepki göstermek yerine bu duygusal durumlara gösterdiği­
miz tepkileri sürecimizin nedensel etkisinin olumlu gösterge­
si olarak görüp kabullenmeliyiz. Sabırlı olarak tepkinin diğer 
tarafına geçer ve bilinçaltımızı serbest bırakırız. Tek çıkış için­
den geçmektir. 

Her girişimci gibi kendimizden ne kadar koşulsuz verirsek, 
o kadar çok alacağız. Çoğu kez bizim iyiliğimiz için bile olsa 
bizden isteneni yapmayız çünkü süregelen yaşam deneyimle­
rimizdeki kaosu bu şekilde kontrol edebiliriz. Sürece girdiği­
mizde bizden istenilenleri yapmamak için bilinçli ya da bilinç­
siz direnç göstermemeliyiz. Bu Süreç gerçek teslimiyetin anla­
mını anlamak için sunulan bir fırsattır. Varoluş Sürecinde tes­
limiyet vazgeçme anlamında değil, ne olursa olsun Sürece ken-



Y D L C U L U G A  H A Z I R L A N M A K  1 1 5 7  

dimizi bırakarak, vazgeçmeme anlamındadır. Varoluş Süre­
ci tam anlamıyla bir teslimiyet hareketidir. Zihin bedenimiz 
Sürecin yapısında değişiklikler yapmaya karar verebilir. Örne­
ğin, belli bir bilinçli cevabın kelimelerini değiştirmek isteyebi­
lir ya da metin belli bölümlerini içeriğiyle aynı fikirde olmadı­
ğı için okumak istemeyebilir. Zihin bedenimiz geçmişte benzer 
uygulamalar yapmış olduğumuz için belli algısal araçları kul­
lanmak istemeyebilir. Bu sürecin herhangi bir yönünü değiştir­
meye yönlendiğimizde göz önüne almamız gereken iki gerçek 
vardır. İlki sadece kontrolcü bir zihin beden süreçte değişik­
likler yapmak istemesidir. İkincisi ise zihin beden karanlıkta 
yaşar. O herşeyi anladığına inansa da hiçbir şey bilmemekte­
dir. Her ne kadar uğraşsak da bu süreci uygulamanın neticele­
rini kontrol edemeyiz. Şimdiki zaman farkındalığına girişimizi 
kontrol edemeyiz. Sadece bilinçli olarak yeniden uyanışımızı 
sağlayacak olan yapıyı meydana getirebiliriz. Zihin bedenimiz 
zamana dayalı olduğundan, şimdide olmaya alerjisi vardır. Bu 
yüzden bunu keşfetmemiz için bizi mazeretler bularak oyala­
masından kendimizi korumalıyız. Tek çıkış içinden geçmektir. 

Daha geç kavrayacak olsak da şu içgörünün tohumunu 
atmalıyız: Bu metni okumaya başladığımız andan itibaren 
yaşamımızda meydana gelen tüm deneyimler Varoluş Süreci 
yolculuğunun bir parçasıdır. Herşey! Varoluş tarafından gün­
de yirmidört saat ve on haftalık zamanın da ötesinde yönlen­
dirililiyor olacağız. Bu yönlendirmenin mekaniklerinin nasıl ve 
neden çalıştığı süreç sırasında açıklanacaktır. Varoluş Süreci 
boyunca bilinçaltımızdaki hatıralarımız onlara harcadığımız 
enerjiyi bilinçli bir şekilde içselleştirmemiz için yüzeye çıkar. 
Hatıralarımızı bastırma kapasitemizde ustalaştığımız için bun­
lar yüzeye zihin bedenimizde resimler ve imgeler olarak beli­
rerek değil, örneğin çevremizdeki insanların bize davranışları 



1 5 8 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

gibi dış durumlar şeklinde çıkarlar. Çevremizdeki insanların 
ve durumların bize bütünlenmemiş geçmişimizi hatırlattığının 
farkına varmaya başlayacağız. Bu yansıyan hatıraları bilinçli 
olarak nasıl bütünleyeceğimizi öğreneceğiz ki bunların yaşam 
kalitemizdeki sıkıntı verici etkileri de bütünlensin. 

Bunun bir süreç olduğunu aklınızda tutun. Karar verdiği­
mizde başlar ancak tüm yolculuğu tamamlamadan belirli bir 
varış noktasına ulaşmaz. O zaman bile olmakta olan birşe­
yin sadece başlangıcıdır. Sürecin ortasına geldiğimiz halde hiç­
bir yere ulaşamadığımızı hissedebiliriz. Bu sürecin ortasında 
olduğumuz içindir. Bu süreci tamamladığımızda, bize bir kapı­
nın gösterildiğini, bu kapıyı açmanın öğretildiğini ve sonrası­
nın şimdiki zaman farkındalığına girebilmemiz için karşımıza 
çıkan deneyimden dolayı bir şeyin sonu değil ama halihazırda 
olmakta olanın devamıdır. 

Çevremizdeki insanlar değişik davranmaya başlayabilir. 
Sadece seyredin. İçimizde bir şeyler değiştiği için bu olmakta­
dır, değişim başkalarını algılayışımıza da yansır. 

Hiçbir belirgin sebebi olmaksızın vücudumuz ağrıyabilir/ 
acıyabilir. Merak etmeyin. Bedenimiz dikkatimizi bağlı oldu­
ğu 'zaman'dan ayırmak istiyordur. Acı, fiziksel bedenimizin 
farkındalığımızı şimdiki ana getirmek için kullandığı bir yol­
dur. Dikkatimizi hiçbir yargı, endişe ve şikayet olmaksızın bu 
rahatsızlığa yöneltirsek şimdiki zaman farkındalığımızı arttır­
mış oluruz. 

Varoluş Sürecine başlamadan önce semptomatik durumları­
mız varsa bunların arttığını görebiliriz. Bu dikkatimiz fiziksel 
bedenimize yönelip fiziksel durumumuza olan farkındalığımız 
arttığı için gerçekleşir. Bu bize semptomların daha da kötüye 
gittiği izlenimini verebilir ama aslında değildir. Bu bütünlen­
me için atılan ilk adımdır. 



Y O L C U L U G A  HAZ IRLANMAK l 1 5 9 

Eski yaralarımız yüzeye çıkabilir. Bu olabilir çünkü artık 
bunları bilinçaltımıza itip bastırmak ve kontrol etmek yerine 
onlarla koşulsuz olarak şimdiki zaman farkındalığıyla ilgilen­
mekteyiz. 

Dikkatimizin dağıldığı, karmaşık hissetiğimiz anlar hatta 
günler olabilir. Bu gerçekleşir çünkü hayatımızın var olma­
dığımız bir noktasına yeni bir farkındalık kazanırız. Aslında 
bu dikkat dağınıklığı ve karmaşa hayatımızda hep mevcuttu. 
Ama şimdiki zaman farkındalığımız arttığından bunların far­
kına ancak varırız. Ve bunlara olan koşulsuz hissel farkında­
lığımız onları bütünlememize yardımcı olur. 

Eskiden bizim için çok önemli olan, kontrol etmek istediği­
miz birçok şeyin artık bizim için önemli olmadığını görebili­
riz. Akışta olun ve bunun olmasına izin verin çünkü bu olduk­
ça yararlı bir gelişmedir. Bu gerçekleşir çünkü aslında birçok 
önceliğimiz aslında bizim değil başkalarının yararına olacak 
şekilde mevcuttur. Gittikçe daha yoğun bir şekilde var olduk­
ça, sadece kendi deneyimlerimizin kalitesinden sorumlu oldu­
ğumuzu görürüz. Başkalarının yaşam deneyimlerinin kalite­
lerinden sorumlu olamayız. Buna inansak ya da böyle olma­
sı gerektiğini düşünsek de bu bir ilüzyondur. Varlığımız arttık­
ça bu ilüzyon çöker. Enerjimizi dünyayı ve ahalisini kontrol 
etmek için kullanmayı bırakırız. 

Normalde sessiz kaldığımız durumlarda düşüncelerimi­
zi dile getirmeye başlarız. İlk başlarda bu rahatsızlık verse 
de, özümüz uyanmaya başladıkça gerçekleşir. Süreçle birlik­
te 'Hayır' demek istediğimizde 'hayır' demeyi ve 'evet' demek 
istediğimizde 'evet' demeyi keşfederiz. İlk başlarda özümü­
zün açığa çıkması bize yanlış birşey yapıyormuşuz hissi vere­
bilir. Ama kendimizi onurlandırırız. 'Hayır' aslında tam bir 
cümledir. 



1 6 0 1 VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

Mali durumumuz değişebilir, tüm kaynaklarımız kuruyor­
muş gibi görünebilir. Çoğu zaman için bu geçicidir. Para yaşa­
mımızdaki kişisel enerji akışının yani yaşam deneyimimizdeki 
hareketimizin bir simgesidir. Duygusal yükümüze bilerek yak­
laştığımızda içsel olarak kişisel enerji akışımızda bozulmalar 
deneyimleriz. Bu içsel deneyimler bazen kendilerini mali kay­
nakların bozulması şeklinde gösterebilir. Bu özellikle para­
ya büyük bir bağımlılığımız varsa ya da kendi değerimiz mali 
durumumuzla ölçüyorsa gerçekleşir. Bu içsel duygusal blo­
kaj ımızı temizlediğimizde, özümüzdeki bolluğu tekrar farke­
deceğiz. 

Ailemiz, eşimiz ya da yakınlarımız bizi bencilleştiğimizi 
iddia ederek bu süreçten vazgeçirmeye çalışabilir. Bu belki de 
hayatımızda ilk kez başkalarına yardım etmek yerine kendi­
mizle ilgilenmeye başladığımız içindir. Bazıları da dikkatimi­
zi onların üzerinden uzaklaştırdığımız için kendilerini rahat­
sız hissedebilir. Endişelenmeyin; bunu atlatacaklardır. Hatta 
bazıları bu sayede duygusal büyümelerini gerçekleştirmek için 
uyanmış olacaklar. 

Hiçbir sebep yokken kendimizi çok uykulu hissedebiliriz. 
Bunun nedeni dikkatimizin bastırılmış bilinçaltı konularına 
yöneltmemizdir. Dikkatimizi içsel bilinçsizliğimize yönelttik­
çe bu dış dünyaya uyku olarak yansıyacaktır. Bu iyi bir işaret­
tir. Uygun olan zamanlarda dinlenmeli diğer zamanlarda da 
sebat etmeliyiz. 

Uykusuzluk çekebiliriz. Bu artan şimdiki zaman farkın­
dalığı sonucunda yükselen enerjimizden dolayıdır. Yatağa 
yatıp bir o yana bir bu yana dönmenin bize bir faydası yok­
tur. Onun yerine kalkmalı ve yapıcı olmalı ya da oturup bu 
uyanıklılık halini sakin bir şekilde sindirmeliyiz. Gecenin geç 
vakitlerinde ve sabahın erken saatlerinde gerçekleşen bu uya-



YOLCULUGA  H A Z I R LA N M A K / 1 6 1  

nıklık durumları yükselen farkındalığımızın, içgüdülerimizin 
ve yaratıcılığımızın hediyeleridir. 

Çok canlı rüyalar deneyimleyebiliriz, bunlar bazen olduk­
ça rahatsız edici olabilir. Çoğu kez sürecimizin doğasıyla ilgili 
bilgiler sunarlar. Rüya zamanlarımızdaki bu farkındalık artı­
şı duygusal sürecin uyku süresince devam etmesinden kaynak­
lanır. Bu rüya zamanlarında artan farkındalığımız uyurken 
gerçekleşen duygusal sürecimize bağlıdır. Bu rüyaların hiçbi­
rini gerçek olarak almayız, özellikle de içinde insanlar varsa. 
Varoluş Sürecinde tüm rüyalarımız birer metafordur. Rüyala­
rımızdaki bizden yaşlı erkekler babamızla olan ilişkimizi ve 
buna bağlı içsel rehberimizden öğrenmemiz gerekenleri simge­
ler. Bizden daha yaşlı olan kadınlar da annemizle olan ilişki­
mizi simgeler, buna bağlı olarak kendimize ne şekilde bakma­
mız gerektiğini gösterir. Bizimle yaşıt olan kadınlar bizim dişi 
tarafımızı simgeler ve duygularımızla olan ilişkimizi ve onları 
bütünleme sürecini işaret eder. Bizimle yaşıt erkekler ise eril 
tarafımızı simgeleyerek, zihinsel durumumuz ve öğrenmemiz 
gerekenleri işaret eder. Bizden genç olarak gördüğümüz kadın 
ve erkekler ise o yaşlarımızdaki dişi ve eril yönlerimizi simge­
ler. Rüyalarımızda gördüklerimizi hep simgesel olarak değer­
lendirmeliyiz. Onlar içgörüler taşıyan mesajcılardır. Onları 
anlamak için, bu sembolün bizim için olan anlamını sorgula­
malıyız. Rüyaların dili çoğunlukla simgeseldir. 

Geçerli bir sebep yokken mızmızlık yapabilir ve rahatsız ola­
biliriz. Yaşamımızın çoğunda içsel olarak rahatsız olduğumuz, 
mızmızlıık yaptığımız durumlar olmuştur, şimdi bu duyguların 
yüzeye çıkmalarına izin veriyoruz. Başkalarından çıkarmadığı­
mız sürece mızmızlanabilir, rahatsız hissedebiliriz. Varoluş Süre­
ci bu duyguları dışarıya yansıtmadan içselleştirmemiz için gerek­
li algısal araçları kullanmayı bize öğretecektir. 



1 6 2 1 VAR O L U Ş  S Ü R E C i  

Eğer her zamanki sosyal çevremizle birlikte olmak istemez­
sek bunu onurlandırmalıyız çünkü bu bize evet demek istedi­
ğimiz zaman 'evet' demeyi, hayır demek istediğimizde 'hayır' 
demeyi öğrenmemiz için sunulan bir şanstır. Bu kendi özümü­
ze dönmemiz için yapılan bir davettir. 

Bir süredir haber almadığımız insanlar ya da aile bireyle­
ri bizimle irtibat kurabilir. Bu Süreç her ne kadar bireysel bir 
yolculukta olsa, tüm aileyi ve enerjetik olarak geçmiş dene­
yimlerimizle bağlı olduğumuz herkesi etkiler. Başkalarıyla 
olan ilişkilerimiz onları nasıl algıladığımıza dayanır. Bu bek­
lenmeyen şekilde kişilerin bizimle tekrar irtibata geçmesi bir 
şeyler başardığımızın olumlu işaretidir. Duygusal yüklerimizin 
durumları etkilendikçe dünyamız değişecektir. Bu beklenme­
yen iletişimler bize ortak alandan bize geçmiş deneyimlerimi­
zin sorumluluğunu almamız ve başardığımız bütünleyici çalış­
manın sağlamlığına şahitlik yapmamız içindir. 

Kendimizi melankolik hissedebilir ve geçmişteki insanlara 
özlem duyabiliriz. Bunlar bizim var olan bağımlılıklarımızı 
entegre edebilmemiz için ortaya çıkan hatıralardır. Bu hatı­
ralar uyandıkça zihin bedenimiz onlarla ilişkilendirdiğimiz 
imgelere odaklanır. Aslında bu insanları ya da imgeleri özle­
meyiz ama onlarla olan hatıralarımızı içselleştiririz. 

Bir süreliğine ailemizin ya da yakın akrabalarımızın yanında 
olmak bizim için zorlayıcı olabilir. Bu durumun aslında onlar­
la hiçbir ilgisi yoktur ve geçicidir. Çünkü bize en yakın olan 
kişiler bize kendimizden gizlemeyi tercih ettiğimiz durumları 
en net şekilde yansıtanlardır. Varoluş Süreci bizlere bu dene­
yimleri nasıl değerlendirmemiz gerektiğini öğreterek duygusal 
gelişimimizi sağlamak için güçlendirecektir. 

Çocuklarımız farklı davranmaya başlayabilir. Bizim onla­
rın olduğu yaşta davrandığımız şekilde davranmaya başlaya-



YOLCULUGA  HAZ IRLANMAK  1 1 6 3  

bilirler. Bize aynalık yaparak bastırdığımız bütünlenmemiş 
çocukluk mühürlerimizi onların varlığı ile algılamamızı sağ­
larlar. Bu seyretmemiz için bir davettir, tepki vermemiz için 
değil. Görmekte olduğumuz davranış aslında gerçek değildir 
bir hatıranın yansımasıdır. Çocukluk anılarımızı bütünleyerek 
çocuklarımızı bu yükü taşımaktan özgürleştireceğiz. Onların 
davranışları da dönüşecek. Varoluş Sürecini her tamamlayışı­
mızda çocuklarımız daha hafif ve neşe dolu ve özgün olacak­
lardır. 

Çocuklarımız hasta olabilir ya da soğukalgınlığı ve grip 
belirtileri gösterebilir. İçselleştirmediğimiz herşey enerjetik 
olarak çocuklarımıza mühürleme olarak geçer. Bu sürece baş­
ladığımızda çocuklarımız zaten duygusal bedenlerinde bütün­
lenmemiş mühürler taşımaktadırlar. Bunun için, kendi duy­
gusal bedenimizi temizlemeye başladığımızda, çocuklarımız­
da eş zamanlı olarak kendi bedenlerinde bu değişimi deneyim­
leyeceklerdir. Çocuklarımız bunları bedensel belirtiler, zihin­
sel karmaşa ya da duygusal olarak açığa vurabilirler. Biz süre­
ci tamamlayarak duygusal dengemizi sağladığımızda, onlar da 
bütünlüğe erişeceklerdir. Bizimle birlikte sadece çocuklarımız 
değil, çevremizdeki herkes bu sürece başlamış olur. Sadece biz­
den farklı olarak onlar bunu bilinçsizce gerçekleştirmektedir. 
Onun için bize yakın olanlara anlayışla yaklaşmalıyız. Duy­
gusal, zihinsel ve fiziksel bütünlemelerden geçerlerken endi­
şelenmeyelim. Bizlere aynalık yaptıklarını hatırlayalım. Eğer 
içimizden onlar için birşey yapmak gelirse, bu her neyse ken­
dimize uygula mamız gerekir. Sağduyulu olalım. 

Hiçbir neden yokken ağlamak isteyebiliriz. Bu gerçekleş­
tiğinde, bilinçli olarak bu duygularla olabilmemiz için kendi­
mizi açabileceğimiz sakin ve rahatsız edilmeyeceğimiz bir an 
yaratalım. Ağlayalım, ağlayalım ve hatta biraz daha ağlaya-



1 6 4 I VAROLUŞ  SÜREC i  

lım. Ağlamak duygusal bedenimizi başka hiçbir insani dav­
ranışın yapamadığı şekilde temizler. Burada dikkat etmemiz 
gereken ağlamayı dikkat ve sempati çekmek için kullanma­
maktır. Birçok terapistin söylediğinin aksine birisinin omzun­
da ağlamak yerine kendi başımıza ağlamak çok daha yararlı­
dır, daha saf ve özseldir. Böylece zihin bedenimizin ellerinde 
yapay bir dram ya da araç haline gelmez. 

Daha önce çözümlediğimizi düşündüğümüz geçmiş sorun­
lar tekrar yüzeye çıkabilir. Bunun nedeni, geçmişte onları 
koşulsuzca bütünlemek yerine farkındalığımızdan çıkarmak 
için kontrol edip ve yatıştırmanın şifalandırma olduğuna inan­
mamızdır. Artık şimdiki zaman farkındalığımızı kazanmaya 
başladığımızdan, bu eski mühürler onları koşulsuzca bütün­
lememiz için tekrar yüzeye çıkarlar. 

Yeme alışkanlıklarımız değişebilir. Şimdiki zaman farkın­
dalığımız artmaya başladıkça fiziksel bedenimizdeki hislerin 
farkına varmaya başlarız. Daha çok varlık gösterdiğimizde 
yediklerimizin vücudumuza neler yapmakta olduğunu görme­
ye başlarız. Şimdiki zaman farkındalığı arttıkça 'ölü' ve ağır 
yemeklerden 'canlı' ve hafif yemeklere doğru bir yeme davra­
nışı gelişmeye başlar. Bunun tam aksi de olabilir, vejetaryenler 
et yemeye başlayabilir. 

Geçmişte sevdiğimiz yiyeceklere tekrar düşkünlük duyabili­
riz. Bu geçmiş deneyimlerimize ait hatıralarımızı canlandırdı­
ğımız içindir. Geçici olacaklarından kendimize keyiflerini sür­
mek için imkan verelim. 

Çok yoğun duygusal anların içinden geçebiliriz. Geçecek­
lerdir. Bunlar duygusal bedenimizde birikmiş olan enerjilerdir. 
Başedebileceğimizden daha fazla ya da az yük verilmeyecektir. 
Anahtar güçlü, sabırlı ve tutarlı olmaktır. 

Açıklayamadığımız ya da tanımlayamadığımız duygular 



Y O L C U L U G A  HAZ IRLANMAK I 1 6 5  

deneyimleyebiliriz. Bunlar konuşmayı öğrenmeden önce­
ki deneyimlerimiz yüzeye çıktığında gerçekleşecektir. Onun 
için farkındalık alanımızda tanımı olamayan bir duygu ya da 
bir his olarak hareket edeceklerdir. Kendimize koşulsuz olarak 
hissetme izni verelim. 

Bu Süreç boyunca başkalarına nelerin içinden geçtiğimi­
zi anlatmak oldukça zor olabilir. Buradaki en iyi yaklaşım 
başkalarına Sürecinin mekaniklerini anlatmak yerine onlara 
kitabı vererek, incelemeleri için teşvik etmektir. Varoluş Süre­
ci kişisel bir yolculuk olduğundan ve her zaman elle tutulur 
bir referans noktası bulunmadığından yaşadıklarımızı başka­
larıyla paylaşamayabiliriz. Deneyimlediğimiz herşey bu dene­
yimin içinde bir bütün olarak bizi karşılar ve bu şekilde onun 
mekanikleri bizim için daha rahat anlaşılır olur. Ancak süre­
cin belli noktalarını başkalarına anlatmaya kalkıştığımızda bu 
bütünü bilmediklerinden bu münferit olayları anlamayabilir­
ler. Bu Sürece başlamadan önce ne kadar çok bilgi okumamız 
ve sindirmemiz gerektiğini hatırlayın. Tüm bu bilgiler sürece 
hazırlıktı. Bunlar bizim bu karışık alanda daha basit ve nazik­
çe ilerlememizi sağlayacak çok boyutlu algısal yol yaratırlar. 

Bu süreci tekrarlamayı seçmesek bile kitabı tekrar okumak 
oldukça yararlıdır. Varoluş Süreci boyunca devamlı artan 
şekilde şimdiki zaman farkındalığı geliştireceğiz. Buna bağlı 
olarak, bu kitabı tekrar okuduğumuzda, bunu başka bir bilinç 
boyutundan gerçekleştirmiş olacağız. Ve ilk okuduğumuzda 
anlamadığımız birçok içgörünün zevkine varabileceğiz. Bir­
kaç yerde 'lhıı ! '  ( 'Aha')  diyecek ve hatta kendi dramamıza 
gülüyor olacağız. 

Bu Süreci tamamladığımızda, duygusal yüklerimizi bütünle­
yecek içgörü, deneyim, algısal araçlar ve fiziksel pratik ile yet­
kin kılınmış olacağız. Bu yetenek yaşam deneyimlerimizden 



1 6 6 1 VAR O LU Ş  S Ü R E C i  

endişeyi çıkartacak. Ne kadar çok şimdiki zaman farkındalı­
ğı kazanırsak, o kadar bilinçli olacağız. 

Bu süreci tamamlamadan kendimizi tam olarak hissedeme­
yiz. Kendimizi tam hissetmemiz için süreci tamamlamamız 
gerekir. 

Sürece güvenin. Bu kelimeler şüpheli ve karmaşık durum­
ların önündeki yığını kaldırır. Hepimiz yolculuğumuz boyun­
ca bu şüpheli ve karmaşık anları deneyimleriz çünkü deneyim­
lerimizde zihnimizin düşünen kısmıyla yönümüzü bulamadı­
ğımız, kontrol edemediğimiz ve hatta anlayamadığımız yön­
ler bulunur. Bu yolculuğa karar verdiğimizde ne olursa olsun 
sürece güvenmek için elimizden geleni yaparız. 

Tek çıkış içinden geçmektir. 



YOLCULUGA HAZ IRLANMAK I 1 6 7 





BÖLÜM 3 

VAROLUŞ SÜRECİ 





VA R O L U Ş  SÜ REC İ  l 1 7 1  

Artık kendimizi zihinsel olarak yaşam deneyimlerimizin 
kalitesini güçlü ve mükemmel bir şekilde etkileyecek olan bu 
içsel yolculuk için hazırlamış bulunuyoruz. Bu yolculuğa baş­
larken aşağıdaki şu birkaç düşünceyi hatırlayarak rahatlaya­
lım: 

Kendi isteğimiz dışında Varoluş Süreci'ne başlamak için 
gerekli başka hiçbir koşul yoktur. 

Bu deneyimde ilerlememiz için bize kendi kapasitemizin 
elverdiğince izlememiz gereken direktifler haricinde uymamız 
gereken belli bir yol yoktur. 

Hiçbir doğru ya da yanlış deneyim yoktur. Sadece deneyim 
vardır. Ve deneyimlediğimiz bize her zaman 

en uygun ve yararlı olandır. Sadece direktifleri izleyip Süre­
ci tamamlayarak başarıya ulaşırız. Tamamlamak başarmaktır. 
Başarmak tamamlamaktır. 

İÇGÖRÜ VE HİSSEL ALGILAMA 
Varoluş Süreci'ne başlarken kendimizi bilinçli bir şekilde, 

bizim yol göstericimiz olan Varoluşa açmak için cesaretlendi-



1 7 2 I VA R O L U Ş  SÜ REC İ  

riliriz. Zaten bu kitabın ilk bölümünü okumaya başladığımız­
da bu içsel varlığımız uyanmaya başladı. Farkında olalım ya 
da olmayalım onun iletişimine aslında aşinayız. Varoluş Süre­
ci metni içerisinde biz bu iletişime içgörü diyoruz. 

Kitabı buraya kadar okuyarak aslında dönüştürücü algısal 
çerçeveyi oluşturduk. Bu çerçeve bize bilinçli karşılıkları, haf­
talık okumaları ve algısal araçları daha derin olarak kavrama 
olanağı veriyor. Ayrıca bu çerçeve bizim enerjetik uygulamala­
rı daha nazik ve kolay bir şekilde yapmamızı sağlıyor. 

Varlığımızın bizimle iletişimi sessizliği temel alarak sezgile­
rimizle olur. Sezgilerimiz bizim neyi bilmeye ihtiyacımız varsa 
o anda bilmemizi sağlar. Önce bilinçli olarak içgörü kapasi­
temizi geliştirmeliyiz. Bu duygusal yüklerimizin bütünlenme­
si sonucunda kendiliğinden gelişecek. Duygusal yüklerimizi 
koşulsuz olarak hissettiğimizde, hissel algımız da doğal ola­
rak gelişecek. 

İçgörümüz bizimle temel olarak hissel algılarımız yoluyla 
iletişim kurar. Bir şeyin doğru olup olmadığını hissederiz. Bu 
hissel kapasitemizin gelişimi ile doğrudan Varlığımızdan gelen 
içgörüleri kavrayabiliriz. Bu şekilde zihin bedenimize olan 
bağlılığımız ve bağımlılığımız kaybolur. 

Varlığımızın sesini dinleyebilmeyi bunları gözardı edip din­
ledikçe karşımıza çıkan neticelere şahit olarak deneme-yanılma 
yoluyla geliştiririz. Varlığımızdan gelen içgörülere uymadığı­
mızda sendeleriz ve bu sendeleme sonunda kendisini dinlemiş 
olmamız gerektiğini görürüz. İçgörülerimizi uyguladığımızda 
başarılı oluruz ve kendisine şüpheye yer vermeden güvenme­
ye başlarız. Kişisel deneyimimizle Varlığımızın bizim için her 
zaman en iyisini istediğini görürüz. Bunu hissederiz. 

İçsel yönlendiricimiz zihnimizle bizi manipule etmeye ya 
da duygusal sallantılar yaşatmaya çalışmaz. Bizi kendisini 



VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  1 1 7 3  

dikkate almadığımız için cezalandırmaz ya da onun rehber­
liğini kabul etmediğimiz için kendisini bizden uzaklaştırmaz. 
İçsel yönlendiricimiz drama yaratmaz. İletişimi nettir, saftır ve 
gerekli olduğu zamanda gereken kadardır. Zihin bedenimizin 
sesiyle yarışmaz. Anlama süreci yerine, anlık bilme durumla­
rı yaratır. 

İçsel yönlendiricimizden gelen olan talimatlar çoğunluk­
la anlamsız gelecektir; sadece 'bilgi' olarak mevcut olacaklar­
dır. Çünkü içsel yönlendiricimiz bizimle 'zaman'ın ötesinden 
konuştuğundan, neler olacağını önceden bilir. Buna bağlı ola­
rak iletişim her zaman mantıklı olarak bizim bağlı olduğu­
muz zamanla eşzamanlı olmayabilir. Onun için arkasını des­
tekleyecek mantıksal bir anlayış bulamasak bile içgörülerimi­
ze güvenmeliyiz. Varlığımızı dinlemek, şimdiki zaman farkın­
dalığına giden kapının kilidini açmak gibidir. 

Varoluş Süreci zihin bedenimizin sonsuz dırdırından kay­
naklanan enerjetik bariyerleri düzgün bir şekilde yıkmaya 
yönelir ki Varlığımızın sesini duyacak olan içsel kulağımızı 
tekrar uyandıralım. Buna niyet eder çünkü içgörüyü sağlamak 
herşeyi başarmak demektir. 

ŞİMDİ BAŞLIYORUZ . . .  



1 74 I VA ROLUŞ SÜREC İ  

BİRİNCİ HAFTA 

Önümüzdeki yedi güne vereceğimiz bilinçli yanıt: 

" BU AN ÖNEMLİDİR" 

Başlangıç ve Devamlılık 

Başlangıç 
İlk haftaya ve Varoluş Süreci yolculuğumuza başlamak için 

artık hazırız. Bu sayfayı işaretleyin ki ileride günlük ve hafta­
lık süreci takip etme konusunda bir karmaşa yaşarsanız göz­
den geçirebilirsiniz. 

Varoluş Süreci'ni başlatmak basittir: 
Verilen bilinçli yanıtları ezberlemek. 
Ne kadar bir okuma gerekli olduğunu görmek için hafta­

lık okuma materyallerine göz atmak. Bundan sonra ya tüm 
bölümü bir kerede okuyabilir ya da önümüzdeki yedi gün için 
bölümlere ayırarak okuyabiliriz. Her durumda da, tüm yedi 
gün boyunca okuma materyallerinin bir bölümünü ya okur ya 
da gözden geçiririz. 



VAROLUŞ S Ü R E C İ  I 1 7 5 

En az 15 dakika boyunca bağlantılı nefes alırız. Bu başlan­
gıç nefes seansları yöntemsel canlanma anlarının deneyimlen­
mesine hizmet eder. 

Devamlılık 
Her yeni haftalık seansı başlattıktan sonra yedi gün boyun­

ca yapmamız gerekenler: 
15 dakikalık nefes çalışmamızı günde iki kez, pratikli­

ği bakımından uyandıktan hemen sonra ve günün son eyle­
mi olarak gerçekleştirmek. Bazılarımız için yatmaya gitmeden 
önce nefes çalışması yapmak uygun olmayabilir. Bu bizi bir­
den canlandırabilir ya da günün bu saatinde çok yorgun ola­
biliriz. Bu durumda uygulamayı akşam daha erken bir saate 
ya da öğleden sonraya alabiliriz. Ancak uygulamayı her gün 
iki kez yapmak etkili bütünlemeyi/içselleştirmeyi desteklemek 
için gereklidir. 

Haftalık bilinçli yanıtlarımızı zihinsel olarak meşgul olma­
dığımız her an tekrarlamak. Yeni bir haftaya başlayıp, yeni bir 
bilinçli yanıt aldığımızda bir önceki haftanın bilinçli yanıtını 
kullanmayı tamamen bırakırız. 

Haftalık yazı bölümünü günlük olarak okumak ya da göz­
den geçirmek ve algısal araçları belirtildiği üzere uygulamak. 

Bu süreç boyunca verilmiş olan talimatlar bizim yararımı­
zadır. 

Bu sürece yöntemsel sorumluluklarımızı uygulamak için 
bir şekilde zaman bulacağımıza inanarak başlamak kendimi­
zi saboteye davetiyedir. Onun için her ne olursa olsun verilen 
talimatlara uyup onlara bağlı kalacağımıza söz veririz. Varo­
luş Sürecinin kapasitesi tutarlılık ile zenginleşir. Tutarlılık ara­
sıra ve sert bir şekilde yapılan uygulamalardan daha verimli­
dir. 



1 7  6 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

Kaçınılmaz olarak bizi istediğimiz bütünlükte hissettirme­
yen durumlar oluşabilir. Bunlar bizim teslimiyeti keşfedeceği­
miz zamanlardır. Tüm iyi niyetimize rağmen haftalık sorum­
luluklarımızı yerine getirmekten alıkonucu olaylarla karşıla­
şırsak, ne bu durumla ne de kendimizle savaşmamalıyız. Buna 
teslim olup devam etmeliyiz. Ancak teslimiyeti tepkisel olup, 
mazeret bulma ile karıştırmamalıyız. 

Teslimiyet ve tepkisellik arasındaki farkı görmenin altın 
kuralı şudur: süreç sorumluluklarımızı yerine getirmekten 
alıkonulduğumuzda kendimizi rahatlamış hissediyorsak tep­
kisellik içinde kendimizi sabote edici durumlar yaratıyoruz 
demektir. Ancak sürecin sorumluluklarını uygulayamadığı­
mızda üzülüyorsak, Varoluşun rutinimizi bizim yararımıza 
olacak bir şekilde tekrar düzenliyor olmasına bağlı olabilir. 
Bunun ayrımını daha sonrasında yapabileceğiz. 

Özellikle bir huzursuzluğumuz yüzeye çıktığında zihin 
bedenimiz sürecin yükümlülüklerini yapmamamız için bize bir 
sürü sebep bulacaktır. Kişisel irade ve disiplin burada gerekli­
dir. Süreci tamamlamaya ve tutarlı bir şekilde uygulamaya her 
yeni bir gün tekrar söz vererek kişisel irademizi güçlendirip 
dişisel disiplinimizi toplarız. 

Eğer yolda düşecek miyiz diye kendimize zihinsel ve beden­
sel işkence yapmamalıyız. Tekrar kalkıp devam ettiğimizde 
düşmek yenilgi değildir. Düşme, varış noktasından önce hare­
ketimizi durdurmak şeklinde olduğunda sadece düşmektir. 

BİLİNÇLİ BAGLANTILI NEFES EGZERSİZİMİZ 

Varoluş süreci boyunca nefes çalışmalarımız şu şekilde ola­
caktır: 



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  l 1 7 7  

Sırtımız dik, gözlerimiz kapalı bir şekilde rahat bir pozis­
yonda oturarak başlıyoruz. Bağdaş kurarak yerde oturabi­
lir ya da bir sandalyede düz bir şekilde oturabiliriz. Uyku ile 
güçlü bağından dolayı yatakta olmaması tercih edilir. Amaç 
hem bedenimizi tetikte tutacak hem de bedenimizi unutmamı­
zı sağlayacak bir pozisyon bulmaktır. 

Isının rahatlayabileceğimiz bir sıcaklıkta olmasına dikkat 
etmeliyiz. 

Nefesimizi doğal olarak bağlıyoruz. Başka bir deyişle, nefes 
alış ve verişlerimiz arasında bir duraksama olmadan nefes alı­
yoruz. Sadece nefes alırken biraz daha canlıyızdır, nefes alış 
sesimizi kendimiz duyarız. Nefes verişimiz kendiliğindendir. 
Gözümüzde bir fıskiye canlandırabiliriz: enerj i sadece suyu 
havaya fışkırtmak için gereklidir, su yerçekimiyle doğrudan 
aşağı inecektir. Nefes alışımız suyun fışkırması, nefes verişimiz 
de suyun doğal olarak yeryüzüne dönmesi gibidir. Nefes alışı­
mızda hafif bir efor uygulasak da nefes verişimizde rahatızdır, 
nefes alış ve verişimizin eş sürede olması önemlidir ve kesin­
likle aralarında duraklama yoktur. Niyetimiz nefes alış ve veri­
şimizin tek bir bağlantılı nefes - tek bir devamlı akış olma­
sıdır. (Varoluş Süreci'nin web sitesinde www.thepresencepor­
tal.com nefes çalışmasının sesli bir örneği mevcuttur). Burun 
nefesi idealdir, ancak burnumuz tıkalıysa ağzımızı kullanabili­
riz. Kesinlikle burnumuzu ve ağzımızı birlikte kullanmamalı­
yız. Başka bir deyişle nefes alırken burnumuzu, nefes verirken 
ağzımızı (ya da tam tersini) kullanmamalıyız. Ağız ve burnu­
muzu birlikte kullanmak vücudumuzdaki oksijen ve karbon­
dioksit dengesini bozabilir. 

Varoluş Süreci boyunca nefesimizi Ben şimdi burada birim 
bilinçli yanıtıyla eş zamanlı olarak uygulayabiliriz. Nefesimi­
zi ve zihin çalışmamızı şu şekilde eş zamanlı uygularız: Ben 



1 7 8 I VA ROLUŞ  SÜ REC İ  

-nefes alış, şimdi-nefes veriş, burada-nefes alış, birim - nefes 
veriş. Her nefes alış ve veriş döngüsünde aynı kelimeleri kulla­
narak. Bu bilinçli yanıt sadece nefes seansımız içindir. 

Bağlantılı nefese geçtiğimiz an, şimdiki zaman farkındalığı­
na girmiş oluruz ve zaman algımız kendiliğinden saat zaman 
kavramından farklılaşır. Bunun için düzgün zamanı tutmamız­
da bize yardımcı olması için bir saate ihtiyacımız olabilir. 

Seansımızı tamamladığımızda, dikkatimizi nefesimizden 
ayırıp sessizce oturmamız ve her ne deneyimliyorsak koşulsuz 
olarak kendimizi açmamız istenir. Tüm deneyimlerimiz geçer­
lidir. 

İlerledikçe günde iki kez uyguladığımız 1 5  dakikalık nefes 
seanslarının süresini artırmak isteyebiliriz. Bu teşvik edilir. 
Ama hiçbir şekilde, ne olursa olsun seanslarımız 15 dakika­
nın altında olmamalıdır. Kendimize bu kısa zamanı ayırma­
mak için zihin bedenimiz sayısız mazeretler bulacaktır. Bu saç­
malığa kanmayın. 

Nefes seansımız sırasında fiziksel, zihinsel ve duygusal her 
ne oluyorsa olmak durumundadır. Deneyimimizin doğası nasıl 
olursa olsun - onu rahat ya da rahatsızlık verici olarak algıla­
yabiliriz - nefesimizi bağlantılı tutmalı, rahat kalmalı ve müm­
kün olduğunca hareketsiz oturmalıyız. Nefesimizi bağlı tutup 
mümkün olduğunca rahat kaldığımızda yüzeye çıkan tüm 
rahatsızlıklar nefes seansımızda bütünlenecektir. Bedenimiz­
deki karıncalanmalar sonrasında vücudumuzda devam edebi­
lir. Bu normal ve yararımızadır. 

Bilinçli bağlantılı nefes seansı sırasında deneyimlediği­
miz herhangi bir rahatsızlık yüzeye çıkan duygusal yüklerin 



VA ROLUŞ  S Ü REC İ  l 1 7 9 

bütünlendiğinin bir göstergesidir. Her zaman sürece güvenin 
ve seansı tamamlayın. 

Varoluş Süreci oldukça nazik ve verilen basit talimatlar uygulan­
dığında tamamen güvenlidir. Rahatsızlık verici deneyimlerin bizi 
uydurma korkulara sürüklemesine izin vermeyelim. Bunun yerine 
bu rahatsızlıkların bize deneyim kalitemizin nedenselliğini enerjetik 
olarak etkilediğimizin bir teyidi olarak hizmet etmesine izin verelim. 

Her durumda sürece güvenelim. Doğal ve normal nefes alarak 
şimdiye dek hiç kimse zarar görmedi. 

Nefes seansımız boyunca bilinçsiz durumlara geçebiliriz. Bu 
bilinçsizlik kendisini seans sırasında hiçbir ikaz olmaksızın uyuya 
kalmak gibi gösterebilir. Ya da anestezi almış gibi hissedebiliriz. Bu 
deneyim geçerlidir. Derin bilinçaltı hatıraları aktive olup yüzeye çık­
maya başladığında gerçekleşir. Her nefese oturuşumuzda devam­
lı olarak bilinçsizlik durumuna geçtiğimizi görüyorsak nefes alma 
tempomuzu tekrar mevcut hissedene kadar arttırmamız tavsiye edi­
lir. Nefes tempomuzu arttırdığımız zaman bile nefes alış ve verişimi­
zi dengeli tutarız. 

Nefes ritmimizi hızlandırmamız nefes alışverişimizdeki olası bek­
lemeleri en aza indirir. Uykuya dalışımızın her zaman nefes veriş 
sonunda gerçekleştiğini farkedeceğiz. Ve hızlanmamız bunun olası­
lığını en aza indirecek. 

Tekrar bilinçli hissettiğimizde, normal nefes tempomuza geri 
dönebiliriz. Kendi varlığımızı daha çok hissettiğimizde, bilinçaltımı­
zın yüzeye çıkması bizi daha az etkileyecek. Başka bir deyişle, kendi­
mizi derin bir bilinçsizlikte hissettiğimizde tek çıkış yolu nefes alma­
ya devam etmektir. 



1 8 0 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

NEFESİN İÇİNE DOGRU 
Varoluş Süreci bilinçli bir şekilde oturup bağlantılı nefesi­

mizi almamızla başlar. 
Bu yolculuğa başlayan diğer birçok kişi gibi günlük 15'er 

dakikalık Nefes Çalışmalarını oldukça zorlayıcı bulabili­
riz. Hatta bazı zamanlar bu çalışmaya karşı oldukça yoğun 
dirençle karşılaşabiliriz. Oturup nefes çalıştığımız ilk 1 5  daki­
ka hayatımızın en uzun onbeş dakikası gibi gelebilir. (Diğer bir 
taraftan da birkaç dakika sürmüş gibi gelebilir) .  Bunun nede­
nini bilmek hem bizi motive edecektir, hem de zihinsel engel­
leri aşmamıza yardımcı olacaktır. Tüm bu tepkiselliğimiz duy­
gusal mühürlerimizin yüklerinin yansıtıldığı zihinsel bariyer­
lerdir. 

Günde iki kez 15 dakika oturup bağlantılı nefes almanın 
bizi bu kadar zorluyor olması uygulamanın zor olmasından 
değildir. Nefes Çalışmasının kurallarını takip ettiğimizde bizi 
doğal nefesimize götürür. Nefesimiz normaldir. Hiçbir çaba ya 
da özel pozisyon gerektirmez. Aslında bizden özel olarak iste­
nen hiçbir şey bulunmaz. Hatta bizden yapmama haline gelip 
hiçbir şey yapmamayı deneyimlememiz istenir. Bundan dola­
yı günde iki kez yapacağımız 15'er dakikalık bilinçli bağlan­
tılı nefes çalışmaları fiziksel bir hareket ve çaba gerektirmez. 

İlk neden bilerek ya da bilinçaltımızda Varoluş Sürecine 
bir başkası bize söylediği için başlamış olabiliriz. Birisi bize 
'yardım' etmek için bizi Süreç ile tanıştırmış olabilir ve biz de 
onları mutlu etmek ya da onaylarını almak için bu Sürece baş­
lamış olabiliriz. 

Veya yanlış yönlendirilmiş başka motivasyonlarımız var­
dır. Mesela, bu Sürece başlayarak sevgilimizin geri döneceği­
ne inanabiliriz çünkü Süreç boyunca ayrılmamıza sebep olan 
konular üzerinde çalışacağımızı düşünüyor olabiliriz. Ya da 



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  I 1 B 1  

Süreci tamamladığımızda zengin olacağımızı düşünebiliriz. 
Eğer bu şekilde bizim dışımızda birisinin motivasyonuyla 

bu Sürece başlıyorsak bizim için zorlu olacaktır çünkü eğer 
kendimiz dışında birisi için bunu yapıyorsak bu deneyimde 
ilerlemek için gerekli olan isteği bulmamız güç olacaktır. Varo­
luş Sürecini tamamlama isteği kendi içimizden gelmelidir. Bir 
başkası için içsel bir çalışma yapamayız. Bir başkası için nefes 
alamayız. 

Varoluş Süreci aslında hayatımızda kendimiz için 'gerçekte' 
yaptığımız ilk şey olabilir. Sürece başlayan herkes için durum 
zordur. Yaşamımızdaki davranışlarımızın, görüntümüzün ve 
dıştan beklentilerimizin yaralarına katlanmak durumundayız. 

Çocuklar olarak bu dünyanın düzenine, alışkanlıkları­
na ve 'uygun' davranışlarına ailemizin rehberliği, yönlendir­
mesi ve baskısıyla gireriz. Aslında kişisel irademizin eksikli­
ği bizim annemizle olan yakın ilişkimizin bir sonucudur. En 
baştan itibaren annemiz tarafından söylendiği şekilde yemek 
yedik, giyindik, banyo yaptık ve davrandık. Daha sonra anne 
ve babamızın gözlerinden algılayarak uygun olan şekilde dav­
randık. Bunun bir sonucu olarak bugün bilinçaltımızda yemek 
yememizin, yıkanmamızın, giyinmemizin ve davranışlarımızın 
altındaki motivasyonumuz tamamen başkalarının varlıkları­
nın yansımasından kaynaklanır. Bilinçsizce 'başkalarını' anne 
ve babamızın yansımaları olarak kullanırız. Başkalarının var­
lıklarıyla, anne ve babamızı mutlu ve tatmin etmek için çaba­
lıyoruz ki, böylece onların onayını alalım ve koşulsuz kabul­
lenmelerini kazana bilelim. 

Anne ve babamızın isteklerine uygun davranışımızın altın­
daki ilk motivasyon kaçınılmaz olarak çocukluktan ergenli­
ğe ve yetişkinliğe geçerken form değiştirir, değişime uğrar. 
Küçükken ailemizin sevgi ve onayını kazanmamızı sağlayacak 



1 8 2  I VAROLUŞ  SÜ REC İ  

olan bu mecburi davranışları uygulama hali otomatik şekil­
dedir. Ergenlik yıllarında bu davranış değişerek kendi akran 
gruplarımıza uyum sağlama arzusu şekline dönüşür. Yetişkin­
lik deneyimlerimize geldiğimiz yıllarda ise dışsal onaylanma, 
sorumluluk alma ve öncü olma isteği ile örtülür. 

Buna dayanarak, davranışlarımızın büyük bölümü tep­
ki alma arzusu, yani başkalarının dikkatini çekme ve onayını 
alma arzusu ile sahnelenen dramlardır. Bazılarımızda bu arzu 
tam tersi yönde gerçekleşir. Başka bir deyişle uyum göstermek 
ve öncü olmak istemeyiz. Bu karşı koyuş da aslında bir reak­
siyondur ve ailemizle olan ilk ilişkimize kadar izi sürülebilinir. 

Dikkat çekme isteğimizi her ne şekilde gerçekleştirir ya da 
bu isteğimizin üstünü her ne şekilde örtersek örtelim, dÇ!rin bir 
iç gözlemle bizi zorlayan durumun sahteliğini gösterecektir. 
Trajik olan, tüm hayatımız boyunca devam edip kendimiz için 
'gerçek' ve kalıcı hirşey yapmayabiliriz. İçgörülerimizi gözardı 
edip, dış dünyanın ışıltısına kapılabiliriz. 

Hatta kendimiz için yapılan yatırıma 'kendini düşünen' 
denildiğinde bu bizim kendimizi suçlu hissetmemizi bile sağ­
layabilir. Kendimize bakmanın bile bencilce olduğunu düşü­
nebiliriz. Çünkü zaman merkezli modern dünyamızda, biz­
den saat gibi hareket etmemiz beklenir. Hayatımızı tüm sosyal 
mekanizmaya bağlı bir parça gibi sürdürmemiz beklenir ve bu 
makineden bağımsız olarak kendi kişisel evrimimiz için yap­
tığımız çalış malar, beslenmeler desteklenmez çünkü bunların 
değeri bütün tarafından algılanamaz. 

Günümüzde yaşadığımız toplumda bir başkası tarafından 
tanınmaya ya da onaylanmaya o kadar odaklı yaşarız ki ken­
di isteklerimizin gerçek doğasını göremeyiz. Kendimize ait çok 
az ya da hiç kişisel arzumuz olmadığını farkedemeyiz bile. Her 
yaptığımız ya başka birisi için ya da başka biri istediği içindir. 



VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  1 1 8 3 

Çoğumuz, yaşadığımız çevreden alınıp hiçbir insan ya da evcil 
hayvan olmayan bir adaya bırakılsak yüreğimizdeki arzuyla 
muhtemelen kayboluruz. Bunun sebebi ise yaşamımızın baş­
langıcından bu yana tüm motivasyonumuzun başkalarının 
varlığından kaynaklanmış olmasıdır. Eğer kaybolmazsak güç­
lü bir içsel dönüşümden geçeriz. Dışımızda olanları algımız­
dan bağımsız olarak irademizi güçlendirecek bir kas geliştir­
memize imkan verilmemiştir. 

Bu kişisel irade eksikliğimizin işareti bizim 'evet' derken 
'hayır', 'hayır' derken de 'evet' demek istememizdir. Bu hiçbir 
kişisel irademiz olmadığının ve davranışlarımızın dış koşullar 
tarafından dikte ettirildiğinin bir göstergesidir. Eğer kendimizi 
bir kez bile yaşamımızda bunu yaparken yakalarsak bilinçsiz­
ce bunu devamlı yaptığımıza emin olabiliriz. 

Başkaları tarafından tanınmak ve onaylanmak için yaşıyor­
sak, kendimiz için ilk kez 'gerçek' birşey yapmaya adım attı­
ğımızda, mesela günlük 1 5  dakikalık nefes çalışmamızda, çok 
güçlü bir direnç duvarıyla karşılaşacağımızdan emin olabiliriz. 
Bu görünmez bir duvar olacaktır ve ilk başta aşmak imkansız 
görünebilir. Ama aslında değildir. 

Günlük nefes çalışmalarımıza olan direncimiz başkalarına 
bu çalışmaya başlama niyetimizi anlatmaya başladığımızda 
artma eğilimi gösterecektir. Bu kendimiz için başladığımız her 
türlü çalışmadan bahsederken karşılaştığımız bir risktir. Bir­
çok durumda bunu dışarıdan destek ve onay almak için yapa­
rız. 

Varoluş Sürecine başladığımızda konuşmalarımızda sadece 
geçerlilik arayışımızdan dolayı başkalarına anlatmaya meyil­
li olacağız. Böyle davrandığımızda Varoluşun farklı bir esp­
ri anlayışı olduğunu göreceğiz. Onaylanmayı beklediğimiz bir 
anda "nefes çalışması mı yapıyorsun? Ama sen zaten nefes 



1 84 I VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

almayı biliyorsun, ha-ha" şeklinde cevaplar alabiliriz. Duya­
cağımız diğer tepkiler şu şekillerde olabilir: 'Ben daha önce 
denedim, bir faydası olmuyor. '  'Tüm bunları biliyorum, işe 
yaramıyor."Neden geçmişle uğraşıyorsun? Sadece yaşamına 
devam et. '  'Bu çeşit şeylerle uğraşmayı çok severim ama şu 
anda gerçek dünya ile uğraşmalıyım. '  Bununla birlikte gün­
lük nefes çalışmalarımıza olan direncimiz daha da artar çünkü 
niyetimiz hiç kimse tarafından onaylanmamıştır. 

Diğer taraftan çevremizdeki herkes Varoluş Sürecine başla­
mamızın ne kadar güzel ve onurlu bir hareket olduğunu söy­
lerse durum farklı olur; günlük nefes çalışmalarımıza devam 
etmemiz oldukça kolaylaşır. Kolaylaşır çünkü geri bildirim­
de bulunup çabamız için övgü alabiliriz. Ama bu durumda 
'gerçek' hiçbir kazanımımız olmaz çünkü kazancımız sadece 
başkalarının mevcudiyetine bağlıdır. Örneğin kişisel irademi­
zi geliştiremeyiz. 

Varoluş Süreci'nde gerçek birşey başarmak için bu yolculu­
ğu içimizden gelen istekle yapmamız gerekir. Muhtemelen bir 
noktada hepimiz ne yapmakta olduğumuzu başkalarına anla­
tarak onay arama yanlışına düşeceğiz. Bu bizim toplu, alışı­
lagelmiş ve mühürlenmiş tepkisel davranışımızdır. Bu sonuç­
suz çaba için fazla enerji harcamamayı ümit edelim. Sonuç­
ta sürecin etkisi için tek gerekli olan kendi kendimizi onayla­
mamızdır. 

Onun için bu sürece kendimiz için başlamaya bilinçli olarak 
gayret ederiz. İçsel olarak başardığımız herşey kaçınılmaz ola­
rak bizim yer aldığımız dünyaya da yarar sağlamaktadır. Ama 
başlangıçta gösterdiğimiz çabanın ürünlerini biz toplamalıyız 
çünkü sahip olmadığımız bir şeyi başkasına sunamayız. 



VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  1 1 8 5 

Almak için niyetlenmemiz gereken ilk ödül kendi kişisel 
irade gücümüzü geliştirmektir, dışarıda olanlara aldırmadan 
hareket etme iradesi. Bu günde ikişer kez uygulayacağımız 15 
dakikalık bilinçli bağlantılı nefes çalışmalarımızın meyvelerin­
den biridir. Her seans birbiri üstüne dizilen bloklar gibi kişi­
sel irademizi inşa edecektir ama sadece kendimiz için, 'başka­
ları' için değil. Bir başkası bizim için nefes alamaz. Tutarlılık, 
bu girişimde kişisel iradeyi toplamak için en doğru reçete ola­
caktır. 

Hiç kimsenin Varoluş Sürecine neden başladığımızı anla­
masına gerek yoktur. Bu süreç, yaşam deneyimlerini tepkiden 
karşılık vermeye geçirecek, gerçek harekete hazır olan kişiler 
için açık ve net olacaktır. Bazı zamanlar biz bile nefes çalışma­
sını ve hatta tüm süreci neden yaptığımızı anlamakta zorlana­
biliriz. Bu normaldir çünkü zihin bedenimiz kendisini tanrısal 
olarak görse de yaşam kalitemizin sorumluluğunu alma fikri­
ni kavrayamaz. 

Zihin bedenimiz sadece suçlamayı anlar. Deneyimlerimiz 
zihnimizdeki planlara ve takvime uymadığında suçlu bir baş­
kasıdır. Bu yüzden bizler anlayabildiklerimizin ötesini ve üstü­
nü uygulama niyetinde olmalıyız. Her ne olursa olsun günlük 
nefes çalışmalarımıza devam ederiz. Günlük nefes çalışmala­
rımız aradığımız meyvayı bize sunacak olan bitkinin tohum­
larıdır: Varlığımız ile şimdiki zaman farkındalığının algısal 
deneyimi ile yakın ilişki kurmak. 

Günlük nefes çalışması zamanlarını kendimiz için özel kıl­
mamızın yardımı olacaktır. Bu bizim zamanımızdır. Bize yar­
dımcı olması açısından mümkünse süreç boyunca hep aynı 



1 8 6 I VAR O L U Ş  SÜ REC İ  

yerde ve zamanda bu görevimizi her gün gerçekleştirmeliyiz. 
Aşinalık asi zihnimizi sakinleştirir, tutarlılık da irademizi güç­
lendirir. 

Süreç boyunca güne bu nefes çalışmalarıyla başlayıp bitir­
meyi seçtiğimizde tüm deneyimin bizim için daha yumuşak 
geçmesini sağlayacağız. Nesnel ve duyarlı kalarak bunun uya­
nış anlarımızın açılış ve kapanış şarkısı olmasına niyet edelim. 
Günlük rutinimizde 'yaşamın nefesi' ile olan bağımızı yükselt­
tikçe kişisel irademizin tekrar doğuşunu gerçekleştireceğiz. Bu 
yaşama isteğimiz bizim dışımızda başka hiçbir şeye ve kimse­
ye bağlı değildir. Kendi içimizdedir ve tüm yaşam onun içinde­
ki güçten beslenir. 

VAROLUŞ VE KİŞİSEL İFADE 
Doğumumuzdan itibaren kimliğimizin bizi diğer herkes­

ten ayırdığı öğretilir. Başka bir deyişle, gerçek kimliğimizin dış 
görünüşümüze, davranışlarımıza ve bizim kişisel yaşam çevre­
mize dayalı olduğu öğretilir. Bundan dolayı bizler kendimizin 
bedenlerimiz, davranış kalıplarımız ve deneyimlerimiz oldu­
ğuna inanırız. Ancak tüm bu dışsal durumlar bizlerin yaşa­
makta olduğu deneyimlerdir ve bize gerçekte kim olduğumu­
zu söylemezler, söyleyemezler. 

Ama biz gerçekten kimiz ve neyiz? Herkesle birlikte ve 
devamlı olarak paylaştığımız nedir? Tüm insanlığın ortak 
noktası nedir? 

Deneyimlerimizin doğası bizi devamlı olarak değiştirir, 
hem form hem de kalite olarak. Deneyimlediğimiz form önce­
ki düşüncelerimize, kelimelerimize, anlamlarımıza bağlıyken 
deneyimlerimizin kalitesi ise tamamen bizim o andaki anlam-



VA ROLUŞ  S Ü R E C i  l 1 8 7 

landırmamıza bağlıdır. Deneyimlerimiz gelip geçici ve değiş­
kendir ancak biz katılımcı, gözlemci ve şahit olarak kalırız. 
On yıl önce deneyimlerimiz farklıydı ama o zamanki tecrü­
beleri edinen bir tarafımız halen bizim içimizde mevcut ve şu 
andaki tecrübelerimizde mevcut. 

Deneyimlerimizdeki değişimin sürekli olduğunu algılamak 
çok büyük bir içselliktir çünkü ancak biz bu şekilde deneyim­
lerimizin kalitesinden memnun değilsek bunları değiştirmek 
olasılığına sahibiz. Bu algılama Varoluş Sürecinin tam kalbi­
ne gider. Bu macera, kendimizi değiştirmeye çalışmakla ilgili 
değil; yaşam deneyimlerimizin kalitesini değiştirmekle ilgilidir. 

Varoluş Süreci kim ve ne olduğumuzu değiştirmemi­
zin imkansız olduğu noktasından hareket eder, çünkü bizler 
ölümsüz değişmeyen Valıklarız. Ancak kendimizi deneyimleri­
mizden bilinçli bir şekilde ayrıştırmayı öğrendiğimizde, net bir 
şekilde deneyimlerimiz devamlı olarak değişse de, deneyimle­
yenin sabit kaldığını göreceğiz. Değişmeyen ölümsüzdür. 

Varoluş Süreci boyunca, kim ve ne olduğumuzu ortak Varo­
luş ile gireceğimiz yakın temas ile görmeye davet ediliriz. Var­
lığımızın bu yönüne bazıları 'gözlemci' der. Çünkü o hayatı­
mız boyunca herşeyi izler ve bize neler olduğunu bilir. Şimdi­
ki zaman farkındalığına tam olarak girdiğimizde, aynı zaman­
da Varlığımızın bilmemiz gereken herşeyi kapsadığını keşfede­
ceğiz. Varlığımızla bilinçli bir ilişki kurduğumuzda şunları far­
kedeceğiz: 

Varlığımız hiçbir güçlük bilmez. Bu Varlığımız bizim bas­
tırdığımız duygusal yükleri bilincimize getirip bilinçli olarak 
bütünlememiz için tam da gerekli olan durumları bizim dene­
yimimize getirecek kapasiteye sahip demektir. Varlığımızın 
önümüze çıkardığı her ne ise onları yanıtlayıp bütünleyerek 
şimdiki zaman farkındalığı kazanırız. 



1 8 8 1 VA ROLUŞ  S Ü R EC İ  

Varlığımız sadece bizim gerçek iyiliğimizi ister. Varlığımız 
kendisini bildiğinden bizi kendimizi tanıdığımızdan daha iyi 
tanır. Şimdiki zaman farkındalığı kazanmamız için tam ola­
rak neyi deneyimlememiz gerektiğini bilir. Kendimizi ona tes­
lim ederek, süreç boyunca önümüze çıkardığı deneyimlere de 
teslim oluruz. Deneyimimiz Varlığımız tarafından öngörüldü­
ğü için, sadece geçerli değil aynı zamanda da gereklidir. 

Herbirimizin içindeki Varlık Bir'dir ve tüm yaşayan canlı­
lardaki Varlıkla aynıdır. Varlığımız herşeyi kapsayan bir ortak 
farkındalık alanı olduğundan öz kimliği tüm yaşamla paylaşı­
lır. Varlığımız bizim yaşamla olan ortak bağımızdır. 

Varlığımız bizim yaşamımıza karışmaz. Sadece bilinçli ola­
rak kendimizi ona bıraktığımız yaşam deneyimlerimize katı­
lır. Kendimizi ona bırakmak bizim en büyük amacımızdır ve 
Varoluş Sürecinde karşılaşacağımız en güçlü öğretidir. Hem 
Varlığımızdan bize deneyimlerimizde yardım etmesini isteyip 
hem de eşzamanlı olarak bunun üstesinden kendimizin nasıl 
geleceğini bulmaya çalışmak amaca zarar verir. 

İlk başta yukarıdaki konuları sadece birer zihinsel kav­
ramlar olarak kabul edebilir ya da etmeyebiliriz. Ancak kişi­
sel Varlığımızı etkinleştirdikçe (ya da başka bir deyişle yaşa­
mımızda daha çok varlık gösterdikçe), bizlere bunların doğru 
olduğunu kanıtlayacak deneyimler verilecektir. Ve bu farkın­
dalıklar deneyimlendikten sonra daima bizimle birlikte kalır. 
Şimdiki an farkındalığı bir kez bilinçli olarak yaratıldığında 
kendiliğinden devam edecektir. 

Nefes çalışması, Varlık Aktivasyon Deneyimleri ve Algısal 
Araçlarla İçsel Varlığımızla olan ilişkimizi geliştirdikçe, çocuk­
luğumuzdan beri kişisel kimlik olarak kabul ettiğimizin aslın­
da özümüz olmadığını net bir şekilde göreceğiz. Kendi özsel 
varlığımızın aksine, yetişkin kimliğimizin bütünlenmemiş 



VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  l 1 8 9 

mühürlerimize bir tepki olarak oluşan dışsal sahte suretimiz 
olduğunu yavaş yavaş anlarız. 

Varoluş Süreci bizlerin, başkalarından farklı olmamızı sağ­
layanın aslında bizim en sınırlı ve terk edilmiş yönümüz oldu­
ğunu görmemizi sağlayacaktır. Bize kendimizi bu dış durum­
larla (görünüşümüz, davranışlarımız, yaşam şartlarımız) 
tanımladığımızda aslında kendimizi yaşamın içindeki limitsiz 
titreşimden ayırıp kısıtladığımızı gösterecektir. 

Kimliğimiz bizim ifademize demirlendiğinde bu bir yoru­
ma dayanır. Bu yorumlar geçmiş durumlarımıza, gelecek yan­
sıtmalarımıza, düşüncelerimize ve başkalarını anlayışımıza 
dayanır. 

Bizler bedenimiz ya da davranışlarımız hatta şu anki dene­
yimlerimizdeki durumlar değiliz. Dışsal ifademiz geçicidir ve 
sürekli olarak değişen fiziksel, zihinsel ve duygusal bir yol­
culuktur. Geçicidir ama biz kalıcıyız. Daha net bir açıklama­
sı bizim tüm yaşamla paylaştıklarımızdır. Yaşamla ne paylaşı­
yoruz? 

VAROLUŞU DENEYİMLEMEK 

Basit nefes egzersizimiz şimdiki zaman farkındalığımızı can­
landırarak bizim Varlığımızı deneyimsel olarak farketmemi­
ze yardımcı olur. Ancak zihin bedenimizin böyle bir deneyi­
me bağışıklığı vardır ve onda hiçbir yarar görmez. Eğer onun 
yoluna izin verilise hiçbir gelişme gösteremeyiz. Nefes çalış­
malarımızı bunu aklımızda tutarak yapmalı ve kendimizi zihin 
bedenimizin soytarılıklarını atlatmak için eğitmeliyiz: 

Ne olursa olsun duraksamadan nefes alırız. Bu nokta 



1 9 0 I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

oldukça önemlidir. Seans sırasındaki şimdiki zaman farkında­
lığı deneyimimiz, duraksamadan nefes alma süremizin uzun­
luğuna dayalı olarak artar. Bunun için nefes egzersizi süresin­
ce nefeslerimizi bağlantılı tutmalıyız. Şimdiki zaman farkın­
dalığı deneyimimiz nefesimiz bağlantılı kaldığı sürece artarak 
genişler. Durduğumuz an, bu sadece birkaç saniye bile olsa, 
büyüttüğümüz bağlantı ve bu deneyime olan farkındalığımız 
zayıflar ve biz kazandığımız farkındalığı kaybetmiş gibi hisse­
debiliriz. Ama şunu bilmemiz önemlidir; duraklamayla nefes 
seansı ile kazanmış olduğumuz sürecin etkisini kaybetmeyiz 
ama 'anda varolma'ya olan kişisel farkındalığımızı kaybede­
biliriz. Bunun için seansımız süresince ne olursa olsun ara­
larda duraksamamaya çalışmalıyız. Tuvalete gitmemiz ya da 
üstümüze bir battaniye örtmemiz gerekirse tüm bunları nefe­
simizi kesmeden gerçekleştirmeliyiz. Sümkürmemiz, öksürme­
miz, esnememiz ya da bir yudum su içmemiz gerekirse, bunla­
rı çabucak gerçekleştirmeli ve hemen nefese dönmeliyiz. Eğer 
bastırılmış duygularımız bırakılırken ağlamaya ihtiyaç duyar­
sak, bu ihtiyacımızı deneyimlemek için kendimize izin vermeli 
ama bu geçer geçmez nefese geri dönmeliyiz. 

Seans süresince mümkün olduğunca fiziksel olarak hareket­
siz olmalıyız. Şimdiki zaman farkındalığı sadece bilinçli bağ­
lantılı nefesle değil, aynı zamanda fiziksel hareketsizliğimizi 
seans boyunca korumamızla yaratılır. Seans sırasında nefe­
sin haricinde ortaya çıkan her fiziksel durum ya geçmiş dra­
maların bırakılması ya da egonun bizi İçsel Varlığımızın evi 
olan durgunluk noktasına ulaşmamamız için rahatsız etmesi­
dir. Hareket etme dürtümüzü gözardı ederek dikkatimizi Var­
lık Aktivasyon cümlemize vermek ve nefesimize devam etmek 
her zaman bizim yararımızadır. Seansta, kaşınmamalı, oyna-



VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  1 1 9 1  

mamalı, kendimizi sallamamalı, yoga pozisyonlarına girme­
meli, inlememeli ya da konuşmamalıyız. Bunların hepsi birer 
gereksiz dramadır. Drama şimdiki zaman farkındalığını anın­
da dağıtır. Varoluş Sürecindeki yolculuğumuzda bizim şimdi­
ki zaman farkındalığımızı gerçekleştirecek kendi doğal ve den­
geli nefes alışveriş hareketimiz dışında başka bir fiziksel hare­
ket yoktur. Diğer tüm fiziksel hareketler zihnimize göre, her ne 
kadar bağlantılı olursa olsun, dramdır. Sürecin amacı gereği 
şunu aklımızda tutmalıyız: Sessizlik, durgunluk, bilinçli bağ­
lantılı nefes ve Varlık Aktivasyon cümlesine odaklanmış zihin 
şimdiki zamana giden en hızlı yolu sunacaktır. Diğer herşey 
yanıltıcıdır. 

İLERİ, İÇERİ VE YUKARI DOGRU 

Şimdiki zaman farkındalığını deneyimlemeyi zorlayama­
yız ama gerekli temeli atabiliriz. İçsel Varlığımızın farkındalığı 
bizim en az beklentimizin olduğu anda bilincimize girecektir. 
Bu bize beklentide olmanın dezavantajlarını gösterir. 

Bu Sürecin her günündeki her an geçerlidir. Her nefes sean­
sındaki her bilinçli bağlantılı nefes bu Sürecin bizim için daha 
nazik (daha bilinçli) geçmesini sağlayacaktır. Bundan dolayı 
bizler İçsel Varlığımız olarak adlandırdığımız bu olağanüstü 
güçle olan özel bağımızı deneyimlemek için elimizden geleni 
yapmaya teşvik ediliriz. Bu bağlantıyı gerçekleştirdiğimizde, 
herşeyi gerçekleştirmiş oluruz. 

Kendimizi dürüst bir şekilde bu Sürecin tüm yönlerine ada­
dığımızda, tüm yaşam deneyimlerimizin kalitesini de yüksel-



1 9 2 I VAROLUŞ SÜ REC İ  

tiriz. Özünde bu deneyim bize, var olduğunu sanıp aslında 
hep ulaşılmayan bir uzaklıkta olan kendi duygusal yeniden 
doğumumuzu gerçekleştirmemize olanak verir. Varoluş Süre­
ci bizim özümüzdeki neşe, yaratıcılık ve barış durumuna sahip 
çıkmamızı sağlayacak nedensel olaylara ulaşmamıza olanak 
sağlar. Kimse bunu bizim için başaramaz. Kimse yapmamış­
tır ve yapmayacaktır. Yaşam deneyimlerimizin kalitesinden biz 
sorumluyuz. Bu bağı birkez kurduğumuzda herşeyi gerçekleş­
tirmiş oluruz. 

Bu sürecin tüm yönlerini uyguladığımızda tüm deneyimle­
rimizin kalitesini yükseltir. Bu sürecin özünde sunduğu, var­
lığından şüphelendiğimiz ama ulaşamadığımız duygusal bir 
yeniden doğumdur. Varoluş Süreci karşılaştıklarımızla özgün­
lüğümüzü, bütünlüğümüzü ve yakınlığımızı tekrar kurduğu­
muz nedensel olayları başlatan bir fırsattır. Kimse bunu bizim 
için gerçekleştiremez. Hiç kimse başarmamıştır ve başarma­
yacaktır. Tecrübemizin kalitesinden sadece kendimiz sorumlu­
yuz. Tecrübelerimizin kalitesini etkileyecek olan nedenlere bizi 
kendi ayakizlerimiz götürecektir. 

Her sabah nefes egzersizinden sonra şimdiki zaman farkın­
dalığımızı gün boyunca korumak için bilinçli olarak niyet­
lenmemiz yararlıdır . Şu basit tekniği uygulamak yararlıdır. 
Gün boyunca, nefesimizin farkına vardığımızda -ki varacağız­
zihnimizden Varlık Aktivasyon Cümlemizi tekrarlamayı hatır­
layalım. Aynı şekilde, Varlık Aktivasyon Cümlemizi söyleme­
yi hatırladığımızda -ki hatırlayacağız- bilinçli bağlantılı nefes 
almayı hatırlayalım. 

Gün boyunca mümkün olduğunca fiziksel ve zihinsel var 



VARO L U Ş  S Ü R EC i  1 1 9 3 

olma halinde kaldığımız sürece, sürecimizdekilere tepki ver­
mek yerine duygusal olarak cevaplar verebilmemiz daha ola- ·· 
sıdır. Bu şekilde tüm günlük aktivitelerimizde daha çok varlık 
gösterebiliriz. 

Ancak aklımızda tutmalıyız ki, her ne kadar kendimizi süre­
ce verirsek ve çabalarsak çabalayalım tamamen dikkatimizin 
dağılacağı süreçlerin içinden geçeceğiz. Bunlar derin bastırıl­
mış olan hatıralarımızın yüzeye çıkmasına hazır olduğumuzun 
göstergesidir. Bu zamanların, Sürecin gerekenleri açığa çıkar­
dığı zamanlar olduğunu anlayalım. Bu Süreç bizim içsel koçu­
muz tarafından yönetildiğinden, sindirebileceğimizden daha 
çoğu verilmeyecektir. Ve tabii daha azı da. 

BU İLK HAFTAYI TAMAMLAR 



1 9 4 I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

İKİNCİ HAFTA 

Önümüzdeki yedi gün boyunca kullanacağımız Bilinçli 
Yanıt: 

Bu dünyadaki yansımalarımı ve izdü­

şümlerimi kabul ediyorum 

HABERCİLERİ TANIMAK 

Varoluş Sürecini tamamladığımızda deneyimleyeceğimiz 
sonuçların en güçlülerinden birisi de tepkisellikten duyarlı 
varlıklara dönüşümümüz olacaktır. Bu dünyayı algılayışımıza 
yaptığımız sıradan ayarlama, tüm yaşam deneyimimizin kali­
tesini artıracaktır. Yaşam deneyimlerimizin kalitesinin sorum­
luluğunu almayı seçmenin sonuçları ebedidir. 

Düşüncelerimizin, sözlerimizin, anlaşmalarımızın sonuçla­
rı ne zaman gecikse, bize bir nedenden bağımsız olarak vuku 
buluyorlarmış gibi gelir. Neticede bu şekilde yaklaşarak yaşa­
mımızdaki olayların bizim başımıza geldiğini düşünür, bizim 
yüzümüzden gerçekleştiğini anlamayız. Bu bizi kurban ve 
galip zihniyetine sokar. 



VA ROLUŞ  S Ü R EC İ  I 1 9 5 

Kurban veya galip olmak ya y�şadığımız deneyimlerden 
şikayet ediyoruz ya da başkalarının deneyimleriyle yarışıyoruz 
demektir. Zamanın yarattığı neden ve sonuç arasındaki durak-
samadan dolayı, bizler aslında kendimizden ve kendi hareket- J 
!erimizin neticelerinden şikayet ettiğimizi ya da kendi yolu-
muza koyduğumuz engeller yüzünden kendimizle yarıştığımızı 
görmeyiz. Kurban ya da galip olmak kendi kuyruğunu yakala-
maya çalışan bir köpeğin davranışından farklı değildir. 

Tepkisel davranış " hayat bizim başımıza gelen olaylardır 
ve bizim görevimiz de irademizi hayat üstünde uygulamaktır" 
inanışına dayanır. Bu ilüzyonun bize gerçekmiş gibi görünme­
sinin tek sebebi bizim zaman içinde yaşamamızdır. Zamanda 
yaşamak bir bilinçsizlik durumudur, dikkatimiz ya tüm olarak 
geçmişe ya da kendimiz için öngördüğümüz geleceğe odaklan­
mıştır. Bu bilinçsizlik durumunda çoğu zaman kendi düşünce­
lerimiz, kelimelerimiz, sözlerimiz ve bunların kaçınılmaz fizik­
sel, zihinsel ve duygusal sonuçları arasındaki sürenin uzunlu­
ğu, kendi yaşam deneyimlerimizin nedeninin kendimiz oldu­
ğunu göremeyeceğimiz kadardır. 

Başka bir deyişle zamanda yaşarken, neden ve sonuç arasın­
daki bağlantıyı net bir şekilde göremeyiz. Bunun nedeni tüm 
nedenlerin ve onların kaçınılmaz sonuçları arasındaki enerje­
tik bağın bizim 'şimdiki zaman' dediğimiz yerde gerçekleşi­
yor olmasıdır. Bilinçli olarak farkında olmadığımızda, şimdi­
ki zaman farkındalığımızda kör bir nokta haline gelir. Bu kör 
nokta ya da şimdiki zaman farkındalığının yoksunluğu, bizim 
tüm yaşamdaki bağlantıyı ve devamlılığı algılamamızı olanak­
sız kılar. 



1 9 6 j VAROLUŞ  S Ü R EC İ  

Tüm yaşam bağını ve devamlılığını algılayabilmek için 
neden ve sonuç arasındaki yakın ilişkinin farkında olmamız 
gerekir. Eğer neden sonuç ilişkisini göremiyorsak, yaşam dene­
yimlerimiz bize kaotik, düzensiz, anlamsız ve nedensiz gerçek­
leşiyormuş gibi gelir. 

Bu yüzden, zamanda yaşadığımızda hayatımızı yaşamın 
anlamını arayarak harcarız. Şimdiki anda ise yaşamın keyfini 
anlam yüklü olarak çıkartırız. 

Zaman bir gecikmenin, duraklamanın ya da herhangi bir 
düşünce, kelime, söz ve bunların kaçınılmaz neticeleri arasın­
da boş bir anın olduğu bir deneyimdir. Büyük bir kısmında bu 
düşünceler, kelimeler, sözler ve onların kaçınılmaz neticeleri ara­
sında bir gecikme, duraklama olduğundan iki olayın birbirinden 
bağımsızmış gibi görünmesine yol açar. Bu gecikme, duraklama, 
boşluk anı birer ilüzyondur çünkü düşünceler, kelimeler, sözler 
ve bunların neticeleri birbirlerine çok yakından bağımlıdır ve hiç­
bir zaman ayrıştırılamaz. Birbirlerine enerjetik olarak bağlıdırlar. 

Örneğin, bir kişi hakkında olumsuz düşünebiliriz. Ve birkaç 
gün içinde biri bize karşı olumsuz davranır. Zamanda yaşadı­
ğımızda, otomatik olarak biri bize olumsuz davrandığında bu 
kurban-galip zihniyetinin bir onayıdır ama gerçekte bu sadece 
bizim olumsuz düşüncelerimizdir. 

Bu evrensel kanunun hareketini algılamamıza başka bir engel 
de, dikkatimizin fiziksel kalmasıdır. Bu bizim olayların yüzeyine 
bağımlı kaldığımız anlamındadır. Bu fiziksel dünyaya bağlı kal­
dığımızda herşey bizi etkiler. Ve kendimizi gördüklerimizin hika­
yesinde kaybederiz. 



VA ROLUŞ  S Ü R EC İ  l 1 9 7 

Bu fiziksel algısal bağımlılığın sonucu bizim sadece nesne­
lerin yüzeylerinde donup kalarak hayatın içindeki ve arasın­
daki enerj i akışını artık görmememizdir. Yaşamın içeriğini ve 
bütünlüğünü algılayışımızı, ki bu yaşamımızdaki tüm dene­
yimlerin neden-sonuç ilişkisini görebilmemiz için gereklidir, 
tekrar canlandırmak için yaşamı algılamayı 'hareket halindeki 
enerji' olarak tekrar öğrenmemiz ya da hatırlamamız gerekir. 
Algımızdaki düzeltmeyi yapmak için dikkat noktamızı, dene­
yimlerimizin duygusal içeriklerine bilinçli olarak yönlendir­
meyi öğrenerek başlatabiliriz. Başka bir deyişle, ilk önce hare­
ket halindeki kendi enerj imizin farkına varmalıyız ki, bu far­
kındalık otomatik olarak bizi çevreleyen dünyaya yansısın. 

Yaşamla aramızdaki bağı algılama yetimizi canlandırmak 
yaşamı hareket halindeki enerj i olarak görmeyi öğrenmemi­
zi gerektirir. Bu algısal düzeltmeyi kendimizi, dikkatimizin 
odağını devamlı olarak kendi deneyimlerimize yöneltmek için 
bilinçli olarak eğiterek sağlayabiliriz. İlk önce hareket halin­
de olan kendi enerjilerimizin farkına varmamız gerekir ki, bu 
farkındalık sonrasında çevremizdeki dünyayı saran enerjilere 
yansısın. 

Bu aşama aşama gerçekleşen değişimin sonucu düşüncele­
rimiz, sözlerimiz, eylemlerimizle bunların kaçınılmaz fizik­
sel, zihinsel ve duygusal sonuçları arasındaki sürenin olduk­
ça kısalması olur. Bu değişim genelde bize zamanın hızlanma­
sı hissini verir. 

Asıl gerçekleşen ise bizim deneyimlerimizin altındaki duy­
gularımızın, yaşamımızdaki tüm neden ve sonuçların enerje­
tik olarak birbirine bağlı olduğunun farkına varmamızdır. Bu 
enerji bağı bizim şimdiki zamanın ve şimdiki zaman farkında-



1 9 8 1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

lığımızın tekrar doğuşunu algılayışımızın başlangıcıdır. Ancak 
bu fiziksel gözlerimiz ve zihinsel anlayışımızla ayırt edilemez. 
Sadece kalp gözümüzün ve hissel algımızın gelişmesiyle ayırt 
edilir. 

Şimdiki zaman farkındalığına girişimizin sonucu olarak, 
zamana bağlı yaşadığımızda yaşam kalitemizi bir sonuç ola­
rak görmeye başlarız. Şimdiki zaman farkındalığımız arttıkça 
şu andaki yaşam deneyimlerimizin kalitesinin aslında çocuk­
luğumuzda entegre edilmemiş olan deneyimlerden kaynakla­
nan inanç sistemlerinin tekrarlanan etkileri olduğunu açıkça 
görmeye başlarız. Ancak bu noktada gerçekten entegre edil­
memiş çocukluk duygularımızın bizim yetişkin yaşam tecrü­
belerimiz olarak önümüze fiziksel ve zihinsel olarak geldiği­
ni farkederiz. 

Şimdiki zaman farkındalığının yoksunluğundan kaynak­
lanan kör noktanın haricinde, bu duygusal kaynaklı inanç 
sistemlerinin günlük fiziksel ve zihinsel bilincimizin dışında 
olmasının iki sebebi vardır: 

Birçoğu duygusal bedenimize, farkındalığımız bilinçli bir 
şekilde zihin alanımıza girmeden önce mühürlenmiştir. Onun 
için zihnimizde, sözlerimizde ve kavramlarımızda yer almaz­
lar, sadece duygularımızda bulunurlar. 

Şimdiki hayatımızda yaşadığımız tüm olumsuz geçmiş duy­
gusal deneyimler doğaları gereği bizim için rahatsızlık verici­
dirler. Onun için otomatik dürtümüz onları bilinçli farkındalı­
ğımızdan uzak tutmaktır ki, böylece 'hayatımıza devam' ede­
bilelim. Buna 'bastırma' denir. Biz nasıl başa çıkabileceğimi­
zi bilmediklerimizi kendimizden saklama sanatında ustayızdır. 



f 

ı 

ı 
1 

VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  I 1 9 9 

Yetişkin yaşantımıza devam etmek için gerçekten de bu 
rahatsız duygusal deneyimleri arkamızda bırakırız ve bunu 
yaparak başarılı bir şekilde, şimdide bizi rahatsız eden bir­
çok nedeni de kendimizden saklamış oluruz. Sonucunda artık 
bilinçli olarak nedensel olaylar ve bunların günümüz yaşantı­
sında süregelen etkileri arasındaki bağı göremeyiz. Bu kaotik 
bir şekilde yaşanmakta olan hayatı oluşturandır. Kurban ya 
da galip olma davranış kalıbı da geçmişimizde bastırdığımız 
duygusal rahatsızlıkların bilinçaltında oluşturduğu inanç sis­
temiyle şu andaki hayatımızda yaşadığımız olaylar arasında 
bir bağ kuramamaktan kaynaklanır. 

Varoluş Sürecine başlayarak, çocukluğumuzda bastırdığı­
mız bu duyguların ve bunların oluşturduğu inanç sistemlerinin 
farkındalığımıza yükselmelerine niyet ederiz. Bunu su ve sıvı­
yağ ile dolu kavanoz örneğiyle betimleyebiliriz. Su, bizim kim 
ve ne olduğumuz, sıvıyağ ise rahatın fiziksel, zihinsel ve duy­
gusal deneyimleridir. Tepkisel yaşadığımızda kurban ve galip 
zihniyetindeyken kavanozu, durumumuzda bir değişiklik 
olması için sonsuz kere sallıyoruz demektir. Ancak tek olan, 
su ve sıvıyağın birbirine ayrıştırılamayacak derecede karışma­
sıdır. Bu sonsuz 'yapış' sadece bulanık bir karışım meydana 
getirir. Yanıtlama ise kavanozun durgun hale gelmesidir. 

Varoluş Süreci ise 'yapmama' ile ilgilidir. Yaşam deneyim­
lerimiz kavanozunu bir yere koyup durulmasına izin verme­
yi öğretir. Bu otomatik olarak sıvıyağın yüzeye çıkarak sudan 
ayrılmasını sağlar. Bu yükselen sıvıvağ bizim bilinçaltımızdaki 
çocukluk anılarımız ve olumsuz inanç sistemimizdir. 

Varoluş Süreci bizi 'yapmama' durumuyla tanıştırırken eş 
zamanlı olarak bize yüzeye çıkan sıvıyağı kaşıklayıp ayırır gibi 



2 0 0  I VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  

bastırılmış duygularımızı nazik bir şekilde yaşam deneyimle­
rimizden ayırmamızı gösterir. Bunu başardığımızda, yaşam 
kavanozumuz daha az sıvıyağ ihtiva eder. Ve eşzamanlı olarak 
su, yani yaşam deneyimlerimiz berraklaşır. Başka bir deyişle 
Varoluş sürecinde ilerleyerek, otomatik olarak kendi iç rahat­
sızlıklarımıza verdiğimiz tepkilerden kaynaklanan sonsuz 
deneyimlerin yerine gerçekte kim ve ne olduğumuzun farkına 
varmaya başlarız. 

Şanslıyız ki bastırılmış çocukluk deneyimlerimizi tekrar 
deneyimlemek, tekrar yaşamak ve tekrar şahitlik etmek duru­
munda değiliz. Birçoğunun bizim için gerçek bir değeri yoktur. 
Çoğu bilincimize tekrar girip biz anlamlandıramadan çıkacak­
lardır. 

Tüm bu bastırılmış duygular geçerken ve biz bunları tekrar 
deneyimlerken bu şekilde görünebilir, bunları ilk başta ilk kez 
deneyimliyormuş gibi algılayabiliriz. Ancak şimdiki zaman 
farkındalığımız arttıkça, bunların bilinçaltımızda tuttuğumuz 
ve kendimizden bile sakladığımız duygular olduğunun farkı­
na varırız. Bize dikkatimizi ne şekilde kullanıp bunları niyeti­
mizle ne şekilde entegre edeceğimizin bilgileri verilecektir. Bu 
görevi gerçekleştirmek için sadece bizim kesintisiz dikkatimiz 
ve arzulu niyetimiz gereklidir. Bunları deneyimlerken yargısız­
ca yaklaşmamız bütünlemeyi başlatır. 

Bu bastırılmış hatıralar ve onlara bağlı duygular bilinçaltı­
mızda o kadar derine gömülmüşlerdir ki, bize sadece isimsiz 
hisler olarak kendilerini gösterirler. Bu yüzden yakın geçmişi­
mizdeki bir hatırada olacağı gibi onları zihin gözümüzde belli 
bir imge olarak canlandıramayız. Onun için farkındalığımız-



I 

VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  I 2 0 1 

da kendilerini farklı şekilde göstereceklerdir. Şimdi bunların 
yaşam deneyimimizde yüzeye çıkmalarına ve bu şekilde bilinç­
li olarak entegre etmeye niyet ettiğimizde, kendilerini yansı­
malar ve izdüşümler olarak göstereceklerdir. 

Yansıma, bize yaşamımızda bazı şeyleri hatırlatan deneyim­
dir. İzdüşüm ise bu hatıraya karşı reaksiyon verirken gösterdi­
ğimiz davranıştır. 

Örneğin, birisi bize ebeveynlerimizden birini hatırlatıyor­
sa bu yansımadır. Biz bu kişinin yanındayken ebeveynimizin 
yanındaymışız gibi davranmaya başlıyorsak bu izdüşümdür. 
İlk önce yansıma, bunu hemen takiben de izdüşüm gerçekleşir. 

Çoğunlukla bu yansıma ve izdüşüm bilinçsizce gerçekleşir. 
Bu süreç genelde 'tetiklenmek' ya da 'düğmemize basılması' 
olarak adlandırılır. Gerçekte olan geçmişimizin hayaletlerini 
görüp (yansıma) ve bunları takip etmemizdir ( izdüşüm) .  

Şimdiki zaman farkındalığımız yükselmeden önce, bu  yan­
sıma ve izdüşümler bizim davranışlarımızdan bağımsız ola­
rak gerçekleşiyormuş gibi gelebilir. İlk başta bunlar gelişigü­
zel ve kaotik dış durum görüntüsü altında ya da çevremizdeki 
insanların sebepsiz şekilde hareket ederek bizi duygusal olarak 
üzmeleri şeklinde görülürler. 

Ama bizim şimdiki zaman farkındalığımız arttıkça, ne 
zaman duygusal olarak rahatsız olacak şekilde tetikleniyorsak 
o zaman kasti olarak bu tuzağa düşürüldüğümüzü görebilme 
yetisi kazanmaya başlarız. 



2 0 2  1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

Tuzağa düşürüldüğümüzde, geçmişteki hayaletlerimiz tara­
fından kasıtlı olarak ziyaret ediliriz, çünkü bu şekilde şimdiki 
zamanımıza dadanmış bu hayaletleri bilinçli olarak içimizden 
çıkartma şansına sahip oluruz. 

Bizi çevreleyen yaşamda bilinçaltı hatıralarımızın yansıma­
larını tanımak için şu iki içgörüyü hatırlamamız gerekir: 

Ne zaman duygusal olarak bizi üzecek bir olay olsa, bir olay 
ya da başka bir kişinin davranışı olarak karşımıza çıkan geç­
mişimizden bir yansıma görüyoruz demektir. 

Ne zaman fiziksel, zihinsel ve duygusal olarak bu duruma 
tepki veriyorsak bu bir izdüşümdür. 

Maalesef bu kuralın bir istisnası yoktur. Duygusal üzüntü 
hatıraların canlanmasıdır. 

Eğer duygusal olarak birşeye üzülmüşsek, bilinçaltımızda 
bizden saklanan bir şeyi o an hatırladığımız içindir. Buna, geç­
miş duygusal durumumuzdan dolayı enerjetik olarak bağlıyız­
dır. Bunun tarafından devamlı takip edildiğimizden tepki gös­
teririz. Galip ya da kurban olarak davranmamızın sebebi, yan­
sıtmamız da bundan ötürüdür. 

Şu andaki yaşantımızda bizi üzen durumların aslında geç­
mişteki duygusal hatıralarımızın yüzeye çıkmasından kaynak­
landığını göremememizin bir sebebi de 'zaman' içinde dikkati­
mizi sadece bizi üzen durumların fiziksel yönlerine odaklama­
mızdır. Başka bir deyişle dikkatimiz çoğunlukla, sonuç olarak 
deneyimlediğimiz duygusal reaksiyonun yerine fiziksel olaya 



I 

VAROLUŞ  S Ü R E C İ  I 2 0 3  

ya da diğer kişinin fiziksel davranışlarına kilitlenmiştir. 

Anahtar şudur: Yüzeye çıkan hatıra fiziksel olarak bakma­
mız için ya da zihinsel olarak anlamamız gereken birşey değil 
ama duygusal olarak sadece algısal hisselerimizle bağlandığı­
mız bir şeydir. 

Anılarımız duygularımızla algıladığımız enerjetik yankı­
lardır. Bunun için üzüntü yapıyorum, üzüntü düşünüyorum 
değil, üzgün hissediyorum deriz. 

Varoluş Süreci boyunca fiziksel olaylara, kişilerin davranış­
larına ya da bunlar hakkında anlattığımız hikayelere odaklan­
mamayı öğreniyoruz. Onun yerine kendimizi hatıranın duygu­
sal mührünü içeren, üzüntü veren durumdan kaynaklanan his­
sel titreşimi deneyimlemek için eğitir. 

İlk hatıralarımız duygusal mühürler olarak mevcuttur. Bun­
ları tanımak ve bilinçli olarak bütünlemek için gerekli olan 
kapasiteyi kazanmak için hissel algımızın farkına varmamız 
gereklidir. Hissel algımız bizi mevcut fiziksel durumun ve 
onunla bağlantılı zihinsel hikayelerin ötesine geçmemiz için 
güçlendirir. Onun yerine yaşam olaylarımızın altında yatan 
duygusal durumların farkına varırız. 

Fiziksel dünya devamlı değişim halindedir. Yaşamdaki fizik­
sel durumlar devamlı değişim halinde olduklarından ve yüzey­
de gerçekleştiklerinden tamamen yeni birer durum olarak 
görünürler. Bu nedenden ötürü ne zaman bir olayın yüzeyine 
odaklansak, onun o anda meydana gelen yeni bir olay oldu­
ğunu düşünürüz. 



2 0 4  I VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

Aslında gerçek olan bizim sadece belli durumlarda duygu­
sal olarak üzülmemiz ve sadece belli durumlar karşısında oto­
matik olarak duygusal reaksiyonlar veriyor olmamız da, şu 
anda olmakta olanın aslında yeni birşey olmadığını gösterir. 
Bizi duygusal olarak tetikler çünkü bir yansımadır ve genelde 
bize hatırlamak istemediğimiz bir şeyi hatırlatarak bizi rahat­
sız eder. Böyle bir oluş daima bir yansıtma ve bizim ona karşı 
olan reaksiyonumuz da her zaman izdüşümdür. 

Varoluş Süreci boyunca, biz bu tetikleyici olaya 'haberci' 
diyeceğiz. Yaşamımızda bizi duygusal olarak negatif tetikleyen 
durumlar, çocukluğumuzun bütünlenmemiş ve uzun zamandır 
bastırılmış olan hatıralarını içselleştirmemize yardımcı olma­
ları için geçmişten şimdiye gönderilen bir mesaj lardır. 

Varlığımız neden böyle yapar? 

İşte Varoluş Süreci'nin en muhteşem yönlerinden biri: bu yol­
culuk boyunca bizim İçsel Varlığımız çok uzun süredir bastırmış 
olduğumuz bütünleşmemiş çocukluk anılarımızı hatırlayabilme­
miz için kasıtlı olarak bizi oyuna getiren (üzen) dış 'haberciler' 
(geçmişten yansımalar) gönderecek. İçsel Varlığımız bunu yapar 
çünkü sadece yansımalar (ya da haberciler) bizim çok derin bas­
tırdığımız geçmişi 'görüp' bilinçli olarak çalışma imkanı sunar. 
Bu şekilde oyuna getiriliriz çünkü eğer bu bastırılmış anılar yüze­
ye çıkmaz ve bilinçli olarak entegre edilmezse, bize hiçbir fay­
dası olmayan olumsuz inanç sistemimizin yakıtı olmaya devam 
ederler. Bu düzenekteki deneyimler doğaları itibariyle başlangıç­
ta rahatsızlık vericidir; ancak aslında bizi küçük düşürmek için 
değil özgürleştirmek için gerçekleşirler. 



VAROLUŞ S Ü REC İ  I 2 0 5  

Bizlerin başlangıç niyetlerinin Süreç'i kolay geçirmek ve iyi 
hissetmek için olmaması da, bu düzenekleri benimseyip bun­
lardan en yüksek faydayı sağlamamız için bizi cesaretlendir­
melidir. Bu tip niyetler bizi duygusal büyümemizi sağlayacak 
olan bu bilinçli deneyimlerden uzaklaştırır. 

Ama İçsel Varlığımızın nasıl bu şekilde kasıtlı olarak bu 
'habercileri' gönderdiğini ve bütünleşmemiş geçmişimizi yan­
sıtacak ortamlar hazırladığını merak edebiliriz. Bu oldukça 
basittir. İlk seans bizleri İçsel Varlığımızın özellikleriyle tanış­
tırır. Bunlardan biri de, içimizdeki Varlığın derin ve sürek­
li olarak diğer herkesin içindeki Varlıkla bağlantıda olması­
dır. Varoluş Süreci'nde bu özelliğin oldukça büyük bir fayda­
sı bulunur. Bu şekilde içimizdeki Varlık uzun süredir bastırdı­
ğımız etkileşim ve olayları yaşam deneyimizde yeniden can­
landıracak kişi ve durumları aktive eder. Başka bir deyişle bu 
her zaman her yerde var olma özelliği, Varlığımızın 'düzeneği' 
uygun gördüğü anda, şekilde, yerde ve kişiyle kurmasına ola­
nak verir. Bunun sadece bizim duygusal gelişimimizi sağlamak 
için olduğunu aklımızda tutmak önemlidir. 

Bilinçaltı anılarımızı 'haberciler' (yansımalar) ile aktive 
etme süreci Varoluş Süreci'nin integral tarafıdır. Başarılması 
geleneksel sözlü terapi süreçleriyle imkansız olan süreçte bize 
olanak verir. Emin olabiliriz ki bu yolculuğun sonunda tüm 
bu 'düzenekler' den o kadar deneyimlemiş olacağız ki, aklımız­
da bu sürecin bilinçli olarak hazırlanıp hazırlanmadığına dair 
bir şüphemiz kalmayacak. Öyledir. Bu Sürecin sonunda ken­
di kişisel deneyimlerimizle ne zaman duygusal olarak üzülür­
sek kendimize, tıkanmış duygularımızı temizlemek için bilerek 
bu düzenekleri kurduğumuzu göreceğiz. Bunları bu tuzaklar 



206  1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

gerçekleştiğinde anlamayabiliriz ama gerçekliklerini bileceğiz. 

Maalesef bu tuzakların eğlenceli yönleri genelde geç anlaşı­
lır niteliktedir. Ama tekrarlı olarak bu yansımaları deneyimle­
yerek sonuçta kesin olarak içimizdeki Varlık'ın sürekli ve güç­
lü bir şekilde hepimizin içindeki Varlıkla bağlı olduğundan 
emin olacağız. İçsel Varlığımız gerçekten de duygusal gelişimi­
miz için bize yardımı olabilecek herşeyin ve herkesin içinden 
hareket edebilir. Ve eder. 

Başlangıçta bu algılama biraz ürkütücü olabilir çünkü bu 
muhteşem her zaman her yerde var olan gücün bize özel ve 
yakın bir dikkat gösterdiğini göreceğiz. Bu algılama zamanla 
açık bir şekilde hiçbir zaman yalnız, kayıp ve yardımdan yok­
sun olmadığımızı ve olamayacağımızı gördüğümüzde oldukça 
rahatlatıcıdır. Basit bir deyişle uyuyakalmış ve 'zaman rüya­
sı' görmekteyizdir. Zamanın takibindeki koridorlarında dola­
nırken uyuyan farkındalığımızı İçsel Varlığımızı deneyimleme­
ye yönlendiririz. 

Varoluş Süreci boyunca kazandığımız en temel içgörülerden 
biri yaşamımızdaki tüm olayların gerçekte bizim lehimize olan 
özel tasarlanmış oyunlar olmasının farkındalığıdır. Bu gerçek­
leşir ki, bizler içimizde derinlerde neler bastırdığımızı kendi­
mizin dışa yansımalarında görebilelim. 

Yol boyunca ayrıca bizim yansıttığımız (reaksiyon gösterdi­
ğimiz) yansımaların (hatıralarımızın) bizim kişisel bastırılmış 
anılarımız olduğunu ve bunun için de sadece bizim için ger­
çek bir anlamı olduğunu görme şansını da yakalarız. Bunun 
doğru olduğunu biliriz çünkü 'haberci'ye (Varlığımız tara-



VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  I 2 0 7  

fından aktive edilip bizi duygusal olarak üzen herhangi biri ) 
gidip bize neden bu şekilde davrandığını sorarsak, muhteme­
len bize kafası karışmış olarak bakacaktır. Biz bir ihtimal, bu 
karmaşık ve aynı zamanda moral bozucu deneyimi geçmiş­
te zaten deneyimlemişizdir. Genelde haberciye yaklaşıp onla­
rı sorgularsak bize deliymişiz gibi bakacaktır, çünkü tüm olay 
ve onların bizim için olan anlamları anılarımızı yansıttığı için 
kişi tamamen bilinçdışıdır. Onlar Varlığımız tarafından bize 
yol göstermek için bilinçsizce aktive edilmişlerdir. Bu sürege­
len düzeneklerin sahnelendiği dramada en büyük oyuncular 
bizim ailemiz ve en yakın çevremizde ilişkide olduklarımızdır. 
Bunun yanısıra dış dünyadaki herkes ve herşey Varlık tarafın­
dan bizim dikkatimizi içimizdeki entegre etmediğimiz konula­
ra çekmek için kullanılabilinir. 

Bu düzenekleri deneyimlerken sindirmemiz gereken başka 
bir önemli algılama ise bu yansımaların gerçek olmayışı ama 
bizim reaksiyonlarımızın oldukça gerçek etkisi ve sonuçları­
nın olduğudur. Bunun için aşağıdaki talimat Varoluş Süreci 
boyunca bize hizmet edecektir: 

Bu yolculuğun geri kalanı boyunca, 
bir tiyatroda olacağı gibi arkamıza yaslanıp kendi hayat tec­

rübelerimizi izlemeye başlamalıyız. 

Canlı bir oyun seyrederken yerimizden kalkıp oyuncu­
lara repliklerini unuttukları ya da bizi duygusai olarak üze­
cek hareketler sergiledikleri için karışmayız. Yerimizde kalı­
rız, çünkü önümüzde sergilenenin oyunun bir parçası oldu­
ğunu kabulleniriz ve bizi duygusal olarak tetikleyen aktörler 
bize sadece 'kalbimizde' olanları yansıtırlar. Varoluş Süreci 



2 0 8  I VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

boyunca ve sonrasında bilinçaltımızdaki duygusal anılarımız 
yüzeye çıkarken aynen bu şekilde deneyimleyeceğiz. Bu hep 
aynı şekilde gerçekleşmiştir. Sadece zamana dayalı deneyimde 
bu şekilde göremeyiz. Bu tuzakların nasıl gerçekleştiğini ger­
çekten gördüğümüzde, bunların ne sıklıkta ve mükemmellik­
te gerçekleştiğine kahkahalarla güleceğiz. Bir bakıma yaşamın 
tümü bir düzenektir. Bu kozmik bir şakadır. Bu bilinçaltımız-
daki deneyimlere nasıl reaksiyon verdiğimize ve bu düzenek- �� 
lerin ne kadar sıklıkta ve mükemmellikte olduklarına gülmeyi 
öğrendiğimizde sonsuz kahkahaya ulaşacağız. 

Süreç'e göre bizi duygusal olarak tetikleyen insanlara ya 
da durumlara reaksiyon göstermemiz 'haberciyi vurmak'tır. 
Reaksiyon göstermek yerine bize 'yanıtlamayı' öğretecek olan 
algısal aşamalar öğretilecektir. Reaksiyon ve yanıt arasındaki 
temel fark aşağıdadır: 

Reaksiyon bilinçsiz bir davranıştır ve enerjimiz dış dünya­
ya ya kendimizi savunmak ya da başkasına saldırmak amaç­
lı yönlendirilir. Reaksiyon kendimizi yatıştırmak ya da dene­
yimimizin doğasını kontrol etmek için sergilediğimiz bir dra­
madır. Reaksiyonlu davranışın teması suçlama ve intikamdır. 

Yanıtlama bilinçli bir seçimdir. Enerjimiz yapıcı bir şekilde 
içselleştirerek, entegre etme niyetiyle bilinçaltımızı özgürleştir­
mek için kullanılır. Yanıtlayıcı davranışların teması sorumlu­
luktur. 

Bu noktadan itibaren günlük hayatımızı deneyimledik­
çe, manyetik olarak belli durumlar önümüze çıkacaktır. Bu 
durumlar bizim dikkatimizi vererek içsel olarak çalışmayı iste-



VAR O L U Ş  SÜ REC İ  I 2 0 9  

yeceğimiz durumlardır. Dikkatimizdeki bu manyetik çekim 
gerçekleşir, çünkü bunlar bizim bastırdığımız geçmişimizde 
enerjetik olarak bağlı kaldığımız olaylardır. Bu belirli durum­
lar kendilerini diğer deneyimlerimizden onlara karşı duydu­
ğumuz güçlü duygusal reaksiyonlarla ayrıştırırlar. Çoğunluk­
la bu duygusal reaksiyonları hoş olmayan ve rahatsızlık veri­
ci olarak algılayacağız. Başlangıçta bu düzeneklere şimdi­
ki zaman farkındalığı geliştirip bilinçli ve sorumlu davrana­
na kadar biliçsizce reaksiyon göndereceğiz. Onun için bastır­
dığımız anıların ne derinlikte olduğunu anlamamız önemlidir. 
Bunlar birer imge olarak değil, dış dünyamızdaki deneyimler­
de önümüze çıkan olaylar ve insanların davranışları olacak­
lardır. 

Bu Seansta bizim görevımız yaşam deneyimize girdikçe 
'haberciler'i tanımlamaktır. Bu görevi gerçekleştirmeye baş­
layarak 'görme' kalitemizi uyandırıp gerçekten yaşamımızda 
fiziksel durumların altında gerçekten neler olduğunu kavra­
maya başlayacağız. Bu muhakeme becerilerini geliştirmek bize 
fiziksel deneyimlerimizin altında ve duygusal dalgalarımızın 
çıkmazlarına zihinsel kapasitemizi kullanarak bakmayı öğre­
tir. Bu beceri oldukça önemlidir çünkü bizim, gerçekte ola­
nı anılarımızı yansımalarından ayırt etmemizi sağlar. Ancak 
bu görevi gerçekleştirip etkili olarak yaşam tecrübelerimizde­
ki habercileri tanımladığımızda geçmişimizin hayaletlerini içi­
mizden çıkartabileceğiz. Habercileri tanımlayarak kendimi­
zin hayalet avcıları olacağız. Bundan sonra farkındalığımızı 
'zaman' denen rüyanın yarattığı ilüzyondan uzaklaştırabiliriz. 

BU İKİNCİ HAFTAYI TAMAMLAR. 



2 1  O 1 VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

ÜÇÜNCÜ HAFTA 

Önümüzdeki yedi gün boyunca kullanacağımız Bilinçli 
Cevap: 

Yanıt vermeyi seçiyorum. 

İÇGÖRÜYÜ ALMAK 

Varoluş Süreci bizi yaşam deneyimlerimize reaksiyon gös­
termeden onları sadece bir oyun izliyormuşuz gibi seyretme­
ye davet eder. Zamanda yaşarken tepkiselliğe bağımlı olduğu­
muzdan uygulaması kolay birşey değildir. 

Tepkisellik bizim için normal bir davranıştır çünkü bu geze­
gendeki hemen hemen herkes sürekli bir tepki durumu halin­
dedir. Onun için başlangıçta, tepki göstermemek bize garip 
gelebilir. 

İkinci haftada, bizden İçsel Varlığımız tarafından bizim 
bilinçaltı anılarımızı bize yansıtmak üzere yollanmış olan 
'haberci'leri tanımlayıp kabullenmemiz istenir. Bu habercileri, 
bizi üzen herhangi bir olay ya da kişiye bakarak, tanımlamak 
kolaydır. Haberciyi vurmamak için elimizden gelenin en iyi-



VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  I 2 1 1  

sini yapmaya davet ediliriz. Buna istinaden haberciyi serbest 
bırakarak aynı zamanda mesajın içindeki deneyimin değeri­
ni anlayabiliriz. 

Faturaları getirdiği için postacıyı, yansıttıkları için aynayı 
suçlamadığımız gibi bizim bütünlenmemiş duygusal yükleri­
mizin yansımalarına tepki göstermek de manasızdır. Bütün­
lenmemiş duygusal yüklerin yansımalarına sanki gerçekmişler 
gibi tepki göstermek algısal bir bozukluktur. Psikolojik ola­
rak deliliktir. 

Bununla birlikte sadece haberciyi salıvermek yerine hareke­
te geçmemiz gereken durumlar da olacaktır. Ancak herhangi 
bir eylemde bulunmadan önce sağduyulu davranmalı ve sade­
ce kendimizi daha iyi hissetmek için harekete geçememeliyiz. 
Bu çalışma kendimizi daha iyi hissetmemize yönelik davranış­
lar ile ilgili değil, hissetmede daha iyi duruma gelmekle ilgi­
lidir. 

Eğer koşulsuz dikkatimizi karşılaştıklarımızın hissel yön­
lerinde tutarak deneyimlerimize cevap verme niyetimize bağ­
lı kalırsak, ortaya çıkacak olan hareketler tepkisellikten çok 
yanıtlama şeklinde olacaktır. Bizim duygusal kapasitemizi 
geliştirmek için tasarlanmış tüm zorlukları deneyimleme çalış­
ması olan bu çalışmanın doğasında bazen gerçeği söylememiz 
ya da kuma bir çizgi çekmemiz gerekir. Bazen sadece yapabi­
leceğimizi ve yaptığımızda da dünyanın sonunun gelmediğini 
görmemiz için bunu yapmamız gerekir. Böyle bir davranışın 
ne zaman uygun olup olmadığına dair belli bir kural yoktur. 

Eğer deneyimimize sadık kalır ve karşılaştıklarımızın his-



2 1 2  1 VAROLUŞ  S Ü R E C İ  

sel yönlerini onurlandırırsak, gerçekleştirdiğimiz tüm eylemler 
o eyleme iştirak eden herkesin yararına olacaktır. Özetlemek 
gerekirse sağduyumuzu kullanıp içsel bilgeliğimize güvenmek 
ve bir başkasını incitme amaçlı hareket etmediğimizden emin 
olmaktır. Bu dünyada başkalarıyla karşılaşmayı seçtiğimizde 
özümüzdeki niyeti sadece biz biliriz. 

Üçüncü haftada bu süreci bir adım daha öteye götürürüz. 
Haberciyi serbest bırakarak, artık gerçek mesajın içeriğini, 
içgörüyü almak önemlidir. 

Başlangıçta bunu başarmak bizim için zorlayıcı olabilir çün­
kü bu ana kadar duygusal olarak tetiklendiğimizde otoma­
tik olarak tepki vermeye alışmışızdır. Ancak, her gün iki kez 
bilinçli bağlantılı nefes alarak ve şimdiki zaman farkındalığı­
mızı artırarak, artık daha bilinçli bir hale geliriz. Bu şimdi­
ki zaman farkındalığı sayesinde duygusal olarak bizi üzen her 
deneyimin aslında İçsel Varlığımız tarafından bilinçaltımızda­
ki duygularımızı bize yansıtmak için özenle seçilmiş birer araç 
olduğunun bilincine varıyoruz. 

O bunu, içimizde derinlere bastırmış olduğumuz duygusal 
hatıralarımızı dış dünyadaki deneyimlerimize bir ayna misali 
yansıtarak başarıyor. Haberciden mesaj ı doğru olarak almayı 
başarmak için gerekenler: 

Dikkatimizi habercinin üstünden çekmek (bizi tetikleyen 
fiziksel olay ya da birinin davranışı) 

Kafamızın içindeki bizi tepkiye yönelten sesten uzaklaşmak 
(zihinsel olaydan kendimizi ayırmak) 

Bunların yerine dikkatimizi bizi tetikleyen bu durum sonu-



VA ROLUŞ  S Ü R EC İ  1 2 1 3  

cunda nasıl hissetiğimize yönlendirmek (duygusal olay) 

Bu görevi duygusal olarak tetiklendiğimiz her durumda 
kendimize şu soruyu yönelterek başarabiliriz: 

"Bu tetikleyici olay beni hissel algı seviyesinde nasıl etkili­
yor? " 

Bu sorunun cevabı algıladığımız duygusal durumun zihin­
sel açıklaması değil, bizim hissel algımız ile hissel olarak dene­
yimlediğimiz duygusal durumdur, hissimizdir. 

Başka bir deyişle, ceyap ne sözlü ne de zihinseldir, sade­
ce doğrudan hissel algımızın deneyimidir. Doğrudan algıladı­
ğımız hislerimiz dikkatimizi içimize nedenselliğe çevirirken, 
deneyimimizi sözlü açıklama dikkatimizi dışa doğru sonuca 
yöneltir. Hissel algı uygulamasını bu şekilde kavramak gele­
neksel sözlü terapilerin neden nedenselliği etkilemekte başarı­
sız olduğunu gözönüne serer. 

Bir terapist danışanına 'Bu sana kendini nasıl hissettirdi? '  
diye doğru soruyu sormaktadır. Ancak bu noktadan sonra bir­
çok terapist yanlışlıkla danışanlarının dikkatini nedensellikten 
uzaklaştırıp zihinsele doğru cevabı sözlü olarak vermeye yön­
lendirir. Bu onlara algıladıkları duygusal durumu anlatmaları­
nı söylediklerinde gerçekleşir. 

Terapistin sorusunun doğru cevabı söze dökülmemiş doğru­
dan deneyimlenen hissel algıdır. Danışan cevabı dışarıya zihin­
sel bir konsept olarak iletmeden, doğrudan deneyimledikleri 
hissel algıyı hikayeleştirmeden sadece hisseder. 



2 1 4  1 VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

Cevabı sözlü olarak almada ısrar eden terapistler danışanı­
nın zihinsel gelişimi öncesinde nedensel hafızasındaki mühür­
lere ulaşmasını engeller. Bu zihinsel odaklı muayene yolu ancak 
zihinsel anlama sürecinin iyileştirici olduğunda bir değer taşır. 
Zihinsel anlama sadece zihin beden nedensel olarak dolayı­
sıyla tanrısal olarak algılandığında önemlidir. Bu yanlış yak­
laşım, düşünüyorum öyleyse varım bilincinin bir sonucudur. 

Habercinin mesajına ulaşmak için Varoluş süreci bize şu 
soruyu sorar: 

Bu tetikleyici davranış beni hissel algı seviyesinde nasıl etki­
liyor? 

Habercinin mesajını aldığımızı genellikle rahatsız birşey his­
settiğimizde biliyoruz. Hissettiğimiz enerjetik durumu tanıdık 
bir duygusal durum ile kelimelere dökebiliriz ama böyle bir 
sözelleştirme gerekli değildir. Bu enerjetik durumun kendisini 
ve içinde oluşumuzu hissetmek asıl cevabımızdır. 

Hissetme kapasitemizle içeriye doğru nedensellik noktası­
na ilerler ve içgörümüzü hareketlendiririz. Bedenimiz mesajın 
alındığını bize tınılayarak onaylar - elle tutulur fiziksel hisler 
ile mesajı bize ileti. Bu tını, ellerimizin zonklaması, solar plek­
susumuzun gerilmesi, kalp atışımızın hızlanması, yüzümüze 
ateş basması veya vücudumuzun daha başka göstereceği belir­
tiler şeklinde olabilir. Bedenimizin içinde ya da çevresinde his­
settiğimiz bu hissel tınıya ulaştığımızda, mesajı almış oluruz. 

Mesajı aldığımızda bir sonraki adımı atmaya hazır olu-



VA R O L U Ş  SÜREC İ  1 2 1 5  

ruz, mesajın içinde saklı olan içgörüyü almaya. Artık haber­
ci tarafından tetiklenerek göstermiş olduğumuz bu tepki aslın­
da hayatımızda yeni birşey olmadığını hatta geçmişte tekrarlı 
olarak deneyimlemiş olduğumuzu görmeye hazırız. Bu içgörü­
ye ulaşmak için şu soruyu sorarız: 

"Aynı hissel tınıyı en son ne zaman deneyimledim?"  

Bu  soruyu sorarak, şu andaki düzenekten doğan aynı duygu­
sal rahatsızlığımızı deneyimlediğimiz geçmişin üstündeki top­
rağı almaya niyet ederiz. Bu soruyu sorarak, farkındalığımız 
doğrudan bizi üzmüş olan önceki olaya yönelir. Eğer hemen 
hissedilen bir hatırlama yoksa kendimizi Varlığın gerekli oldu­
ğu zamanda cevap vermesi için açık tutarız, ona izin veririz. 

Bize gösterilen bir önceki olayın fiziksel ayrıntılarına takı­
lı kalmadan ya da kendimizle bununla ilgili zihinsel bir diya­
loğa girmeden sadece bu aynı özellikteki duygusal reaksiyonu 
görüp geçmişe doğru arayışımıza devam etmeliyiz. Bunu ger­
çekleştirmek için şu soruyu sormalıyız: 

" Ve bu olaydan da önce aynı hissel tınıyı ne zaman dene­
yimledim? " 

Bu soruyu sormaya devam ettikçe, adım adım çocukluğu­
muza kadar uzanan ve devamlı olarak tekrarlanan duygusal 
bir modeli keşfedeceğiz. 

Bu duygusal yolu takip etmek bizim için zorlayıcı oluyor­
sa, bu zihnimiz yolun daha çok fiziksel kısmına odaklandığın­
dandır. Tekrarlanan bu aynı duygusal tepkileri tetikleyen fizik­
sel durumlar birbirine benzemeyebilir. Bunun için bu çalışma 



2 1 6  1 VAROLUŞ  S Ü R E C İ  

boyunca niyetimizi, dikkatimizi geçmişimizdeki benzer haber­
cileri aramak yerine benzer duygusal tepkileri hatırlamaya 
yoğunlaştırmalıyız. 

Tekrarlanan belli bir duygusal modelin izini sürmede bize yar­
dımcı olacak yararlı bir kavrayış tüm ana duygusal durumların 
kendilerini yaşamımızda yedişer yıllık döngülerde tekrarladıkları 
bilgisidir. Yani eğer benzer duygusal tepkinin izini sürmede zorla­
nıyorsak, eh son yaşanan olaydan yedi yıl öncesine atlayıp benzer 
duygusal mühürleri arayabiliriz. Bu tekniği uygulayarak geçmişe 
doğru yolculuk yaparak çocukluğumuzdaki ya da ona yakın bir 
zamandaki deneyimimize ulaşabileceğiz. 

Başlangıçtaki nedensellik noktasına ulaşmamızın bizi zorla­
ması normaldir çünkü bunlar bizim zihinsel kapasitemizin geliş­
memiş olduğu zamanlar olabilir. Ana olay doğumumuzda ya da 
dış dünya ile sadece duygusal aşadamada iletişimde olduğumuz 
hayatımızın ilk bir iki senesinde gerçekleşmiş olabilir. Bu sebep­
le zihinsel kavramlar olarak değil hissel tınılar olarak kayıt edil­
mişlerdir. 

Bir noktaya kadar herkes sürekli bir tepkisellikte yaşar. Zama­
na bağlı yaşadığımızda bu dünyadaki deneyimlerimiz, bizim 
geçmişimizin ve gelecekteki izdüşümünün yazdığı bir senaryo­
nun bilinçsizce oynanmasıdır.Varoluş süreci bu önceden yazılmış 
dramdan uyanmak için bir olanaktır. 

Bu uyanış için gerekli ilk adım; geçmişteki ya da hayal etmekte 
olduğumuz gelecekteki olaylara tepki göstermeden, şu anda önü­
müze çıkan olay karşısında nasıl davranacağımızı öğrenmektir. 



\. ' ' 1 

VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  1 2 1 7  

Şimdiki zamanı zamanın hayaletlerinden arındırmak için 
yansımaları ve gerçek olayları birbirinden ayırmak gerekir. 
Bunun için kendimizi habercilerden bir adım geriye çekip 
enerjimizi mesajlara ve onların bize getirdiklerine ulaşmak 
için kullanmalıyız. 

Duygusal olarak tetiklendiğimizde dikkatimizi dışsal bir 
reaksiyon olarak yansıtmaktan ziyade aşağıdaki sorular dizi­
sini kendimize içsel olarak sorarak tekrarlanan bu duygusal 
davranışlarımız hakkında oldukça sağlam içgörüler edinebi­
liriz: 

Bu olay ya da kişi benim içimdeki hangi belli duygusal reak­
siyonu tetikledi ? 

Bunu hissel algımıza yükselen rahatsızlığımızla ilgi­
lenerek cevaplarız. 

Bundan önce aynı rahatsız edici hissel tınıyı ne zaman dene­
yimledim? 

Bu olaydan da önce aynı rahatsız edici hissel tınıyı ne zaman 
deneyimledim? Bunu tekrar tekrar olayın özüne ulaşana dek 
sormaya devam ederiz. 

Varoluş Süreci boyunca yukarıdaki soruları kullanarak 
haberciden bilgileri alma sürecine 'haberi alma' denir. Buna 
aynı zamanda kendimizi içgörüye açma da diyebiliriz. Dik­
katimizi önümüzdeki olayın fiziksel olaydan (yansımadan/ 
haberciden) çekip, onun yerine içimizde tetiklenen tepkisel 
duygunun hissel tınısına (mesaja)  yönelterek kurban ya da 
galip olmaktan öteye büyük bir adım atmış oluruz. 



2 1 8  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

Bu şekilde yanıt verme seçimi bizim bilinçsiz ve otomatik 
olan tepki verme güdümüzü anında nötürleştirir. İlk başta 
kaotik ve rastlantısal olarak gördüğümüz olaylar, bizim hare­
ket kalıplarımız hakkında bilgi veren içgörü hazinesi halini 
alır. Duygusal büyümemizin hammaddesi haline gelirler. 

Bu soru tekniğini uygulayarak yaşantımızda şu andaki fizik­
sel, zihinsel ve duygusal rahatsızlıkların aslında rastlantısal 
olmadığını çabucak farkedeceğiz. 'Mesajı alarak' bizi duygu­
sal olarak olumsuz tetikleyen herşeyin tekrarlanan bastırılmış 
çocukluk anılarımızın ve geçmişimizde bilinçaltımızda çözüm­
lenmemiş kalan olaylar olduğu içgörüsünü kazanacağız. 

Kendimiz hissel tını ile bilinçli olarak deneyimlemedikçe 
devam eden bu döngüyü nötürleştiremeyiz. Bunları hissel algı 
ile deneyimsel olarak algılamak herşeyi değiştirir çünkü bilin­
çaltımızda olan şeyi yükseltir ve böylece görünmez olan bilinç­
li bir şekilde görünür olur. 

Bir süre için bu öğrenilmiş dramları hayatımızda sürdürme­
ye devam edebiliriz ama bunu artık bilinçsiz olarak yapamayız. 
Tepki gösterdiğimizde ya da hemen sonrasında tepki göstermiş 
olduğumuzu farkederiz. Böylece zamanla habercinin geldiğini bir 
kilometre öteden görüp kendimizi tepki göstermeden yakalarız. 

'Mesajı almak' ve içgörüye açılmak herşeyi değiştirir, çün­
kü tetiklenme sonucunda hissetiğimiz duygusal tepkilerin aslın­
da yetişkin yaşantımızla hiçbir ilgisinin olmadığını anlarız. Bun­
lar bizim yıllardır bastırdığımız bütünlenmemiş duygularımızdır. 



VARO L U Ş  S Ü R E C İ  1 2 1 9  

Bunlar yetişkinliğimizdeki deneyimlere sızan çocukluğu­
muzla ilgili çözümlenmemiş duygularımızdır. 

Bu duygusal tetiklemeler amaçlı olarak başkalarının davra­
nışları gibi dışsal durumlar olarak dikkatimizi çekerler ve biz­
ler bu sayede onları bilinçli olarak görme, anlama ve entegre 
etme fırsatına sahip oluruz. Kendimize bunları koşulsuz hissel 
algılama ile bilinçli olarak entegre etme fırsatı verene kadar 
yetişkin hayatımızda kendilerini herhangi bir formda, genelde 
kendimiz için en iyi olanı sabote edecek şekilde, tekrar tekrar 
göstermeye devam edeceklerdir. 

Varoluş Süreci bizleri duygusal olgunlaşmaya davet eder. 
Bunun gerçek anlamı tepki vermek yerine yanıtlamayı seç­
mektir. Bizi tetikleyen durumdan nazik bir şekilde uzaklaşmak 
ve bu şekilde sakin, bilinçli kalmamızı sağlamak için derin bir 
nefes almayı seçeriz. Bu şekilde davranarak ateşe körükle git­
memiş oluruz. 

Eğer tetiklendiğimiz anda duygusal bir süreç içeren çalışma 
yapmak mümkün değilse, olayı bir şekilde kenara not alırız. 
Daha sonra sessiz bir zamanda bu konuya yönelip, ilgili içsel 
soruları kendimize sormak için zaman ayırmaya niyet ederiz. 
Fırsat doğduğunda bu düzeneği ve onun tarafından tetiklenen 
duygusal tepkiyi hissel algılamayı kullanarak hatırlarız. 

Önemli olanın soruları sormak olduğunu hatırlayın. Şu 
andaki tetiklenmeyle ilişkili geçmiş olaylar hakkındaki bilgi­
ler ikincil derecede önemlidir. Aradığımız cevaplar şu andaki 
durumumuzla ilgili hissel tınıları deneyimlemektir. Eğer bun­
lara hemen ulaşamıyorsak, bunlar hakkında düşünmek bizi 
sadece nedensellikten uzaklaştıracaktır. 



2 2 0  I VAR O L U Ş  SÜREC i  

Düşünecek ve analiz edecek hiçbir şey bulunmamaktadır. 
Bu nedenle böyle bir zihinsel girişimden kaçınmalıyız. Cevap 
hiç beklenmeyen bir zamanda, tam da zamanında hissel tını 
olarak gelecektir. 

Bu soruları sormak, her ne kadar dikkatimizi geçmişimi­
ze yöneltmek gibi duruyorsa da aslında gerçekleşen bu değil­
dir. Geçmiş artık geriye dönebileceğimiz, arkamızda duran 
birşey olarak artık mevcut değildir. Geçmiş artık bitmiştir. 
Ama geçmişte bütünlenmemiş deneyimler duygusal bedeni­
mizdeki mühürler olarak enerjetik durumlar olarak bulunma­
ya devam ederler. Yani özde 'geriye' değil, 'içe' doğru gide­
riz. Tüm cevaplar şu anda bizim içimizdedir. Onların gerekli 
olduklarında yüzeye çıkacaklarına güvenin. 

BU ÜÇÜNCÜ HAFTAYI TAMAMLAR. 



VA R O L U Ş  SÜREC İ  1 2 2 1  

DÖRDÜNCÜ HAFTA 

Önümüzdeki yedi gün boyunca kullanacağımız Bilinçli 
Yanıt: 

Koşulsuz olarak hissediyorum. 

KOŞULSUZ H İSSETMEK BÜTÜNLER/İÇSELLEŞTİRİR 

'Zamanda yaşama'nın sonucu olarak hepimiz acı ve sıkıntı 
deneyimleriz. Varoluş Süreci 'nde fiziksel, zihinsel ya da duy­
gusal olarak her ne şekilde gerçekleşirse gerçekleşsin hepsi bu 
acı ve sıkıntının içindedir. 

Acı ve sıkıntı, duygusal bedenimizde algıladığımız enerjetik 
durumlardır. Bu enerjetik durum bütünlenmemiş bir yük içe­
rir ve bizim tarafımızdan fiziksel ve duygusal olarak rahatsız­
lık olarak algılanır. Zihinsel olarak yanlış hissedilir, hoş olma­
yan, yararsız, bizim aleyhimize, zarar verici ve doğal değildir­
ler. 

Bu duygusal durumumuz, koşullanmış zihinsel ve fiziksel 
olarak algıladığımızdan tepkimiz otomatik olarak korkudan 
kaynaklanır ve karşı koyuşla beslenir. Bu dünyaya geldiğimiz 
andan itibaren başkalarının örnekleriyle korkuyu hissetmeyi 



2 2 2  I VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

ve bunun sonucunda acıya karşı koyup kontrol etmeyi, yatış­
tırmayı, hissizleştirmeyi, dikkatimizi dağıtmayı ve hatta daha 
da ileri gidip onu kesmeyi öğreniriz. Başkalarını örnek alarak 
acının ve sıkıntının bizim düşmanımız olduğunu ve deneyimle­
rimizde kendilerini gösterdiklerinde, ne pahasına olursa olsun 
ya kaçmamız gerektiğine ya da onu fethetmemiz gerektiğine 
inanırız. Buna bağlı olarak acı ve sıkıntının, bir şeylerin yan­
lış olduğunun göstergesi olduğunu varsayarız. 

Tam tersine Varoluş Süreci bizi bu acı ve sıkıntılı deneyim­
lere saldırmak ya da kaçmak yerine onları dinleyerek cevap 
vermeye davet eder. Bizden acı ve sıkıntı deneyiminin özen­
li bir şekilde bilinçli olarak gerçekleştiği olasılığını düşünme­
miz istenir. 

Başka bir deyişle, bu deneyimler başımıza geldiğinde olma­
ları gerektiği içindir. Zihnimizi acı ve sıkıntının yaşamımızda 
oldukça gerekli ve değerli bir fonksiyonu olduğu fikrine açma­
mız istenir. 

Bu içgörü bizi acı ve sıkıntının ne olduğuna dair olan algı­
mızı değiştirmeye davet eder. Acı ve sıkıntının bizim düşmanı­
mız değil arkadaşımız olduğunu ve bunun için de bize acı ver­
meye değil, yardım etmeye geldiklerini düşünmeye davet edi­

liriz. 
Bu şekilde dikkatimizin odağını fiziksel, zihinsel ve duygu­

sal deneyimlerimizde belli bir noktaya getirir. Bu neden gerek­
lidir? 

Bu deneyime nasıl içgüdüsel bir tepki verdiğimizi düşüne­
lim, dikkatimizi acı ve sıkıntıyı deneyimlediğimiz alandan 



VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  I 2 2 3  

çekerek aksi istikamete kaçarız. Bu deneyime olan farkında­
lığımızı ilaçla, alkolle ya da farklı tıbbi girişimlerle yok etmek 
için elimizden geleni yaparız. 

Tepkisel davranışımız acı ve sıkıntıyı bütünlemez, hatta 
çoğunlukla bastırıp bir süreliğine erteler. Kaçınılmaz olarak 
acı ve sıkıntı dikkatimizi çekebilmek için daha sonra tekrar 
ortaya çıkar ya da başka bir formda ortaya çıkmaya devam 
eder. 

Şu olasılığı düşünün: Acı ve sıkıntı hakkında en acı verici 
olan şey ona karşı olan direncimizdir. 

Varoluş Süreci boyunca bastırılmış anılarımız bilinçli bir 
şekilde yüzeye çıkmaya başlarlar ki, bizim hissel algımıza gele­
rek bütünlenebilsinler. Bu anılar yüzeye çıktıkça, bunlar genel­
likle fiziksel acı ya da rahatsızlık olarak gerçekleşir. Bu bede­
nimizin bizim tüm dikkatimizi bu çıkmaza vermemiz için içe 
yöneltme çağrısıdır. 

Bizim tepkisel ve programlanmış içgüdümüz ya kaçmak ya 
da bizimle ilgilenecek birini bulmaktır. Tüm birlik alanının 
gücü kendi içimizde mevcutken başkasının ilgisine bel bağla­
mak oldukça abestir. Bunun için şu anda başkasına koşma eği­
limi yerine uzun süredir gözardı etmiş olduğumuz bu fizik­
sel, zihinsel ve duygusal duyumları koşulsuz olarak hissetme­
yi seçmeye davet ediliriz. 

Diğer kişi her ne kadar yetenekli ve deneyimli olursa olsun 
bizim rahatsızlığımızı bizim yerimize hissedemez. Bizim yeri­
mize fiziksel girişimde ya da zihinsel süreç uygulamasında 



2 2 4  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

bulunabilirler ama hiç kimse bizim yerimize hissedemez. 

Bunu net olarak görmek için bir arkadaşınızın üç hafta­
lık bir tatile çıktığını ve sizden de evinde kalmanızı istediği­
ni düşünün. Arkadaşınız yokken onun fiziksel görevlerini dev­
ralabilirsiniz, evcil hayvanlarını beslemek, bahçesine bakmak 
gibi. Hatta bazı zihinsel işlerini devralıp onları ziyarete gel­
mek isteyenlere durumu açıklayabilirsiniz. Ama arkadaşımız 
giderken bize 'ben yokken benim yerime de hisset' demesi saç­
ma olacaktır. 

Geçmişimizdeki limitli bütünleme başarımızın kendi dene­
yimlerimizi bizim adımıza başkalarının bütünlemesini bekledi­
ğimizden dolayı olduğunu düşünmeye davet ediliriz. Bütünle­
meyi başaracak olan kendi dikkatimizi tecrübe etmekte oldu­
ğumuz rahatsızlık durumuna yöneltmemiz olacaktır. 

İnsanlık deneyimindeki yolculuklarında bilgeliğe ulaşmış 
olanlar bizlere, bizim ortak kaynak dediğimiz, yaratıcı güç 
ile doğrudan bağlantının hepimizin içinde var olduğunu söy­
lemektedir. Eğer bunu bir şekilde kabul edebilirsek, sadece bir 
konsept olarak bile olsa, kendimizi içsel Varlığımızla doğru­
dan bağın ve bu ortak yaratıcı kaynağın limitsiz bütünleme 
kapasitesinin bizim bilinçli yönlendirilen dikkatimizde bulun­
duğu olasılığına açmış oluruz. 

Ancak bu anlayışın kapsadığı olasılıklar, biz onları dene­
yimleyene kadar sadece birer zihin j imnastiği şeklinde kalır­
lar. Bunun doğruluğunu anlayabilmemizin tek yolu, bilinçli ve 
istekli bir şekilde kendi dikkatimizi fiziksel, zihinsel ve duygu­
sal dengesizlik durumumuzu çözme niyetiyle bunlara yönelt-



VAR O L U Ş  SÜREC İ  1 2 2 5  

mektir. Başka bir deyişle an  be  an yaşadığımız deneyimlerimiz 
bizim şahsi laboratuarımız, kendi test merkezimiz olur. � 

Varoluş Süreci boyunca, nefesimizle 1 5  dakika özenli bir 
şekilde çalışarak dikkatimizi tekrar fiziksel, zihinsel ve duygu­
sal bedenlerimize yöneltip bu olaya, şimdi ve burada demir­
lemek için kullanıyoruz. Bunun sonuçlarından biri olarak da 
çocukluğumuzdan beri başarılı bir şekilde farkındalığımızdan 
sakladığımız acı ve sıkıntıların farkına varmaya başlarız. 

Bir arkadaşımızın bizden üç hafta süreliğine evinde kal­
mamızı istemesi örneği artan şimdiki zaman farkındalığımı­
zın bastırılmış acı ve sıkıntıyı nasıl dikkatimize getirdiğini çok 
güzel bir şekilde ortaya koymaktadır. Her hafta çay içmeye bu 
arkadaşımıza gittiğimizi düşünelim. Her gittiğimizde kendisiy­
le bir iki saat geçiriyoruz. Birkaç yıl boyunca bu haftalık ziya­
retlerimiz devam ettikçe kendimizi artık evlerine aşina oldu­
ğumuzu düşünebiliriz. Ama sadece bir gün sonra garip birşey 
olmaya başlar ve evin içinde daha önce hiç görmemiş olduğu­
muz şeyler dikkatimizi çekmeye başlar. Tavandaki bir çatlak 
ya da koridordaki bir resim tüm bu yıllar boyunca dikkatimiz­
den kaçmıştır. Günler geçtikçe, önceki ziyaretlerimizde dikka­
timizden kaçmış olan daha fazla detay farketmeye başlarız. 

Aynı senaryo bilinçli bağlantılı nefes almayı seçtiğimizde de 
oluşur. Zaman dediğimiz zihinsel paradigmanın içine ve dışına 
savrulmadan farkındalığımızı özenli olarak bedenimize çapa­
lamayı seçeriz. Sonuç olarak, dikkatimizi yönelttiğimiz fizik­
sel, zihinsel ve duygusal deneyimlerimiz bize başlangıçta yeni 
gibi gelebilirler. Ancak gerçekte hayatımızın büyük bir bölü­
münde yer alırlar. Onları algılamak için yeterli varlık göster-



2 2 6  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

mediğimizden onların farkına varmamışızdır. 

Eğer şimdi bu yüzeye çıkmakta olan deneyimlerden kaçma­
yı seçersek, onların farkına varma seçimimize daha en başın­
da mağlup olacağız. Bu gerçekten de "acı yoksa kazanç yok"  
durumudur. Acı ve sıkıntımıza karşı koymak yerine, bu  dene­
yimi keşfetmeye ve otomatik olarak devreye giren başkasına 
devretme ya da bastırma içgüdümüze karşı koymaya davet 
ediliyoruz. Bunu gerçekleştirmek için, durumu maskeleyen 
ve bizi 'iyi' numarası yapmaya sürükleyen her türlü davranı­
şı bırakmak için adım atıyoruz. Bedenimizin çağrısına cesur­
ca cevap vererek, kaçmaya yönelik olan güçlü tepkisel reflek­
simizin üstesinden gelmeyi ve tüm dikkatimiz ve güçlü niyeti­
mizle bunları kucaklayarak, koşulsuz hissel algımızla onların 
içine, derinlerine bakmayı seçiyoruz. Onlardan kaçmak yeri­
ne, onlarla yüzleşip ve merkezlerini arayarak kendimizi içgö­
rüye açıyoruz. 

Acı ve sıkıntıyı bütün! emek basit bir yöntemdir. Başka hiç­
bir şey düşünmeden, koşulsuz olarak acı ve sıkıntımızla bir 
olmayı seçeriz. Sıkıntılı durumu düzeltmeye, değiştirmeye, 
anlamaya, gözümüzde canlandırmaya, dönüştürmeye, şifa­
landırmaya ya da manipule etmeye çalışmayız. Elimizden gel­
diğince derin bir şekilde hissel algımızla onu izler ve duygu 
yükünün gerekli olduğu şekilde cevap vermesine izin veririz. 
Bu onunla koşulsuzca olduğumuzda gerçekleşen herşey geçer­
li demektir. 

Bu yaklaşım aşama aşama bizim acı ve sıkıntı ile olan tüm 
ilişkimizi değiştirir. Onları işgalci düşmanlar olarak görmek 
yerine, onlara ağlayan çocuğunu rahatlatmaya çalışan bir 



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  I 2 2 7  

annenin koşulsuz varlığıyla yaklaşırız. Yaklaşımımızdaki bu 
dönüşüm, zırh ve silah kuşanmak yerine içimizdeki bütünleyi­
ci enerjileri serbest bırakır. 

İçsel savaş hiçbir zaman bizim aradığımız içsel huzuru bul­
mamıza olanak vermez. Ama koşulsuz dikkatimizin bütünle­
yici kapasitesi buna sahiptir. Bu bütünleme kapasitesi tüm 
insanlıkta mevcuttur hatta bizim doğuştan gelen hakkımız­
dır. Bu dünyaya deneyimlediğimiz sıkıntıları bütünleyebilme­
miz için gerekli hissel algı ile donanmış bir şekilde geliriz. Tek 
yapmamız gereken bu kapasitemizi kullanarak geliştirmektir. 

Bir başkasının bizim yerimize hissedemeyecek olması gibi 
yine bizim adımıza bu bütünleme de bir başkası tarafından 
bizim için gerçekleştirilemez. Başka bir insanın böyle birşey 
başarmasına 'sihir' denir. Ancak sihir -inananın- zihninde bir 
ilüzyon, gerçekleştirenin elinde ise bir aldatmacadır. 

Bu sihirli ilüzyonlar ilk başta geçerli olarak görünseler de 
zaman içinde kaçınılmaz olarak çökerler. Zaman onların 
özsel bir nedensel etkilerinin olmadığını ortaya koyar. Gerçek 
ve sürekli olan değişiklik sadece kendi içimizde bilinçli olarak 
dikkatimizi koşulsuz hissel algımızla deneyimimizin bütünlen­
mesi gereken yönüne odaklarız. 

Bütünlemek için hissetmemiz gerekir. 

Herhangi bir deneyimi bütünleyebilmemiz için o deneyim­
deki dengesizliğin boyutunu tam olarak kavramamız gerekir. 
Dengesizliği bilinçli olarak hissetmeden bu gerçekleştirilemez. 
Hissetmek kavramaktır. Makineler, araçlar ve değerli uygu-



2 2 8  I VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

layıcılar bizim adımıza bunları hissedemeyeceklerinden dola­
yı bunu başaracak kapasiteye de sahip değildirler. Hissetmek 
ve bütünlemek, bizim bütünlenmemiş duygusal yüklerimizin 
çözümlenmesi yöntemin iki yarısıdır. Bu içgörüyü kabul edip 
buna uygun hareket edene kadar deneyimlerimizin kalitesin­
deki dengeyi tekrar kuramayız. 

Acı ve sıkıntımızı bütünleme kapasitemizi uygulamanın en 
önemli bileşeni: her yerde uygulayabileceğimiz koşulsuzca his­
setmedir. Koşulsuz dikkatimizi acı ve sıkıntımıza odaklı tut­
tukça, deneyimlediğimiz hislerin doğasının değiştiğini farke­
deceğiz. Bu değişimleri yargılamadan izleriz. Bu yöntemin 
zevkli geçmesini ya da sıkıntımıza son vermesini beklemeyiz. 
Netice ne olursa olsun ona açık olup hiçbir önyargı taşıma­
yız. Gerçekleşen değişimin gerekli ve geçerli olduğunu biliriz. 

Bazen koşulsuz dikkatimizi odakladığımızda durum daha 
da güçlenmiş gibi gelebilir. Bu güçlenme durumun kötüleşme­
si demek değildir. Bizler onun farkına varmaya başlarız. Bazen 
form değiştirir. Bazen de bedenimizde hareket ettiğini hissede­
riz. Bazen de azalır ve yok olur. Gerçekleşen herşey geçerli ve 
gereklidir. 

Zihnimizi olmasını istediğimiz neticeye bir şekilde koşullan­
dırdığımızda enerjetik olarak bu nedenselliğin altında yatmak­
ta olan hareketi de sınırlayıp bağlarız ve bu bize artan sıkıntı 
olarak geri döner. 

Biz dikkatimizi ve niyetimizi bilinçli olarak kullanarak ken­
dimize düşeni yaptığımızda, acı ve sıkıntı hislerinin de kendile­
rine düşeni yapmalarına izin veririz. Bunun haricindeki herşey, 



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  1 2 2 9  

yatıştırıp kontrol eden ilkel ve saldırgan davranışlara geri dön­
mektir. İçsel Varlığımızın hiçbir güçlük bilmediğini hatırlayın. 
Varoluş bütünlemeyi gerçekleştirmek için tam olarak neyin 
gerektiğini bilir. Onun için, bırakalım sonucu o belirlesin ve 
tüm gerçekleşenler Varoluşun yönetiminde alınıp algılanılsın. 

Hayatımızın büyük bölümünde acı ve sıkıntıyı gözardı ettik. 
Ona gerçekte olduğu gibi bize hizmet eden bir haberci olarak 
değil, saldırgan bir düşmanmış gibi davrandık. Onun için şim­
di ona karşı sabırlı olmamız gerekir. Ailesi tarafından uzun 
yıllar ihmal edilmiş olan bir çocuk, sırf ebeveynleri ona kucak 
açtı diye bir anda onlara karşı yumuşamaz. Çocukta bir tered­
düt vardır, öncelikle durumun tutarlılığını izler. Onun için ace­
le etmemeli ve çabuk sonuçlar beklememeliyiz. 

Bu bütünleme süreci 'çabuk çözüm'le ilgili değildir. Acı ve 
sıkıntı olarak algıladığımız şeylere karşı yaşam boyu göstermiş 
olduğumuz saldırgan tutumu dönüştürmekle ilgilidir. Kendi­
mizi bu şekilde beslediğimizde, bütünleyici neticeleri başlat­
mış oluruz. 

BU DÖRDÜNCÜ HAFTAYI TAMAMLAR. 



2 3 0  1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

BEŞİNCİ HAFTA 

Önümüzdeki yedi gün boyunca kullanacağımız Bilinçli 
Cevap: 

Ben masumum 

ÇOCUKLUGUMUZU İÇSELLEŞTİRMEK 

Hepimizin içinde sabit olarak baba (rehber),  anne (besle­
yen) ve çocuk (masumiyet, neşe, yaratıcılık) üçlüsü bulunur. 
Duygusal yüklerimizi bütünleyerek içimizdeki çocuk tarafı­
mızla ilişkimizi tekrar kurmaya niyet etmemiz bu üçlüyü hare­
kete geçirir. Bunun yanında bize çocukken istediğimiz ama 
bulamadığımız koşulsuz ilgiyi kendimize nasıl vereceğimizi 
gösterir. 

Çocuk yönümüzle tekrar koşulsuz ilgiye dayalı bir ilişki 
kurmaya niyet etmemiz bize kendi kendimizin ebeveyni olma­
yı öğretir. Çocukluğumuzla bağlantı kurmamız bizi kendi ken­
dimizi beslediğimiz, şefkatle açılmış olan bir patikaya yönlen­
dirir. Bu patika ebeveynlerimizle ortak bilinçsizce taşıdığımız 
duygsal mühürlerin üstesinden gelebilmeye götürür. İçimizde­
ki çocuk yönümüzle olan koşulsuz ilgi ilişkisini kurmak için 
sarfettiğimiz her çaba, artan şimdiki zaman farkındalığı ve 
Varoluşla ödüllendirilir. 



VAR O L U Ş  S Ü REC i  I 2 3 1  

İçimizdeki çocuk masum olarak doğmuştur ve aynı zaman­
da da çaresizdir. Bu çaresizliğinden dolayı tüm bağlılığını ebe­
veynlerine verir. Bunun sonucunda bu hassas çocuk sevgiden 
yoksun deneyimlerle mühürlenir - bu ebeveynlerinin ancak 
kendi çocukluklarında alabildikleri koşulsuz ilgi kalitesi suna­
bilmelerine bağlıdır, yoksa çocuklarını bilinçli olarak sevme­
melerine değil. 

Çocukluktan yetişkinliğe geçildiğinde, ebeveynlerimiz­
le olan ilişkilerimizden aldığımız rahatsızlık verici enerjetik 
mühürlerin günlük hayatta kendilerini göstermeleri sorunuy­
la karşılaşırız. Yetişkin olarak, bu dışsal fiziksel, zihinsel ve 
duygusal oluşumları 'bu öfkenin, korku ve acı mühürünün bir 
yaratımı - bu ben değilim' demek yerine 'Ben öfkeli, korku 
dolu ve üzgünüm' çıkarımına varacak şekilde sıkıntı dolu ola­
rak deneyimleriz. 

Sıkıntılı mühürün yaratımını bu şekilde tasvir etmemiz 
bizim yaşam deneyimimize masum olarak başladığımızı unut­
mamıza sebep olur. Kendimizi özümüzdeki Varlık yerine dene­
yimimizle, mühürlenmiş durumumuzla tanımlamamız masu­
miyetimize olan farkındalığımızın kaybolmasına yol açar. 

Dışsal algılarımızla - çocuklukta aldığımız mühürlerin şim­
diki yetişkin hayatımızdaki yaratımlarıyla - tanımladığımızda 
kendi kimliğimizi hatalarımıza odaklı algılarımıza dayandır­
ma hatasına düşeriz. Kendimizi bu dışsal gerçekleşen hatalar­
la hizaladığımızda kendi içsel duyarlılığımızın kapasitesine ya 
da masumiyetimize olan farkındalığımızı kaybederiz. 

Yetişkinler olarak bu hata algılarımızın üstesinden başkala-



2 3 2  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

rına yardım ederek gelmeye çalışabiliriz. Ancak iş kendi ken­
dimizle ilgilenmeye geldiğinde tamamen bir kayıp içindeyiz­
dir. Aynı zamanda her ne zaman kendimiz için gerçek ve sev­
gi dolu bir eylem yapsak bununla ilgili suçluluk duyduğumuzu 
da farkedebiliriz. Bu algıladığımız hatalarımızdan dolayı ken­
dimizin koşulsuz ilgisini haketmediğimize inanırız. Kendimi­
ze zarar verircesine etrafta koşuşturarak başkalarına yardım 
etmeye çalışabiliriz. Kendimizi bilinçsiz olarak hatalı olarak 
görme durumumuzun - ve bunun için birşey yapmada yeter­
siz hissedişimizin- kendimizi başkaları için feda etmeye yönelt­
tiğini göremeyiz. 

Kendimizin sağlığına zarar verecek şekilde başkalarına yar­
dımcı olmamız yakıtını bizim bu yaşamdaki durumumuzun 
yansımasından alır. Bu şekilde davrandığımızda kendimizi bir 
an için iyi hissedebiliriz ancak zamanla yardımcı olduklarımızı 
bize bağımlı hale getirerek güçsüzleştirir. Bu bağımlılık onları 
kendi bütünlenmemiş duygularıyla baş edemeyecekleri inancı­
na yönlendirir ve bu bütünlenmemiş duygulardan kaynakla­
nan hataları kendilerini yaratımlarla belirgin hale getirir. 

Kendimizi daha iyi hissetmek için başkalarına yardımcı 
olmak her iki taraf için de yararlı değildir çünkü bizde olma­
yanı başkasına veremeyiz. Verebilirmişiz gibi davrandığımız­
da zaman içinde tüm hareketlerimizin aslında içerikten yok­
sun olduğu kanıtlanacaktır. 

Ancak kendi koşulsuz ilgimizle kendimize bakmayı keşfetti­
ğimizde aynı özgün şekilde başkalarıyla da koşulsuz ilgilenme 
kapasitemizi geliştirebiliriz. Bunu başarmanın ilk adımı varlı­
ğımızın hangi yönünün kırık ya da hatalı olup bizim koşulsuz 



VA R O L U Ş  SÜREC İ  1 2 3 3  

ilgimize ihtiyaç duyduğunu hissetmektir. 

Yetişkinler olarak oldukça çok fiziksel, zihinsel ve duygu­
sal sıkıntı durumları deneyimleriz. Bunları deneyimlediğimiz­
de kendimizi hissizleştirmek ya da dikkatimizi dağıtmak için 
elimizden geleni yapar veya bir başkasına koşarız. Zamana 
bağlı paradigmada yaşadığımızda göremediğimiz şey: fiziksel, 
duygusal ve zihinsel zorlukların her ne kadar bize o andaki 
olayla yansıtılıyor olsa da, o anda gerçekleşen olaydan kay­
naklanmadığıdır. 

Dördüncü hafta suresınce tüm acı ve sıkıntıları koşulsuz 
olarak hissetmeye teşvik edildik. Kendimizi bu deneyime aça­
rak, tüm acı ve sıkıntıların duygusal bir mühür taşıdığını far­
ketmeye başladık. Bu duygusal mühür sıkıntılı bir hissel tını­
dar ve duygusal bir durum olarak ifade edilir. Bu duygusal 
mühürün kimliği korku, öfke ve keder üçlüsünden kaynakla­
nan birçok duygudan biridir. 

Duygusal mühürümüze ulaşmak basittir. Örneğin, süreki 
bir bel ağrısı çekiyorsak kendimize: 

'Bu bel ağrısı kendimi nasıl hissetmeme neden oluyor? '  diye 
sorabiliriz. 

Cevabımız muhtemelen, rahatsız edici, yıldırıcı, yorucu ya 
da benzeri olacaktır. Bu soruyu sorduğumuzda hangi kelime 
geliyorsa bizi korku, öfke, acı ya da hepsinin karışımından 
kaynaklanan bir duygusal duruma yönlendirir. Sıkıntımızla 
tetiklenen bu duygusal durumun açıklamasına ulaşarak duy­
gusal mührümüzün zihinsel açıklamasına ulaşmış oluruz. 



2 3 4  1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

Duygusal mühüre doğrudan ulaşmak için hissel algılama 
gereklidir. Onun için duygusal mühür bizim düşünerek varabi­
leceğimiz ya da açıklayabileceğimiz birşey değil, sıkıntı ile yüz­
leştiğimizde deneyimlediğimiz doğrudan hissel dokusu olan 
duygusal durumdur. Varoluş Süreci boyunca biz bu duygusal 
mühüre 'duygusal yük' diyeceğiz. 

Varoluş Süreci'nde ilerledikçe acı ve sıkıntımızın arkasın­
da olan bu duygusal yüklerin bizim şimdiki zamandan kaçıp 
kendimizi oyalamaya iten dürtüyü ateşlediğini daha net bir 
biçimde görmeye başlayacağız. Bu duygusal yüke tepki göste­
rerek, var olmaktan rol yapmaya geçiyoruz. Özümüzden ayrı­
lıp dramı seçiyoruz. İnsanlığın tüm draması kişisel ve kollektif 
bütünlenmemiş duygusal yüklerimizin dışa yansıtılarak yara­
tımıdır. 

Biz artık bu duygusal yüklemenin nereye demirlemiş oldu­
ğunu biliyoruz. Üçüncü haftada bunu özüne doğru deneysel 
olarak takip etmeyi öğrendik. Özetlersek: eğer geçmişe bakar­
sak ve geçmiş tecrübelerimizi fiziksel durumlar yerine kendi­
ni tekrarlayan duygusal mühürler olarak görmeyi seçersek, 
benzer duygusal mühürlerin çocukluğumuza kadar bir patika 
şeklinde uzayıp gittiğini görürüz. Bu patika bize bugün fizik­
sel, duygusal ve zihinsel dengesizlik hali olarak kendini hisset­
tirmektedir ve aslında şu andaki yetişkinlik yaşantımızla hiç­
bir ilgisi yoktur. Sadece onun içine adeta yansıtılmışlardır. Bu 
noktada en büyük keşfimiz bütünlenmeye ihtiyacı olan yetiş­
kinlik deneyimlerimiz değil, çocukluğumuzdur. 

Yetişkinler dünyasına kabul edilmek için çocukluğumuza 



VAROLUŞ S Ü R E C İ  1 2 3 5  

sırtımızı döndüğümüz andan itibaren, içimizdeki çocuk bizim 
dikkatimizi çekebilmek için fiziksel, zihinsel ve duygusal den­
gesizlik durumlarını kullanr. Bunu bütünlemeden bıraktığı­
mız duygusal durumla ilgilenmemiz için yapar. Entegre olma­
mış çocukluk deneyimlerimize bilinçli bir ilgi göstermediğimiz 
sürece, bunlar kendilerini bilinçaltımızdan çıkartarak yetiş­
kinlik hayatımızdaki deneyimlerimizi etkilemeye devam ede­
ceklerdir. 

Başka bir deyişle, zamanın içindeki yetişkinlik deneyimle­
rimiz çocukluğumuzun bir yankısıdır. Birbirine örülmüş kar­
maşık ve bağlantısız görünümlü, tesadüfen gerçekleşen fizik­
sel, zihinsel ve duygusal sıkıntılar olarak ortaya çıkarlar. 

Sıkıntılı bir yetişkin yaşamının birşeyin nedeni değil, sonu­
cu olduğunu anlamak Varoluş Sürecinde önemli bir noktadır. 
Bunu anlamak önemlidir çünkü birşeyin sonucuyla uğraşmak 
boşunadır, gerçek değişim sadece nedensel kaynakta gerçek­
leştirilebilinir. Yetişkinlikteki sıkıntıların değeri onları birer 
ipucu olarak kullanarak çocukluktaki nedenlerini bulmakta­
dır. Böyle bir yolculuğa çıkmadıkça etkisiz olmayı sürdürürüz. 

Mutluluğu arayış başka bir deyişle, içimizde kendimizi daha 
rahat hissedebilmemiz için dışsal durumları kontrol etme ve 
yatıştırma isteği, nedeni düzeltmeye yönelik sonuçlarla oyna­
maktan başka bir davranış değildir. Bu imkansız olduğundan, 
bu tip bir davranış bizi içimizdeki çocuğun sahip olduğu neşe­
mizden daha da uzaklaştırır. Çocuksu yönümüz masumiyeti­
mizin, neşemizin ve yaratıcılığımızın limanıdır. Onun bütün­
lenmemiş bir durumunu gözardı ettiğimizde içimizdeki masu­
miyeti, neşeyi ve yaratıcılığı bırakıp onların yerine enerjimizi 



2 3 6  I VA ROLUŞ  S Ü R EC İ  

kendimizle birşey yapmaya çalışarak mutlu olmaya çalışıyo­
ruz demektir. 

Buna bağlı olarak başka bir büyük içgörüye ulaşırız: Çocuk 
tarafımıza geri dönüp bulunduğu zaman ve yerden kurtara­
rak, ona bizden istediği koşulsuz sevgi ve ilgiyi gösterebilece­
ğimiz yer olan şimdiki zamanın güvenli ortamına getirmedik­
çe; yetişkinler olarak hiçbir zaman özümüzdeki huzuru dene­
yimleyemeyiz. 

Kendi çocukluğumuza geri dönerek onu kurtarmaya niyet­
lenmek zamanda seyahat etmek şeklinde algılanabilinir. 
Ancak bu tür bir zamanda yolculuk formu bilimkurgu değil­
dir. Bu 'orada bir yerde' gerçekleşmez ya da amacı başka yerle­
ri ziyaret etmek değildir. Bu bizim içimizde gerçekleşir ve Ruh­
sal amacı bizim ayrı kaldığımız, uyumumuzu yitirdiğimiz Var­
lığımızla tekrar şefkatli bir şekilde bağlantı kurmamızdır. 

Bu bütünlenmemiş geçmişimizi bugünümüzle bilinçli bir 
şekilde bağlayan içsel bir iştir. Bu bizi geçmiş deneyimlerimi­
zin tetiklediği bilinçaltımızdaki davranışları, şimdiki hayatı­
mızda yüzeye çıkartarak onlara bilinçli olarak şu anda koşul­
suz ilgimizi vermeye davet eder. Eğer tutarlı, istekli ve içtenlik­
le yaklaşılırsa bu içsel çalışma çocuk tarafımızı içinde olduğu 
bütünlenmemiş travmadan kurtarır. 

Çocuk tarafımızın bu travmadan kurtarılışının bir sonucu 
olarak, şu andaki yetişkin halimiz kendisini fiziksel, zihinsel ve 
duygusal sıkıntılar olarak gerçekleştiren duygusal yüklerden 
kurtarır. Çocuk tarafımızın bütünlenmemiş yönlerinin kimli­
ği ile bütünlenmemiş duygusal yüklerimizin toplamı aynıdır. 



VA ROLUŞ S Ü R E C İ  1 2 3 7  

Duygusal olarak bütünlenmemiş çocukluğumuz iş başın­
dadır. Bu duygusal yükü bütünleyene kadar deneyimlerimizin 
kalitesinin başında olamayız. Yetişkin olarak ya bu yük tara­
fından yönetiliriz ya da yönetiriz. 

Yük tarafından yönetilmek demek yetişkin deneyimlerimi­
zin çocuk tarafımızın bütünlenmemiş yönlerince yönetilme­
si demektir. Bu ışık altında, kurtarılması gereken tüm çocuk 
tarafımız değil, sadece onun bütünlenmemiş olan yönleridir. 

Her masum çocuk gibi çocuk tarafımız da herşeyi gerçek, 
doğru ve olasılıklı olarak kabul eder. O TV'de (yetişkin gözle­
rimizden) gördüğü özümüzle günlük hayatımızda bizim aracı­
lığımızla deneyimlediklerinin arasındaki farkı bilemez. O ayrı­
ca bizim hayal gücümüzde canlandırdıklarımızla yetişkin ola­
rak günlük hayatımızda denediklerimiz arasındaki farkı da 
bilmez. Bu onun hem hassas hem de saf olduğu anlamına gelir. 

Çocuk tarafımız bizim düşündüğümüz ve söylediğimiz her­
şeyi dinler ve bizim gözlerimizden yaptığımız herşeyi, başka­
larına davranışımızı izler. Bizim örneklemelerimizle öğrenir. 
Eğer 'evet' demek istediğimizde 'hayır' diyorsak ya da 'hayır' 
demek istediğimizde 'evet' diyorsak, bu onun her seviyedeki 
ihtiyaçlarıyla ilgilenme kabiliyetimiz güvensizlik yaratır. Çün­
kü o bir çocuktur ve şu andaki yetişkin kimliğimizin bir par­
çası olarak dünyaya bakmaz. Bunun yerine, bizim yetişkin 
halimizi kendisinden oldukça uzak bir ebeveyn figürü olarak 
görür. 

Onun için ona yaklaşırken niyetimizde şüpheye yer olma­
malıdır. Onun için kendisine koşulsuz ve tutarlılıkla yaklaşma-



2 3 8  I VAROLUŞ  S Ü R E C İ  

lıyız. Eğer koşullu ve tutarsız olarak ilgilenirsek bu şu anda­
ki bütünlenmemiş olan korku, öfke ve acı durumunu yoğun­
laştırır. 

Bu zamana kadar daha önce çocuk yönümüzle hiçbir çalış­
ma yapmamışsak, onunla olan ilişkimizin yıllardır çocuğunu 
ihmal etmiş bir ebeveyn ve çocuğu arasındakine benzeyeceği­
ni aklımızda tutmamız gerekir. Yedi yaş civarında çocukluk 
deneyimimiz yetişkinlerin dünyasına girmeye hazırlanır. Bu 
çocukluğumuza arkamızı dönüp ondan uzaklaşmamızı gerek­
tirir. Yıllar geçtikçe geçmişimize, çocukluğumuza bakmaktan 
da vazgeçeriz. Birçok durumda, varlığımızın üstüne unutkan­
lık örtüsünü çekerek açık bir şekilde çocukluğumuzda neler 
olduğunu hatırlayamadığımızı itiraf ederiz. Böylece bizler 
artık çocuk yönümüzü göremez olurken, o halen herşeyi izle­
mektedir. Artık görünür bir şekilde onun acılarını hissetme­
yiz ama aslında yetişkinliğimizdeki tüm acılar onun çözüm­
lenmemiş olan duygularının bir yansımasıdır. Çocuk tarafımı­
zın bize olan etkisiyle olan ilişkimizi kaybettiğimizden, 'Neden 
geçmişe dönüp onunla uğraşmalıyız? Onu arkamızda bırakıp 
hayatımıza devam edemez miyiz? '  diye sorabiliriz. 

Bizim talihsiz durumumuz, çocukluğumuzun çözümlenme­
miş acı ve üzüntülerinin dengesiz duygusal izler olarak yetiş­
kinlik deneyimlerimizi oldukça dakik döngüler halinde zehir­
lemeye devam etmesidir. 

Ve bu dakiklik kolumuza taktığımız saatler gibi tarafsız da 
değildir. Çocukluğumuzun bu zaman parçalarının atışını ve 
bunların şimdiki yaşantımıza olan etkilerini 'duygusal zaman' 
olarak adlandırabiliriz. Kolumuza bir saat takarak şimdi­
ki anda yönümüzü tayin etmek oldukça farklı bir deneyim-



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  1 2 3 9  

<lir. Bunu yön bulmak için kullanmak bilinçli bir. deneyimdir. 
Saati kolumuzdan çıkarıp onun etkisinden kurtulabiliriz. Ama 
'duygusal zamanın' yıkıntısı şu anımızı ve dikkatimizi devam­
lı olarak istila eder. 

Yıllarca yetişkinlik deneyimlerimize sızan çocukluk yıkıntı­
larımızı yatıştırıp kontrol edebiliriz, ancak er ya da geç ener­
jetik yükü dolup taşar ve kendimizi bir krizin içinde buluruz. 

Neyseki ona gereken ilgiyi göstermek için yaşamımızdaki 
bu kriz anını beklememiz gerekmez, ancak bazen bu kriz anla­
rı bu çaresiz ve terkedilmiş çocuğun bizim ilgimizi çekebildiği 
tek durumdur. 

·
Ne olursa olsun dikkatimizi koşulsuz ve tutar­

lı olarak içimize yöneltip bu çocukla ilgilendiğimizde fiziksel, 
zihinsel ve duygusal durumlarımızdaki sıkıntılar bütünlenme­
ye başlayacaktır. 

Çocukluğumuz bir kez huzura erdiğinde, biz de ereriz. Bu, 
" bu kadar basit ve güçlüdür. Eğer şu an huzurlu değilsek, çocuk 

yönümüzün karmaşa içinde olmasındandır. Bakmamız gere­
ken başka bir yer ve varlığımızın bu değerli yönüne tutkuyla 
erişip sevgiyle yaklaşmaktan başka bir çözüm yoktur. 

ÇOCUK BENLİGİMİZİ BÜTÜNLEMEK 

Varoluş Süreci'ndeki yolculuğumuz boyunca şimdiye kadar 
ve sonrasında daha birçok kez varlığımızın dışında herşeyi his­
settik. 

Bu dikkat dağıtıcı anlarda kendimizi rahatsız, endişeli, keyif-



2 4 0  1 VAR O LUŞ S Ü R E C İ  

siz, başka bir deyişle korku, öfke ve acı dolu hisssetmiş olabi­
liriz. Bunlar bizim bilinçli olarak çocukluğumuzun bütünlen­
memiş yönlerine ilgi göstermemizin istendiği zamanlardır. 

Bu anlarda her ne kadar hissel tınıyla net bir şekilde sıkın­
tının bu anda gerçekleştiğini hissetsek de, yetişkin tarafımıza 
bu hissetiklerimizin şimdiki anla ilgili olmadığını hatırlama­
mız gereken zamanlardır. Bunlar bütünlenmemiş çocuk tara­
fımızın sindiremediği deneyimlerle mücadelesine yardım çağ­
rılarıdır. 

Bu çağrıya nasıl cevap veririz?  Cevap oldukça basittir. Bizim 
koşulsuz ve sürekli hissel algımızla yaklaşmamız gerekir. Tüm 
duygusal kapasitemizi sıkıntılı durumumuzu hissel algılamaya 
yöneltip, hiçbir koşul olmadan onunla oluruz. 

Sıkıntı belirtileri birer yankıdır. Belirti kelimesi yüksek sesle 
söylendiğinde 'bazen' olarak duyulabilinir. Belirti, geçmişimiz­
den bütünlenmemiş bir parçanın kendini sıkıntı olarak gerçek­
leştirmesidir. 

Farkındalığımızın nereye demirli olduğuna bağlı olarak bu 
belirtiler üç şekilde ortaya çıkar; fiziksel, duygusal, zihinsel ya 
da tüm üçünün bir kombinasyonu olarak. Keşfetmiş olduğu­
muz üzere, sıkıntımızın fiziksel ve zihinsel yönleri sonuç - ilk 
baştaki bütünlenmemiş deneyimin, nedensellik noktasının 
neticesidir. Bu nedensellik noktasının gerçek tınısı saf enerjidir 
ve bizim enerji bedenimizde, ya da bizim dediğimiz gibi duy­
gusal bedenimizde bulunur. Duygusal bedenimizi, enerj inin 
uyumlu ve özgür akışının bir neticesi olarak ya huzurlu hisse­
deriz ya da enerji özgürce hareket edemeyip duygusal yüklere 



VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  1 2 4 1  

dönüştüğünde sıkıntılı hissederiz. 

Bu özgür olmayan enerjinin -konsept olarak korku, öfke ve 
acı olarak adlandırdığımız duygusal durumların- nedensellik 
noktasıyla temasa geçtiğimizde niyetimiz bu duygularla hissel 
algımızı kullanarak yakınlaşmak ve çocuk tarafımızın bütün­
lenmemiş yönünü kollarımıza alarak, onu koşulsuzca sevip 
raha da tmaktır. 

Aramızdaki farklılıklardan dolayı bazen şu şekilde bir 
senaryoyu gözümüzde canlandırmamız yararlı olabilir. Örne­
ğin; öfke gibi bir duygusal durum deneyimlediğimizde gözleri­
mizi kapatıp kendimizi yedi yaşında yada daha küçük olarak 
şu anda karşımızda duruyor ve bizimle aynı şekilde hissediyor 
gibi düşünebiliriz. Daha sonra kendimizin bu çocuğu o öfke­
li halinde hareket ederken kucakladığımızı imgeleriz. Çocu­
ğun deneyimlerini değiştirmeye çalışmayız çünkü onun dene­
yimleri geçerli ve gereklidir. Sadece koşulsuzca onunla oluruz. 
Bu çocuğa ilgi gösterme imgelemesiyle içimizdeki ebeveynlik 
değerlerini canlandırırız. Çocuk tarafımıza bu şekilde yaklaş­
tığımızda tutarlılığın rahatlatıcı titreşimi yükselir. 

Bu imgeleme yaklaşımı herkes için değildir, hatta gerekli de 
değildir ama bazıları için yardımcı olabilir. Çoğumuz için his­
sel algımızı yükselmekte olan yükün - duygusal mühürün his­
sel tınısına yöneltmemiz ve hiçbir imgeleme, tanımlama olma­
dan onu hissel olarak deneyimleme yeterlidir. Varoluşun hiç­
bir güçlük tanımayan bütünleyici kapasitesini içeren şey bizim 
imgelememiz değil, koşulsuz ve daimi niyetimizle birlikte 
uyguladığımız hissel algımızdır. 



242  1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

Çocuksu tarafımızı bütünleme niyetimizin çalışmakta oldu­
ğunun bir göstergesi de duygusal olarak ağlama ile cevap ver­
memizdir. Böyle bir ağlama sıkıntımıza yöneldiğimiz anda ger­
çekleşmek durumunda değildir. Rastgele bir zamanda, en az 
beklediğimiz anda gerçekleşir. Kendi kendimize hiçbir neden 
yokken ağlamaya başlamamız duygusal yükün bütünlenmekte 
olduğunu gösterir. Bu gözyaşları bizim yetişkin gözyaşlarımız 
değil, çocukken ağlayamamış olan tarafımızın gözyaşlarıdır. 
Bu gözyaşları bloke olmuş, durgun ve bilinçaltımızda yaşamı­
mızı sıkıntıyla zehirleyen enerjileri temsil eder. Gözyaşlarımı­
za izin vermeliyiz ki tekrar akışa geri dönebilelim. Bu duygusal 
karşılık yetişkinlik ile çocukluğumuz arasındaki enerji bağının 
tamir olmaya başladığı anlamına gelir. 

Eğer ilk başta duygusal hiçbir karşılık deneyimlemezsek 
endişelenmemeliyiz. Genellikle çocukluğumuz ihmal edilmek­
ten hissizleşmiş ve terkedildiği için de duygusal olarak yok 
edilmiştir. Niyetimiz deneyimlerimizin bu yönünü bütünlemek 
için koşulsuzluk olmalıdır. Sebatkar olmalıyız. Bırakmanın ve 
rahatlamanın gözyaşları çoğunlukla en az beklendiği anlarda 
gelir. 

Birkez deneyimlerimizin bu yönlerini bütünlediğimizde, 
meyveleri olan kendiliğinden artarak gelen huzur, neşe ve yara­
tıcılığı almaya başlayacağız. Bizi rahatsız ve asabi hissettiren 
birçok küçük şey artık etkisiz görünür. Kendiliğinden gelen 
keyif halini ve zihinsel, fiziksel ve duygusal sıkıntının azalma­
sını deneyimleriz. Hayatın çevresinde dolanıp onun yükünü 
taşımaktansa olmaktansa, hayatımızın yönetimini ele alırız. 
Dramlarımız ve yapmacık davranışlarımız zamanla yükselen 
Varlığımız şimdiki zaman farkındalığımızla yer değiştirir. 



VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  1 243  

Çocukluğumuzun bütünlenmemiş yönlerini kurtarmanın 
ödüllerini toplamak için koşulsuz hissel algılamanın tutar­
lı uygulanması gereklidir. Şu andaki sıkıntımızın altında yat­
makta olan duygusal mühürlerin geçerli olduklarına farkında­
lık gerektirir. Hiç kimsenin ilk denemesinde otoyolda en yük­
sek hıza ulaşamadığı için araba kullanmayı denemekten vaz­
geçmediği örneğini hatırlayalım. Bütünlenmemiş çocuk yönü­
müzden ya da bütünlemeyi gerçekleştirme yetimizden sırf neti­
celeri hemen deneyimlemediğimiz için ümidimizi kesmemek 
için cesaretlendiriliriz. 

Bütünlenmemiş duygusal yüklerimize yani çocuk tarafımı­
zın bütünlenmemiş yönlerine yaklaşırken, bu çocuğun bizim 
dikkatimizi çekmek için ağlamalarını ne kadar uzun zaman­
dır yatıştırıp kontrol ederek gözardı ettiğimizi hatırlamamız 
yararlı olacaktır. 

Eğer karmaşık yetişkinlik deneyimlerimizin geçmışımızın 
yardım çağrısı olduğunu aklımızda tutar ve bu çağrıya müm­
kün olan her anda koşulsuz sevgi, ilgi ve adanmışlıkla karşılık 
vermeye söz verirsek, otomatik olarak yaşam deneyimlerimi­
zin kalitesini tekrar onaracak ve bizi geçmişin hapishanesin­
den kurtaracak olan bir süreci başlatmış oluruz. 

BU BEŞİNCİ HAFTAYI TAMAMLAR. 



244 1 VA R O L U Ş  SÜREC İ  

ALTINCI HAFTA 

Önümüzdeki yedi gün boyunca kullanacağımız Bilinçli 
Yanıt: 

Duygusal yüklerimi bütünlüyorum 

DUYGUSAL YÜKLERİ BÜTÜNLEMEK 

Varoluş Süreci'nde artık duygusal yüklerimizi bilinçli ola­
rak bütünlemek için tasarlanmış olan algısal araçların çeşitli 
uygulamalarına aşina olduk. Bu uygulamayı duygusal bütün­
leme süreci olarak adlandırıyoruz. Bu algısal aracın güzel tara­
fı mekanizmayı anladığımız anda uygulamasının başlamasıdır. 
Uygulaması "yapmak" değildir, sadece "olma" durumudur. 

Duygusal bütünleme sürecini daha fazla incelemeden önce, 
duygusal bedenimizin doğasını zaman içinde ve dışında ve de 
duygusal yüklerimizin kaynağında inceleyelim. 

Şimdiki anda fiziksel bedenimizin en üst kullanılma şek­
li, şimdiki zaman farkındalığımızın tüm gücünü bu dünyaya 
bilinçli olarak çapalamak içindir. Fiziksel bedende yaşam bul­
manın anlamı, bizim için şimdiki zaman farkındalığına ulaş­
mak - deneyimlerimizde sahip çıkmak için bir şanstır. Bunu 



VA ROLUŞ  S Ü R E C i  1 245  

gerçekleştirmek için bizim zihinsel ve duygusal bedenlerimizin 
de bu yüksek uygulamayla hizalanmış olması gerekir. 

Zihinsel bedenimizin en yüksek uygulamasına ona dikka­
timizi bi linçli olarak yönlendirdiğimizde ulaşırız. Duygusal 
bedenimizin en yüksek uygulamasına ise niyetlerimizi hare­
ketlendirecek yakıt olarak kullandığımızda ulaşırız. 

Zihinsel bedenimiz Varoluşumuza götüren yön bulma aracı, 
duygusal bedenimiz ise değişik yoğunluklardaki yaşam dene­
yimlerimizde bizlere farklı duyguları ve duygu yoğunluklarını 
sunan bir yakıt deposudur. 

Bu bizim duygusal yüklerimizin sanki bozukmuşlar gibi şifa­
lanmaya ihtiyacı yoktur anlamına gelmektedir. Mühürlenmiş 
duygusal yüklerimizi bütünlemek yerine şifaya ya da düzeltil­
meye ihtiyacı olan birşey olarak düşünmemizin bir konserve­
nin konserve açacağının şifaya ihtiyacı olduğunu düşünmesiy­
le aynıdır. Yapılması gereken basit bir şekilde konserve aça­
cağının konserveye yerleştirilmesi gerekir. Başka bir deyişle, 
duygusal yüklerimizin içinde bizi farketmediğimiz olasılıklara 
açacak olan potansiyel yatmaktadır. 

Bütünleme süreciyle özsel hareketimizi güçlendiren duygu­
sal yük, kullanılmayan yakıt hücresi gibidir. Bu hareket algı­
mızda tersine çevrilemez bir değişim gerçekleştirir. 

Bunu gerçekten kavradığımızda çocukluk mühürlerimizin 
bedenimize yakıt sağladığını farkederiz. 



246  1 VAROLUŞ S Ü R EC İ  

Zamana bağlı yaşarken bedenimizin yapısal potansiyeli­
ni, yön bulma sistemimizin gücünü ya da onun yakıt sağlama 
kapasitesini tam olarak algılayamayız. Onun yerine, fiziksel 
bedenimizi gerçekte var olmayan geçmiş ve gelecek içine yap­
tığımız zihinsel keşifler için bir durak ya da bir bekleme alanı 
olarak kullanırız. Planlar yaparken aralarda duraklama yeri 
olarak görürüz. 

Bizler zihinsel ve fiziksel bedenlerimizi daha birçok şey 
'yapmak' için kullanırız, ruhumuzun amacıyla kesinlikle hiç­
bir alakası olmayan ve sonu gelmeyen şeyler için. Yaşam dene­
yimimizin büyük bir kısmını, şimdiki durumumuzun sınırla­
rının ötesine bile birlikte götüremeyeceğimiz şeyleri biriktire­
rek geçiririz. 

Zihin bedenimizi deneyimlerimizi düşünmek, analiz etmek, 
anlamak ve kontrol etme aracı olarak kullanırken, duygusal 
bedenimizi bastırmak, yansıtmak ve diğer tüm drama şekille­
rinde kullanırsak çoğunlukla hiçbir yere varmıyormuşuz gibi 
hissederiz. Sonuç çoğunlukla değil, kesinlikle bir yol almadı­
ğımızdır. 

Varoluş Süreci bu tatsız durumu düzeltmeye başlar. Motoru 
çalıştırır, garajdan çıkmamıza yardım eder ve bizi yaşam yolu­
na yerleştirir. Bunu şu şekilde başarır: 

Bize bedenimize bilinçli olarak tekrar girmemiz için nefesi­
mizi nasıl kullanacağımızı öğretir. 

Bizlere bilinçli yanıtları ve okuma materyalleri sunarak 
bizim zihinsel yön bulmamızı destekler ve aktive eder. 

Bizi hiçbir duruma bağlı olmadan hissetmek olan, duygu-



VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  I 2 4 7  

sal yüklerimizi bütünleme süreci ile tanıştırarak bilinçli olarak 
yakıt teminimizin önünü açmak için yardımcı olur. 

Zamana bağlı yaşarken ve 'iyi zaman' ya da en azından 
'kolay zaman' geçirmeye çalışırken aslında kutupluluğu dene­
yimleriz. Kendimizi kötü hissettiğimiz için iyi vakit geçirmek 
isteriz ve yaşam deneyimlerimiz bize zor geldiği için işleri 
kolaylamak isteriz. 

Buradaki problem ıse zamanımızı bir deneyimden kaça­
bilmek için başka bir deneyimi kovalayarak geçirerek, ken­
di yaratmış olduğumuz algısal hapis hücremizde kendimi­
zi duvardan duvara atmaktır. Tüm bu gürültü birçok dışsal 
olay başlatabilir ve bizler çeşitli fiziksel, duygusal ve zihinsel 
durumlarla karşılaşabiliriz. Ancak özünde, hiçbir yere vara­
mayız. 

Bunun için bu sürece başlarken Sürecin başarısını kendimi­
zi ne kadar iyi hissettiğimizle veya ne kadar kolay olduğuyla 
değerlendirmememiz istendi. Sıra duygusal gelişime geldiğinde 
iyi ve kolay başarının bir göstergesi değil çoğunlukla bir kaçı­
şın, karşı koyuşun ya da inkarın göstergeleridir. 

Yaşamımızda gerçek bir hareketi başlatmak için bütünleyi­
ci bir yaklaşım - algı noktamızı artık duygusal deneyimlerimi­
zi iyi ya da kötü olarak adlandırmayacağımız bir seviyeye yük­
seltmemiz gerekir. 

Şimdiki zaman farkındalığında iyi ya da kötü bir duy­
gu yoktur. Sadece hareket halinde olan ya da olmayan enerj i 
vardır. İçsel hareketliliğimizin farklı yoğunluklarını gösteren, 



248  I VAROLUŞ  S Ü R EC İ  

farklı seviyelerde yakıt bulunur. Motoru tam olarak ateşleye­
bilmek ve yaşam deneyimimizde varabileceğimiz en uzak nok­
ta için gerekli potansiyeli sağlamak için elimizde mevcut olan 
tüm farklı yakıtları kullanmaya hazır olmalıyız. 

Örneğin zaman içinde yaşarken, neşeyi dışsal değişken 
deneyim olan mutlulukla karıştırırız. Ama özümüzdeki neşe­
yi deneyimlemek kendimizi iyi hissetmekle ilgili değildir. Duy­
gusal içermeyi gerektiren, herşeyi hissetmektir. İyi haber, aynı 
deneyimlere doğru çekip, başkalarından uzaklaşmaya bilinç­
sizce iten tüm duygularımızı bütünleyebiliriz. 

Varoluş Sürecine başladığımızdan beri duygusal bütün­
leme sürecini uygulayarak duygusal yüklerimizi bilinçli ola­
rak bütünlemek üzerine eğitilmekteyiz. Bu aracın bileşenlerini 
artık biliyoruz çünkü son dört haftadır üç bileşenin her biriyle 
çalıştık. Bu bizi fiziksellik, zihinsellik ve duygusallıktan uzak­
laştırarak tepki yerine yanıta yönlendirir. 

Mümkün olan her anda duygusal bütünleme sürecini uygu­
layarak 'iyi hissetmeye' çalışmaktan herşeyi hissetmeye açık 
olduğumuz bir yere ilerleriz. Bu aracın özenle uygulanışı tüm 
zorlayıcı deneyimleri - üzücü her duyguyu- dönüştürmek, 
duygusal bütünleme için bir olanaktır. Yükselen ısının katali­
zörü olmak yerine, bu sürtüşme hareket için bir olanak hali­
ne gelir. Duygusal bütünleme sürecinde ustalaşmak endişeyi 
sonlandırır çünkü neticede sıkıntılı olarak algıladığımız tüm 
yaşam durumları bilinçli olarak bütünlenebildiğini gösterir. 

Varoluş Sürecinde BU NOKTAYA kadar üç algısal yöntem 
öğrendik: 



VAR O L U Ş  SÜ R EC İ  1 249  

Yüzeye çıkan bütünlenmemiş hatıralarımızın dünyadaki 
yansımalarını nasıl göreceğimizi öğrendik. Buna "haberci "yi 
tanıma deriz. 

Yüzeye çıkan bu anıların hissel içeriklerindeki içgörülere, 
ne şekilde ulaşacağımızı öğrendik. Buna "mesajı almak" deriz. 

Yüzeye çıkan anıların içerdiği acı ve rahatsızlık duyguları­
nı, nasıl koşulsuzca hissedeceğimizi öğrendik. Buna koşulsuz 
hissetme deriz. 

Duygusal Arınma Süreci tüm bu üç aşamayı tek bir algısal 
araç olarak kullanma yöntemidir. Devamlı olarak uygulandı­
ğında, bu araç farkındalığımızda yeni bir yol açarak otoma­
tik olarak bizi tepkisel bir insandan sorumlu bir insan olma­
ya dönüştürür. 

Bu aracı her uygulayışımızla çocukluğumuzda duygusal 
bedenimize mühürlenen duygusal yükleri bütünleriz. İçimiz­
deki ateş -duygusal bedenimizdeki rahatsızlık- bütünlendik­
çe, kendimiz ve deneyimlediğimiz dünya hakkındaki olumsuz 
inanç sistemlerimiz de otomatik olarak dağılmaya başlar. Sıra­
sıyla bu da dikkat çekmek ve kabul görmek adına yaşam dene­
yimlerimizde yarattığımız dramaları azaltır. Bu ayrıca yavaş ve 
nazik biçimde kendimizi yatıştırıcı davranışlarımızın sebeple­
rini de köreltir. Bunun sonucu olarak deneyimlerimizin kalite­
si dönüştürür. 

Duygusal bütünleme sürecini tutarlı bir şekilde uygulaya­
rak özümüzdeki harekete ulaşırız. Bu deneyimlerimizin kali­
tesinin duygusal durumumuz tarafından belirlendiğini teyit­
ler. Duygusal durumumuzu bütünlediğimiz noktada özgürlü­
ğümüze tekrar kavuşuruz, çünkü bu şekilde kendi tecrübemiz­
le yaşam deneyimlerimizin kalitesinden sorumlu olduğumuzu 
göreceğiz. 



250  I VAROLUŞ  S Ü R EC İ  

Duygusal bütünleme sürecini devamlı uygulanması için 
sorumluluk almaya istekli olmak gerekir. Biz zaten bunun için 
eğitildik. Artık bizden beklenen girişkenlik, tutarlılık ve sabır­
dır. 

Basitliğine rağmen, bu aracı efektif olarak kullanmayı 
öğrenmek yürümeyi tekrar öğrenmek gibidir. Yürümeyi tek 
bir adımda öğrenmedik. Belki de hayat tecrübemizde ilk defa, 
duygusal ayaklarımızın üstüne kalkıp sorumlu bir şekilde 
ayakta durabilmeyi öğrenmemiz gerekir. 

TEPKİSELLİGİN MEKANİKLERİ 

Duygusal bütünleme sürecinin mekaniklerinden bahsetme­
den once tepkiselliğin mekaniklerini incelemek yararlı olacak­
tır. 

Bütünleme ıçın yüzeye çıkmakta olan duygusal yük bizi 
üzen belli davranışlar ve durumlarla tanınabilir. Ne zaman 
üzülsek, davranışlarımız tepkisellik ya da drama dediğimiz 
fiziksel, zihinsel ve duygusal durumlara giden belli bir yolu 
izler. 

Çocukluğumuzda ebeveynlerimizin bizimle, başkalarıyla ve 
diğerleriyle olan etkileşimlerine şahit olarak bu tepkisel yak­
laşımlarda ustalaştık. Başka bir deyişle, tepkisel davranışların 
mekanikleri bize mühürleme sürecinin bir parçası olarak geçti. 
Eğer bilinçli olarak bu tepkisel davranışlardan ayrılmayı seç­
mez ve yerine sorumluluğu koymazsak, bunu doğrudan kendi 
çocuklarımıza geçiririz. 



VA R O L U Ş  SÜREC İ  1 2 5 1  

Tepkisel ve sorumlu davranış arasındaki fark tepkisel dav­
ranışın içimizdeki yangına devamlı yakıt eklemesi, sorumlu 
davranışın ise bu yangının üzerine su dökmesidir. Tekrar her­
şey içimizdeki 'ateşle' ilgilidir. Yaşam deneyimlerimize karşı 
bilinçsiz bir tepkisellik içindeyken nasıl davranırız? 

İlk olarak bir konu istediğimiz gibi gitmezse ya da anlayışı­
mız küçümsenir görünürse otomatik olarak üzülür veya bozu­
luruz. Ve tepki gösteririz. Bir tepkiyi tepki yapan şey, bizi üzen 
veya bozan olayın nedenini ve dolayısıyla sorumluluğunu dış­
sal faktörlere yüklediğimizi gösteren herhangi bir fiziksel, duy­
gusal ya da zihinsel bir davranış olmasıdır. 

Bir şekilde tepkisel davranış doğrudan ya da dolaylı ola­
rak başkasını suçlamayı içerir. Ve suçlamanın tek sonucu iti­
raf etsek de etmesek de suçluluk, pişmanlık ve utançtır. Hepi­
miz başkalarını suçladığımız üzgün ve kırgın olma durumları­
nı deneyimledik ve kendimize geldiğimizde davranış şeklimiz­
den utandık. Tüm bunlar boşa harcanan enerjidir ve hepsin­
den kaçınabiliriz. 

Tepkisel davranış mekaniğinin kutsal üçlüsü kırgınlık - suç­
lama - suçluluk, pişmanlık ya da utançtır. Şimdi bunların her­
birini daha derinlemesine inceleyelim: 

Başlangıç olarak, "kırılma veya bozulma" olarak adlandır­
dığımız kavramını inceleyelim. Varoluş Süreci bizi algımızda­
ki şu değişime davet eder: oyuna getirildiğimiz kadar üzülmü­
yoruzdur. 

Bizi üzen deneyime hissel algımızla kavrayarak baktığımız­
da, bu üzüntümüzün altında yatan duygusal yükün ilk kez 
bizi oyuna getirmediğidir. Yaşamımız boyunca tekrar ve tek­
rar gerçekleştiği aşikardır, çünkü tepki veriyoruz. Reaksiyon 
kelimesini gözümüzde canlandıralım. Reaksiyon kelimesi gör­
sel tanımıyla belli bir hareketin tekrarlanmasıdır; tekrarlanan 



2 5 2  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

hareketlerdir. (Aksiyon'un başına gelen re- eki tekrar anlamın­
dadır. ) Bu kelimenin yapısı, bizi oyuna getiren durumun bizim 
açımızdan hiçbir yeni davranış şekli oluşturmadığını göste­
riyor. Bu her benzer uyaran tetiklediğinde yaşamımızda aynı 
durumların tekrar ve tekrar oluşmasıyla yüzeye çıkan öngörü­
lebilinen ve alışılagelmiş bir davranış şekli yaratır. 

Tepkisel davranışın ilk aşaması üzgün veya kırgın hissede­
rek davranmaktır. Bu otomatik olarak bizi hesaplanmış, alışı­
lagelmiş ve buna istinaden öngörülebilinen fiziksel, duygusal 
ve zihinsel dramaya iter. Bu belirgin drama duygusal bedeni­
mize çocukluk dönemimizde ebeveynlerimizin benzer durum­
lardaki davranış şekillerine tanıklık etmemizle kazınır. 

Tepkisel hareketin kutsal üçlüsünün ikinci aşaması, bu şekil­
de oyuna getirilip tepkisel davranış gösterdiğimizde hep aynı 
dramayı, durumu yaratmamızdır: suçlama. Drama tekrarlı bir 
şekilde, olmakta olanın sorumluluğunu kendimiz haricinde 
başka birisine ya da bir şeye yönlendirmektir. 

Suçlama hem dikkat ( sempati) çekmek, hem de dikkati 
üstümüzden uzaklaştırıp başkasına yönlendirmek için kullan­
dığımız nadir durumlardan biridir. Yaşamımızda deneyimleri­
mizin kalitesinin sorumluluğunu üstümüze almaya hazır ola­
na dek suçlu aramaya devam edeceğiz. Başka bir deyişle suçla­
ma içeriği, yansıttığı içerikten ötürü kınamaktır. 

Ancak suçlamanın sonuçları vardır. Bu kelimeyi görsel ola­
rak incelemek de davranışımızın özü hakkında bize bilgi verir. 
Başkasını suçlayarak otomatik olarak kendimizi güçsüzleştiri­
yoruz çünkü bilinçsizce kendimizi kurban olarak gördüğümü­
zü ve başkalarının yanında güçsüz olduğumuzu söylüyoruz. 

Kendimizi güçsüz duruma soktuğumuz için kutsal üçlünün 



VAR O L U Ş  SÜREC İ  I 2 5 3  

son aşaması olan suçluluk, pişmanlık ve utanç durumuna geçi­
yoruz. Bilinçli olarak bizi üzen durum karşısında sergilediği­
miz davranıştan ötürü kendimizi suçlu, pişman ve utanç için­
de hissedebiliriz ancak bu olan tek şey değildir. Bilinçaltımız­
da deneyimlediğimiz olayın içeriğinden ötürü başkasını suç­
ladığımızda suçluluk, pişmanlık ve utanç duyarız çünkü ken­
dimize ihanet etmişizdir. Kendimize ihanet ederiz çünkü baş­
kasını suçladığımızda Ruhumuzu güçsüzleştirerek onun kont­
rolü dışında yaşanan bu olayın bir kölesi olduğunu söylemiş 
oluruz. 

Bunu yaparak neden-sonuç yasasına arkamızı dönerek bizi 
eşit ve özgür kılan herşeyi gözardı ederiz. 

Tepkisel davranışlarımız bize hiçbir aşamada hizmet etmez. 
Şanslıyız ki, davranışlarımıza yeni bir yol çizerek kolaylıkla 
bırakılabilir.Bundan dolayı duygusal olarak tetiklendiğimiz 
her an duygusal bütünleme sürecini uygularız. 

DUYGUSAL BÜTÜNLEME SÜRECİ 
1 .Adım: Haberciyi Salmak. Duygusal olarak üzüldüğümüzde, 

ilk olarak bizi tetikleyen kişi ya da olayın gerçekte ne olduğuy­
la hiçbir ilgisinin olmadığını kabullenmemiz gerekir. Onlar 
birer habercidir. Onlar bizim bütünlenmemiş geçmişimizden 
yüzeye çıkan bir anıyı yansıtır. 

Haberciyi vurmanın hiçbir faydası yoktur, çünkü Varoluşun 
sonsuz sayıda habercisi bulunur. Onun için Duygusal bütün­
leme Sürecindeki ilk adım haberciyi serbest bırakmaktır. İçsel 
olarak onlara bu büyük hizmetlerinden dolayı teşekkür edebi­
lir ve kendi yollarında ilerlemeleri için bırakırız. Onlara tep­
ki gösterip, acımızı onlardan çıkarmak yerine "şu anda biraz 
yalnız zaman geçirebilirim" diyebiliriz. Başlangıçta tepki ver-



2 5 4  1 VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  

me güdümüzü bırakıp nazik bir şekilde kenara çekilme adımı 
güçlü bir kendini kontrol ve cesaret gerektirebilir çünkü haya­
tımız boyunca süregelen bir alışkanlığımızı kırmaya çalışmak­
tayız. 

2 .Adım: Mesajı (içgörüyü) Almak. İkinci adım mesaj ı almaktır. 
Bunu başarmak için dikkatimizi içimize yönelterek, bizi üzen 
olayın yarattığı duygusal tepkimizin altındaki enerjetik tını ile 
hissel algılamayı kullanarak ilişkiye geçeriz. 

Bedenimiz bununla titreştiğinde başarılı olduğumuzu anla­
rız. Üzüntümüzün hissel yönüyle ilişkiye geçtiğimizde, yüzü­
müzü sıcak basabilir, ellerimiz karıncalanır ya da solar plexus 
bölgemizde bir hareketlenme hissedebiliriz. Hissetme niyeti­
miz neticesinde her ne hissediyorsak geçerlidir. 

3 .Adım: Koşulsuz Hissetmek. Gerçekleşen olayı dışlayarak 
suçlamaya geçmek yerine bu deneyimi bilinçli içimizde tuta­
rak üzüntülü deneyimin sıkıntılı tınısını sindiririz. Onu oldu­
ğu gibi, hiçbir gündem ve hile olmadan, onarmaya, şifalandır­
maya ya da anlamaya çalışmadan hissetmeliyiz. 

Bu adımla birlikte koşulsuz kapsama ile yansıtmayı bütün­
leme ile değiştiririz. Kapsama bastırma eylemiyle karıştırıl­
mamalı. Bastırma ise bir olay olmamış gibi davranmak ya 
da deneyimi temizlemek adına farkındalığımızı kapatmak­
tır. Kapsama ise olmakta olanın bir beyanatıdır. Ve dışarı­
da olmakta olan şeklinde algılanan şeyin nedenini kendi ener­
j i  alanimızda bulur. 

Kapsamak yanıtlama tutumudur ve deneyim kalitemizin 
tüm sorumluluğunu kabul ederiz. Yetişkin olarak hissetmekte 
olduğumuz duygusal tetiklemenin çocuk tarafımızın bir yaka­
rışı olduğunu canlı olarak kavramaktır. Kapsamak bizim bu 
çağrıya verdiğimiz yanıttır. Bu bizim çocuk tarafımıza koşul­
suz hissel algılama ile verdiğimiz yanıttır ve şunu söyleriz: 'Acı 



VA R O L U Ş  SÜ REC İ  I 2 5 5  

çektiğini biliyorum. Korku, öfke ve acı hissettiğini biliyorum. 
Bunu şimdi kabullenmeyi seçiyorum. Sana koşulsuz dikkati­
mi vererek bu sıkıntıyı bilinçli olarak hissetmeyi ve bu nokta­
yı onarmak ne kadar sürerse sürsün daima bu şekilde yanıt­
lamayı seçiyorum.' Sıkıntımızın nedensellik noktasını hiçbir 
duruma bağlı kalmaksızın hissederek bütünlemeyi başlatı­
rız. Bütünleme çocukluğumuzun içselleştirilmemiş yönlerinin 
bilinçli olarak sindirilmesidir. 

Bu üç aşamalı tekniği hayatımızdaki anlaşmazlıkları çözüm­
lemek, fiziksel rahatsızlıkları iyileştirmek ve bize duygusal 
sıkıntı veren herhangi bir karmaşa durumunu çözümlemek 
için kullanabiliriz. 

Her kullanışımızda, dışarıda gerçekleşen her deneyimimizin 
kalitesini, onu içselleştirip şefkatle yaklaştığımızda dönüştüre­
bildiğimizi şaşırarak göreceğiz. 

Bu teknik, hiç şüphesiz bize dış dünyada deneyimlediğimiz 
herşeyin içimizdeki duygusal durumun bir yansıması olduğu­
nu gösterir. Bize huzurun dış dünyayla ilgili olmadığını kanıt­
lar. Bize dengesiz bir yetişkinin aslında ilgi görmemiş bir çocuk 
olduğunu gösterir. Bize ayrıca gözyaşlarının Ruhumuzu temiz­
lediğini ve şefkatin kalbimize açılan kapı olduğunu gösterir. 

- - - - BU ALTINCI HAFTAYI TAMAMLAR ------



2 5 6  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

SUYA GİRİŞ 

Yedinci Haftaya Başlamadan okuyun. 

Yedinci, sekizinci ve dokuzuncu haftalara ılık su dolu küve­
te (sıcak değil) girip 1 5  dakika boyunca rahat bir şekilde için­
de yatarak başlayacağız. Eğer banyo küveti mevcut değilse, 
ılık duşun altında 1 5  dakika durarak da başlayabiliriz. 

Suyun içindeyken bilinçli bağlantılı nefes almaya odaklan­
mak durumunda değiliz. Mümkün olduğunca hareketsiz bir 
biçimde suyun içinde kalıp, dikkatimizi suyun içinde olmamı­
za bağlı olarak farkındalığımıza yükselen duygusal deneyim­
lere vereceğiz. 

Su seansından çıktığımızda hiç vakit kaybetmeden kurula­
nıp, hemen 1 5  dakikalık nefes çalışmamızı yapacağız. Bu su 
seanslarının üç hafta boyunca sadece günün ilk nefes seansla­
rından önce yapılması gerekir. Ama bu haftalar süresince iste­
diğimiz kadar tekrarlayabiliriz. 

Suyun içinde kalmamızın bir sonucu olarak yapacağımız 
nefes çalışmasında fiziksel, duygusal ve zihinsel olarak daha 
derin deneyimlerin aktive olduğunu keşfedebiliriz. Bunlar her 
ne olursa olsun ya da hiçbir şey olmuyor gibi görünse de dene­
yimlenmekte olan geçerlidir. 

Kendimizi huzursuz da hissetsek bu duygu geçene kadar 
nefesimizi bağlantılı tutmamız ve kendimizi rahat bırakmamız 
ve dikkatimizi koşulsuz olarak deneyimin hissel algılamasında 
tutmamız vermemiz gerekir. Bu sıkıntının ne anlama geldiği ya 
da neyle ilgili olduğu hikayelerini bırakmalıyız. Sadece koşul­
suz hissel algımızı bu algılanan sıkıntı noktasına yönlendirme-



VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  1 2 5 7  

mizin bütünleyici gücü vardır. 
Aşağıdaki bilgiler su seanslarımızın mümkün olduğunca 

etkili olmasını sağlar: 
Su seanslarından önceki 24 saatlik süre zarfında ve sonra-

sında yeterli miktarda su içmemiz önemlidir. 
Seansa başlarken banyo suyunun ılık olduğundan emin 

olmalıyız. Süreç için ideal olan sıcaklık vücut ısısıdır. 
Su seansı boyunca küvette sırt üstü yatmamız ve böylece 

tüm gövdemizi sadece yüzümüz su üstünde kalacak şekilde 
suyun altında tutmamız istenir. Seans boyunca suyun müm­
kün olduğunca kalp bölgemizi (göğüs) kapatacak şekilde 
olması yararlıdır. Eğer duş kullanıyorsak, bu uygulama tabii 
ki geçerli değildir. Ancak duşta yere oturup suyun kalp bölge­
mize akmasına izin verebiliriz. 

Herhangi bir nedenden su seansları zorlayıcı bir hal aldıy­
sa, kendimize su seansında deneyimlediğimiz herşeyin olması 
gerektiğini hatırlatarak rahatlamalıyız. Hissettiğimiz herhangi 
bir rahatsızlık yüzeye çıkmakta olan duygusal yükün bir işa­
retidir. Bu rahatsızlığı hissediyoruz çünkü farkındalık alanı­
mızı terkederken onun içinden geçmekte. Tek çıkış da bura­
dan geçmek. 

Daha yaşlı olanlarımız ya da kalp rahatsızlığı olanlar için 
güvenlik sebebiyle su seanslarında yanlarında birinin bulun­
ması tavsiye edilir. Eğer su seansının güvenliği ile ilgili her­
hangi bir şüphe duyuyorsak uygulama öncesinde doktorumu­
za danışmalıyız. 

Eğer deneyimimizin hissel algısı 1 5  dakikamız dolduktan 
sonra ortaya çıkarsa suyun içinde biraz daha kalabiliriz ya 
da çıkıp hissettiklerimizin farkındalığını koruyarak kurulan­
dıktan sonra 1 5  dakikalık nefes uygulamamıza başlayabiliriz. 
Hatırlayalım ki bazı durumlar bir su ya da nefes seansı sıra-



2 5 8  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

sında tam olarak bütünlenmezler. Bunun nedeni bazen tam 
bütünlemenin dış dünya ile etkileşimi gerektirmesidir. Önem­
li olan deneyimlemekte olduğumuzu tamamlamak için zorla­
mak değildir. Eğer suyun içinde biraz daha kaldıktan sonra, 
süre bize çok uzun gelirse sudan çıkıp, kurulandıktan sonra 
bir müddet nefes alabiliriz. Sağduyumuza güveniriz. 



VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  1 2 5 9  

YEDİNCİ HAFTA 

Önümüzdeki yedi gün boyunca kullanacağımız Bilinçli 
Yanıt: 

Şimdi güvende hissediyorum. 

FİZİKSEL VAROLUŞU KUCAKLAMAK 
Fiziksel varoluşumuzu benimsemek tepkisellikten yanıtlayı­

cı davranışa geçişte attığımız ilk adımdır. 
Fiziksel varlık göstermediğimiz sürece sorumlu seçimler 

yapmayız. Duyarlı davranışlar nedenseldir ve yüzeye çıkmak­
ta olan duygusal yüklerimizden kaynaklanan rahatsızlığımızı 
bütünlemeye gider. 

Bedenimizde tam olarak var olmadıkça zihinsel alem­
de sürükleniyoruz demektir. Bu farkındalığımızın bizim geç­
miş ve gelecek dediğimiz kavramsal yerlerde geziniyor olması 
demektir. Ve biz kararlarımızı bu ilüzyonlu zihinsel yere daya­
narak veriririz. Bu hiçbir şekilde bize bir yarar sağlamaz. 

Bütünlenmemiş öfke, korku ve acının sürekli yaratımlarına 
karşı gösterdiğimiz tepki kendimize zarar verir. Çünkü neden­
leriyle değil sonuçlarıyla uğraşmaktayızdır. Bunun için günlük 
nefes seanslarımızın üzerinde önemle durulur. Bilinçli bağlan­
tılı nefes, farkındalığımızı bu zaman içinde yaşama olan zihin-



2 6 0  I VAROLUŞ  S Ü R E C i  

sel meşguliyetten uzaklaştırıp, fiziksel var oluşa geçişini hız­
la sağlar. 

Çocukluğumuz süresince fiziksel bedenimizden zihinsel ola­
rak çıkıp, o andaki çevremize olan farkındalığımızı bırakarak 
zaman adı verilen zihinsel ilüzyonlu deneyime girme alışkan­
lığı kazandık. Bunu şu anda olmakta olana karşı korku dolu 
bir tepki olarak yaptık. Bu oldukça basittir: korku ile Varolu­
şa olan farkındalığımızı kaybettik. Korkudan Varoluşumuzu 
yapmacıklık zihinsel kalkanıyla değiştirdik. 

Hepimiz korku dolu deneyimler yaşadık ve bunları bütünle­
yemediğimiz için zihinsel olarak zamanın ilüzyonlu koridorla­
rına kaçtık. Zihinsel olarak yaratılmış bu rüya aleminde , her­
şeyin yolunda olduğu ya da yoluna gireceği rolünü oynadık. 
Bu zihinsel kaçış birçoğumuz için durumu kurtarmaya hizmet 
etti. Ancak Varoluş Süreci ile artık bu tepkiselliğin yararlı ve 
gerekli olmadığı içgörüsüne ulaştık. 

Geçtiğimiz altı hafta boyunca fiziksel, zihinsel ve duygusal 
sıkıntımızın nedenselliği hakkında daha derin içgörüler kazan­
dık. Ayrıca şimdiki zaman farkındalığına dönmemizi sağlaya­
cak temelleri atmamız için algısal süreçlerle tanıştırıldık. Duy­
gusal bütünleme sürecini tutarlı bir şekilde uygulayarak zaten 
tepkisellikten yanıtlama yaklaşımına geçmeye başladık. 

Artık geçmişten gelen zorlayıcı ve korkutucu deneyimlerin 
gelişmemiz için birer olanak olduğunu kabullenmemiz o kadar 
da zor değil. Bunlar henüz kullanılmamış duygusal yakıt hüc­
releri. Bunları halen deneyimlerimizin sonuçlarıyla algısal bir 
bağ içindeyken göremiyor olabiliriz ancak şimdiki zaman far­
kındalığına girdikçe bu olasılık görünür olacaktır. 

Duygusal yükleri deneyimsel olarak bütünledikçe ve bütün­
lemenin hediyelerini aldıkça, yaşam yolumuzdaki tüm engebe­
leri gelişimimiz için bir olanak olarak algılayacağız. Bu bilince 



VA ROLUŞ  SÜ REC İ  I 2 6 1  

ulaşmak olanı deneyimlemeyi gerektirir ki b u  ümit etmekten, 
istemekten ve öyle olduğuna inanmayı istemekten çok farklı­
dır. 

Bu keşif duygusal bütünleme sürecini tutarlı olarak uygu­
layan herkes için mümkündür. Bütünlediğimiz her duygusal 
yükle, deneyimlerimize özsel hareketimizin enerji kapasitesi­
ni veren duygusal yakıt hücrelerimize ulaşırız. Bunu kavradı­
ğımızda, geçmişimiz artık korkmamız ya da kaçmamız gere­
ken birşeymiş gibi bizi kovalamaz, kişisel evrimimiz için bir 
olanak olur. 

Bir noktada tüm deneyimin zekice yaratılmış bir düzenek 
olduğunu kabul etmek zor olabilir. Ama bunu gördüğümüzde, 
geçmişten korkumuz ve şimdiki zaman farkındalığını kazan­
mamız arasındaki tek engel olayların oluşu ve anlamlarıyla 
ilgili anlattığımız hikayelere olan bağımız kalır. Kendimizi bu 
zihinsel labirentten kurtarmak için bu hikayeleri bırakıp duy­
gusal yükün nedenini koşulsuz olarak hissetmeye dikkatimizi 
vermemiz gerekir. Hikayelerimize tutunmayı sürdürdüğümüz 
müddetçe bu anın yerine geçmişi seçeriz. 

Yüzeye çıkan duygusal yükleri cevaplamada deneyim kazan­
dıkça tüm insani deneyimlerimize bir güvenlik hissi yayılacak. 
Deneyimlerimizin kalitesine olan sorumluluğumuzu almaya 
başladıkça içimizdeki çocuk kendini tekrar güvende hisset­
meye başlayacak anlamına gelir. Şu andaki deneyim yolculu­
ğumuzda ilerlerken, zamanda yaşam denilen zihinsel ilüzyo­
nu bırakarak tekrar bedenimize, özümüzdeki evine dönecek­
tir. Bedenimize bilinçli olarak dönmeye niyet ederek tüm dene­
yimlerimizde fiziksel olarak var olmayı seçeriz. Bunu yaptığı­
mızda, kendini güvende hisseden çocuğun kendiliğinden neşe­
li ve yaratıcı olduğunu keşfederiz. 

Geri kazandığımız fiziksel var oluş bir hediyedir çünkü bizi 



2 6 2  I VA ROLUŞ S Ü R E C İ  

niyetimizi bizim hizmet edecek deneyimlere bilinçli olarak 
yönlenmemiz için güçlendirir. Bu Varoluş Sürecinde deneyim­
lerimizi kendi elimize alma görevini kucakladığımız andır. 

Tüm deneyimlerimizin içinden geçerken yönümüzü bulmak 
için kullanacağımız iki aracımız bulunur; dikkatimiz ve niye­
timiz. Dikkat zihin bedenin aracıdır ve odağımızın ne oldu­
ğudur. Niyet ise duygusal bedenimizin aracıdır ve odağımızın 
nedenini belirler. Deneyim kalitemiz her bir an için dikkat ve 
niyetimizin ne kadar bilinçli kullanıldığına bağlıdır. Ancak, bu 
iki aracı bilinçli olarak kullanabilmek için fiziksel var oluşu­
muz gereklidir. 

Farkında olun ya da olmayın her an için deneyimlerimiz­
de dikkat ve niyeti kullanırız. Çoğunlukla bilinçsiz olarak 
bütünlenmemiş duygusal yüklerimiz tarafından yönlendiri­
lirler. Zihinsel boyutta dolaştığımızdan yaşam deneyimimizin 
devamlı olarak yüzeye çıkan sıkıntılarla yönlendirilen bir araç 
olduğunu göremeyiz. 

Fiziksel ve zihinsel olarak donuk durumumuzdan bakar­
sak kendimizi zorlanıyor ve isteğimiz dışında beklenmeyen ve 
hoş olmayan fiziksel olaylara doğru itiliyor olarak görürüz. Ve 
kendimize daha sonra bu olaylar hakkında hikayeler anlatırız. 
Anlattığımız bu hikayelere dayanarak tepkisel önlemler alırız. 
Ama keşfetmekte olduğumuz üzere bu beklenmeyen ve sıkın­
tılı fiziksel olayların hepsi habercilerdir - yüzeye çıkan bütün­
lenmemiş duyugsal yüklerimizin dışsal yansımaları. 

Kendimize anlattığımız hikayler zihinsel kapasitemiz gelişir­
ken başlar ve şu andaki kök inançlarımızın bulunduğu kütüp­
haneyi yaratır. Bu yüklerin kaynaklandığı inançların çoğu 
enerji sistemimize daha zihinsel ve algısal kapasitemiz yokken 
mühürlendiği için, bu hikayelerin hiçbirisi artık geçerli değil-



VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  1 2 6 3  

dir. Bunların hepsi birer sonuçtur. B u  d a  bizim inançlarımı­
zın şimdiki karmaşa ve beklenmeyen durumlardan ümitsizce 
bir anlam çıkartabilmek için yanlışlıkla zihnin ilüzyonlu yol­
larına sapmamız demektir. Dikkatimizi ve niyetimizi bunlara 
göre yönlendirmek kendi kendimizi engellemektir. Psikolojik 
boyutta ise bu deliliktir. Biz buna uygun olarak akılsal olmak 
diyoruz. 

Hikayelerimiz geçmiş olduğuna inandığımız şeye ve bizim 
bunun gelecek için taşıdığı anlamlandırmamıza dayandığın­
dan, çok yakın bir zamana kadar insani deneyimlerimizi kor­
ku dolu tahminlere göre oluşturuyorduk. Daha doğru bir 
deyişle, bizim için en iyinin ne olduğuna karar vermeyi çocuk 
tarafımızın gelişmemiş dünya görüşüne dayanan bütünlenme­
miş yönlerinin belirlemesine izin veriyorduk. 

Bu hikayelerin hiçbiri şu andaki deneyimlerimizi yorumla­
mada yeterli olmadığından ve kesinlikle bütünlemeye yardım­
cı olmadığından, bu bilinçaltımızdaki kök inançların şu anda­
ki deneyimlerimizin kalitesini belirlemesine izin vermemiz 
kendi kendimizi başarısızlığa uğratmaktır. Bu nedenden ötürü 
artık yaşam deneyimimizin bilinçli yön bulucuları oluyoruz. 

Bu yeni istikametimizde atacağımız ilk adım hikayeyi bırak­
maktır. 

Hikayelerimizin bir mahkeme salonunda savunulabileceği­
ne inanıyor bile olsak, bunlar ne olursa olsun duygusal yük­
lerimizin zihinsel algılarıdır. Herhangi bir hikayeye bağlı kal­
mak geçmişe bağlı kalmaktır. Hiçbir hikayenin bizi geçmişten 
özgürleştirecek gücü yoktur. 



2 64 I VA ROLUŞ  S Ü R EC İ  

Sadece olanı koşulsuzca hissetmek bizi Varoluşun farkın­
dalığına ve şimdiki zaman farkındalığının frekansına dönmek 
için güçlendirir. 

YOLUMUZU HİSSETMEK 

Varolma Sürecine başladığımızda bizi içsel farkındalığımı­
za götürecek olan bir yola girmiş oluruz. Bu yolda başarılı 
olmamız için bize çeşitli araçlar verilmiştir. Nefes çalışmala­
rımız bize fiziksel varlığımızı hareketlendirmeye yardımcı olur­
ken bilinçli yanıtlar, okuma materyalleri ve algısal araçların hep­
si zihinsel açıklığımızı canlandırır. 

Şimdi de önümüzdeki üç seans boyunca ılık suya girerek bun­
lara bilinçli duygusal beden farkındalığımızı canlandıracak olan 
süreci eklemekteyiz. Buna uygun olarak, artık bilinçli olarak yol­
culuğumuzun duygusal yönüne başlamaktayız. Birçoğumuz için 
yolculuğun bu kısmına başlamak ve ilerlemek zor olabilir çünkü 
duygusal alanda yolumuzu bulmak için düşünemeyiz. Yolumu­
zu hissederek bulmak durumundayız. Onun için Sürecin bu aşa­
masında Varlığımızın bizimle kurmuş olduğu iletişimin gerçek­
liğini ve doğruluğunu ya da ne hissettiğimizi kabul etmek için 
"neden "ini bilmek zorunda değiliz. 

Varoluşla deneyimsel bir ilişkiye girebilmek için şu anda düşün­
memizin, anlamamızın, analiz etmemizin yerine koşulsuz hisset­
memiz gerekir. Düşünmenin yerine neden hissetmemiz gerektiği­
ni anlamamız için Varoluş kelimesinin yapısına bakmalı ve onun 
işitsel titreşimini dikkatlice dinlemeliyiz. Varoluş = Var - oluş. 
(Not: İngilizce presence kelimesi "PRE-SENCE" olarak ayrılıyor 
ve bu da hissetme öncesi demek. )  



VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  I 2 6 5  

Varlığımızla kuracağımız özsel ilişki için herşeyden bir 
anlam çıkartmayı bırakmamız gerekiyor. Herşeyden bir anlam 
çıkartmak bizi zihinsel olarak çok fazla meşgul eder. Zihinsel 
olarak çok meşgul olduğumuzda bir deneyimin bizim için ger­
çek ve doğru olduğunu kabullenmede anlayamadığımız sürece 
çok zorlanırız. Bu da bizi avantajsız bir duruma sokar, çünkü 
Varlığımız " anlamak"tan öte olanı "bilmek"tedir. O düşün­
mez, yansıtmaz ya da ölçmez. Örneğin su seanslarımız boyun­
ca olanları geçerli saymamız için bize neler olduğunu anlamak 
zorunda değiliz. 

Deneyimimiz, hakkında ne düşündüğümüzden bağımsız 
olarak, onu yaşadığımız ve hissettiğimiz için geçerlidir. Hika­
yelerimizin ve onların görünen anlamlarının deneyimimizin 
gerçekliğinde hiçbir amacı yoktur. 

Şimdi duygusal beden farkındalığımızı onarmaya başlıyo­
ruz. Duygusal beden farkındalığı bizim doğrudan hissel algı 
yoluyla duygusal bedenimizin özgün durumunun tam olarak 
farkında olma kapasitesidir. 

Duygusal beden farkındalığı bizim tüm duygusal durumları 
hareket halindeki enerjiler olarak görmemizi sağlar. Bizi duy­
gusal bedenimizdeki hissel deneyimlerle, neler olduğunu anla­
yabilmemiz için hikayeler çevirmeden, birlikte olabilmemiz 
için güçlendirir. 

Bu, hareket halindeki bu enerjilerle olan hissel karşılaşmala­
rı hikayeleştirme zihinsel alışkanlığının tehlikesi, bu hikayele­
rin gerçek olduğuna inanıp bunlara göre hareket etmeye baş-



2 6 6  I VA R O L U Ş  S Ü REC İ  

lamamızdır. Bu tip bir hareket tepkiselliktir, bu bir adım ile­
ri iki adım geri atmaktır. Başka bir deyişle, bu harcanan ener­
j idir, özümüzdeki harekete enerjimizi boşa harcayarak ulaşa­
mayız. 

Bir kez neyi ve neden hissettiğimizi hikayeleştirmeden his­
settiğimizde duygusal yükleri bütünleme kapasitemiz artar. Bu 
artış eş boyutlu olarak deneyimlerimizin kalitesine ve algısal 
kapasitemizdeki evrimsel düzenlemelere yansır. 

Hikayeleştirmeden hissetme kapasitemizi geliştirmek eş 
zamanlı olarak bizi bilinçli olarak titreşimsel farkındalığa 
girip onu korumamız için güçlendirir. Anlamak bizi titreşim­
sel farkındalığa götürmez çünkü titreşimsel farkındalık anlaşı­
lamaz, sadece doğrudan deneyimlenir. 

Yolculuğumuzun bir sonraki aşamasında şimdiki zaman 
farkındalığında ilerlerken bize ne olduğunu anlamaya ve yolu­
muzu düşünerek bulmaya çalışmaya devam edeceğiz. Anlama­
ya çalışmak bizim için doğaldır. Ancak, bizim çevresel dür­
tümüz bizim farklı karmaşalar deneyimlememize sebep olan 
olayları zihinsel olarak kavramak ve kategorize etmektir. 

Yedinci haftadan onuncu haftaya ilerlerken aşağıdaki 
'bilgi'yi farkındalığımızda tutmamız önemlidir: 

Hemen şu anda, duygusal bedenimizde gezinirken zihinsel 
bir karmaşa hissetmemiz bizim için yararlıdır. Bu ilerleme­
nin bir işaretidir.Bu ilerlemenin ve zihin bedenin bizi müm­
kün olan en ileri noktaya getirdiğinin işaretidir. Mecazi olarak 
zihin bedenimiz duvara toslamıştır. 



VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  1 2 6 7  

Karmaşa bize hizmet eder. Zihinsel olarak duygusal aleme 
dalma girişimimizi engeller. Deneyimimizin geçerli olması için 
anlamak zorunda değilim iznini kendimize vererek, deneyimi­
mizin bu kısmının daha nazik ve daha az moral bozucu olma­
sını sağlayacağız. 

İçsel zihinsel karmaşamızla rahat hissederek ve onun varlı­
ğını geçici bir gereklilik olarak kabullenerek, gereksiz bir dra­
mın ya da tepkisel bir davranışın içine girmeyeceğiz. Karmaşa 
hissetmemizde hiçbir yanlış taraf yoktur. Deneyimimize hiçbir 
koşul yüklemeden karışıklığı hissediyoruz. 

İlk su seansımızla Yedinci haftaya başlarken, Onuncu haf­
taya kadar olan yolumuzu hissederek bulmaya çağrılıyo­
ruz. Duygusal alemde yönümüzü hissederek bularak, duy­
gusal bedenimize daha fazla farkındalık ve beceri kazandırı­
yoruz. Hem onu uyandırıyor hem de ona karşı uyanıyoruz. 
Bu artan farkındalığımız duygusal yüklerimize olan tepkimi­
zi doğrudan azaltmaya başlar çünkü Varlığımız tüm durumla­
rın üstündedir. 

Ilık suyun içine girerek duygusal yüklerimize karşı koyuşu­
muzun yarattığı ısıyı küvet suyunun sıcaklığıyla aynı dereceye 
getiririz. Bir tanesi gerçektir ( su ) ,  diğeri ise yapaylıktır (duygu­
sal karşı koyuşumuz) .  Bu iki durumun ısısı birleştiğinde, bir 
tanesinin imkan tanımaması durumunda artan huzursuzluk 
hali, klostrofobi hissedebilir ve kendimize 'kötü birşey olacak' 
hikaye tipini anlatabiliriz. Gerçekleşen ise bizim birikmiş olan 
korku, öfke ve acımızın koşulsuz dikkatimizle bütünleştirme­
miz için yüzeye çıkmasıdır. 



2 6 8  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

Sudan çıkıp nefes seansımıza başladığımızda bu sıcak temas 
farkındalık yüzeyimizin hemen altında durmaya devam eder. 
Bu deneyimin hissel yönüyle birlikte kalarak Varlığımızı ona 
yöneltip bütünlemeyi başlatırız. 

Bu bütünleyici deneyim fiziksel olarak bedensel hisler, zihin­
sel olarak düşünme süreci ve duygusal olarak da korku, öfke 
ve acının ifadesi olarak kendini gerçekleştirebilir. Her ne olu­
yorsa bunu koşulsuzca hissederek bu yükü duygusal bedeni­
mizden bırakırız. Bazı zamanlar bize sıcak basar ama hemen 
akabinde bu dalganın geçip yerini üşümenin aldığını hisse­
deriz. Bu üşüme anında dışsal dramamızın bir yönü soyulup 
yapaylığın yerini Varlığımız alır. 

Bu bütünleyici süreç aynı zamanda bizim günlük Nefes 
Çalışmalarımızda da gerçekleşir. Bazı zamanlar bize sıcak 
basar ama hemen akabinde bu dalganın geçip yerini üşümenin 
aldığını hissederiz. Bu duygusal yükün yüzeye çıkarak bıra­
kılmasıdır. Bu ısı değişimi aynı zamanda basit bir şekilde ola­
nı koşulsuz hissetmeye izin verdiğimiz zaman da gerçekleşir, 
özellikle çok derin bir sıkıntılı duygusal durumda ve tepki gös­
termediğimizde. 

Seansı ılık suda yapmak geçmişin fazla duygusal yükleri­
ni lavabodan kanalizasyona dökmek gibidir. Duygusal yükün 
bir kısmını bilinçli olarak bıraktığımızı hemen anlarız çün­
kü daha fazla nefes alabildiğimizi hissederiz. Daha dik durup 
daha derin nefes alır ve yaşamımızın tümünü şimdi, burada 
gözden geçirebiliriz. Algımızda doğrudan kendini buna göre 
düzenler ve yaşamımızın gerçekliğini geçmiş ve geleceğin 
bozuk gözlüklerini kullanmadan görebiliriz. 



VAROLUŞ  SÜREC İ  1 2 6 9  

Tamamladığımız her yeni su ve nefes seansıyla duygusal 
yüklerimiz bütünlenmeye devam eder ve geçmişimizden özgür­
leşmemiz kendisini birçok farklı şekilde gerçekleştirir. 

Örneğin bıraktığımız bir duygusal yükün ardından bir boş­
luk hissedebiliriz. Bu doğaldır. Bilinçsiz bir şekilde taşıdığı­
mız geçmişimiz (her zaman ne olduğunu bilmek durumunda 
değiliz), yanlışlıkla kim ve ne olduğumuza dair olan inancımız 
artık yoktur. Duygusal yükün bırakılmasının ardından vücut 
ısımız alışık olduğumuzun altına düşebilir. Bunun nedeni karşı 
koyduğumuz bir şeyi bıraktığımız için meydana gelen sürtün­
menin de ortadan kalkması ve genel vücut ısımızın buna bağ­
lı olarak düşmesidir. Bedenimiz hızlı bir şekilde buna alışır ve 
yeni bir denge noktası bulur. 

Önümüzdeki üç hafta boyunca yapacağımız yolculuğumuz­
da şu bilgiyi aklımızda tutmamız önemlidir: her su veya nefes 
seansıyla giderek artan duygusal beden farkındalığı kazanıyo­
ruz. 15 dakika ılık su dolu küvete girip ardından hemen nefes 
seansımızı gerçekleştirerek hızlandırılmış bir şekilde şimdiki 
zaman farkındalığımızı canlandırıyoruz. Bu demek oluyor ki, 
düşüncelerimizin, sözlerimizin, önceki anlaşmalarımızın ve 
bunların sonucunda meydana gelen olayların (yaşam deneyim­
lerimizin kalitesi ) arasındaki uzaklık gittikçe daha kısa gelme­
ye başlayacaktır. Gerçekte olan, yaşamımızdaki neden-sonuç 
ilişkilerini görmeye başlamamızdır. Bu gelişmiş algıyla zaman 
daha hızlı geçiyormuş gibi hissedebiliriz. Bu deneyimi tehdit­
kar değil eğlenceli bulmalıyız. 

Süreçte bu noktadan onuncu haftaya kadar olan zaman-



2 7 0  \ VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

da istediğimiz her durumda ılık su dolu küvete girip arkasın­
dan nefes seansı yapabiliriz. Duygusal beden farkındalığımızı 
artırmak niyetiyle ne kadar çok ılık su dolu küvete girersek, 
duygusal yüklerimiz temizlenmek için o kadar çabuk yüzeye 
çıkacaktır. Ancak kendimizi hiçbir zaman zorlamamalıyız. 

Not: 
Varolma Süreci'nin amacına uygun olarak sadece ılık su 

dolu küvette 1 5  dakika yatıp, çıkar çıkmaz hiç vakit kaybetme­
den 1 5  dakikalık günlük nefes seansımızı uyguluyoruz. Sonuç­
ta, nefes seansımız sırasında zihinsel, duygusal ya da fiziksel 
rahatsızlık deneyimlersek, bağlantılı nefese deneyimi koşul­
suz olarak hissedene kadar devam ediyoruz. Bu basit kuralla­
rı takip etmek, sürecin aşamalı ve nazik geçmesini garantiler. 

Şimdi artık Varlığımızla olan açık kanalımızı tekrar kurma 
yolundayız. Bu hiç de sıradan bir başarı değildir. Bu dünyaya 
gelişimizle birlikte içinden geçtiğimiz farkındalık yolu - titre­
şimden (ana rahmi) duygusala (çocukluk) ,  buradan zihinse­
le (ergenlik) ve son olarak fiziksele (yetişkinlik) -bizim bura­
ya varmamızı ve bilincimizi bu dünyaya çapalamamızı sağla­
dı. Ancak bu daha yolun başlangıcıdır. 

Varolma Süreci bu yolun devamlılığını canlandırır, bizi 
fiziksel var oluştan (nefes seansı ) ,  zihinsel netliğe (bilinçli 
cevaplar, metin ve algısal araçlar) ve sonra da duygusal beden 
farkındalığına (su seansı) taşır. Bu algısal hareket farkındalık 
yoluna bilinçli geri dönüşümüzü temsil eder. Fiziksel varlığı­
mızla tireşimsel farkındalığa bilinçli olarak girebilmemiz için 
gerekli olan hissel algılamayı geliştirmemizi sağlar. 



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  I 2 7 1  

Halkayı tamamlayan bu farkındalık yolculuğumuz bizi 
tamlığa götürür ve dolayısıyla kutsallığımızı onarır. Bu ışık 
altında, Varoluş Süreci farkındalığımızı bilinçli olarak fiziksel 
dünyada çapalayarak eş zamanlı olarak bizim meydana çık­
mış olduğumuz titreşimsel durum olan Varoluşla bilinçli bağ­
lantımızı onarır. 

Bunu başararak, bilinçli bir şekilde bu şartlandırılmış dün­
yada olmak ve eş zamanlı olarak koşulsuz kaynağa bağlı ola­
rak varlığa getirdiğimiz bu deneyimin tüm yönlerini tecrübe 
için gerekli açık iletişimi gerçekleştirmiş oluruz. 

Buna ulaşmamızın sonucundaki olasılıklar henüz keşfedil­
memiştir. Bu yeni, insanlık evriminin keşfedilmemiş bir dene­
yimidir. Bu bizi bu yaşamın içinde olduğumuz bir konuma 
yükseltir. Bu dünyaya ortak Varoluş ile derinlemesine doku­
nup, onun tarafından yönetilmeme durumuna taşır. Bizi 
kazanan-kaybedenden Varoluş tarafından yönlendirilen ve 
yakıtı temin edilen bir araca dönüştürür. 

Yolculuğa çıkmaya hazır mıyız? 
BU YEDİNCİ HAFTAYI TAMAMLAR. 



2 7 2  1 VA R O L U Ş  SÜ REC İ  

SEKİZİNCİ HAFTA 

(İkinci su seansı ile başlayın) 
Önümüzdeki yedi gün boyunca kullanacağımız Bilinçli 

Yanıt: 

Kendimi affediyorum 

HUZUR H İSSETTİGİMİZ BİR TİTREŞİMDİR 
En büyük yanılgılarımızdan biri eğer huzuru arıyorsak onu 

yapmak durumunda oluşumuzdur. Hatta 'barış yapalım' bile 
deriz. Bu barışın mevcut olmadığını ancak yapılabildiğini farz 
etmektir. 

Bu yanlış anlama zihinsel ve fiziksel koşullanmadan doğar. 
Deneyim kalitemizi deneyimimizin zihinsel ve fiziksel yönleri­
ni tekrar düzenleyerek yönetebileceğimiz inanışından kaynak­
lanır. 

Bu yaklaşımın yanlış anlama olduğunu görmek için sadece 
huzuru aradığımızı söylediğimizde nasıl davrandığımızı izle­
memiz yeterlidir. Huzurun tanımına olan yanlış fikrimizden 
dolayı bir ya da iki yaklaşımda bulunuruz: ya durumumuzu 
fiziksel ya da zihinsel olarak yeniden düzenlemeye çalışırız. 
Dünyamızı ve toplumumuzu yönetenlerin bu iki etkisiz yakla­
şımı sergilemelerini gözlemleyelim. 



VA ROLUŞ  SÜREC İ  I 2 7 3  

Liderlerimiz barışın olması için insanların taşınması gerek­
tiğini, sınırların yeniden belirlenmesini ve toplum davranışla­
rının kontrol edilmesi gerektiğini bildiriyorlar. Bu barış inan­
cının fiziksel durumları yeniden düzenmesine bağlı tanımıdır. 
Bu yaklaşım hiçbir zaman barışı sağlayamaz. Fiziksel durum­
ları yeniden düzenlemeye bağlı olarak sağlanmış görünen 
barış her zaman kısa ömürlüdür çünkü kontrol ve yatıştırma­
dan doğar. Barış kendisini fiziksel olarak ifade etse de, onun 
varlığı fiziksel durumlara bağlı değildir. 

Liderlerimiz ayrıca barış konuşmaları yaklaşımında da ısrar 
ederler. Hükümentler ve barış organizasyonları anlaşmalar 
sunar, birbirlerine çeşitli tavizler verir ve uzun süreli tartışma­
lar sonucunda barışın sağlandığını beyan ederler. Bu yaklaşım 
da yanlış olarak barışın zihinsel birşey olduğunu farzetmekte­
dir. Bu da hiçbir zaman özdeki huzuru gerçekleştiremez ve bu 
şekilde zihinsel münazaralar sonucunda iki tarafın anlaşma­
sıyla oluşan barış da her zaman kısa ömürlüdür çünkü bu da 
kontrol ve bastırmadan doğmaktadır. Barış fiziksel bir durum 
olmadığı gibi zihinsel bir anlaşma da değildir. 

Huzur hissel algımızla farkedilen bir titreşimdir. Huzuru 
yapmaz ya da düşünmeyiz. Huzuru hissederiz. Huzur vardır. 
Yapılması gerekli değildir. Farkında olalım ya da olmayalım 
huzur her yerdedir. Tüm gezegenimiz huzur örtüsüyle kaplıdır. 

Gerçekte bunu deneyimleyerek anlamak kolaydır. Eğer 
savaş mağlubu bir yere gider - herhangi bir çatışma deneyimi 
- ve tüm insanları çıkarırsak, huzur frekansı akabinde kendini 
gösterir. Barış kaosun ve çekişmenin ortasındadır. Düşündü­
ğümüz ya da yaptığımız hiçbir şey onun gerçekliğini alamaz. 

Kişisel deneyimimizin her bir anında huzur frekansının tit­
reşimi içinde bulunuruz. Ancak, korku, öfke ve acıdan doğan 



2 7 4  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

- duygusal durumumuz hakkında anlattığımız hikaye ve bu 
hikayelere inanmanın sonucunda ortaya çıkan fiziksel olu­
şumlarla birlikte - mühürlenmiş duygusal yüklerimizden dola­
yı huzurun bize halihazırda verilmiş olduğundan bihaber kalı­
rız. 

Barış yapmak durumunda değiliz, sadece onu farketme­
miz - g�rçek gözlerimizle görüp ve kalp gözümüzle algılama­
mız gerekir. 

Kendimizi huzurlu hissedemediğimizde bu mevcut huzur 
deneyimimizin sıkıntımıza gösterdiğimiz fiziksel, zihinsel ve 
duygusal tepki ile anlaşılmasının zor hale gelmesinden dolayı­
dır. Mühürlenmiş hissel sıkıntı durumlarımızı baskı ve kontrol 
altına aldığımızda, eşzamanlı olarak huzuru bulacağımız algı­
sal mekanizmayı da kapatmış oluruz. Bunun için huzura giden 
yol duygusal yüklerimizi bütünleme niyetimizle çok yakından 
ilintilidir. 

Huzur kapasitemiz bizim elimizdedir, huzuru deneyimle­
mekten kişisel olarak sorumluyuz. Başkası bunu bizim için 
hissedemez ve bundan dolayı başkası bize huzuru deneyimle­
memizi garantileyemez. Huzur şu anda bizim için, huzuru his­
setme kararını vermemizle mümkündür. 

Bir kez huzur dediğimiz frekansın gerçek titreşimini hisset­
tiğimizde, bu frekans doğrudan zihinsel ve bedensel olarak 
yayılır. Bunun için huzur bizim içimizden , kişisel olarak çıkar. 
Huzurun kişisel olarak deneyimlenmesi toplu olarak deneyim­
lenmesinin ön şartıdır. Barış sizinle olsun. 

AFFEDEREK HUZURA ULAŞMAK 
Çocukken koşulsuz sevilmediğimiz için öfkeliyiz, koşullu 

olarak sevgi gördük. Bu bir suçlama değildir, koşulları devam-



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  1 2 7 5  

lı değişen bir dünyaya gelmiş olmanın sonucudur. 

Çocukluğumuzdan beri bize koşulsuz sevgiyi sağlayacağını 
düşündüğümüz durumlara uygun bir şekilde yaşamamak için 
tüm enerjimizi ve yaşantımızı bilinçsiz bir şekilde harcadık. Bu 
durum kendisini sonsuz fiziksel, zihinsel ve duygusal 'yapma' 
performanslarımız ya da dikkat ve ilgi kazanmak için sergile­
diğimiz dramlar olarak gerçekleştirdi. 

Ne yazık ki, koşulsuz sevgi başkalarını kendimize zorlu yön­
lendirerek deneyimleyeceğimiz bir şey değildir. Dramlarla ken­
dimize çektiğimiz tüm dikkat doğası gereği hep koşulludur. 

Gerçek, aradığımız dikkati bulmak adına her yönde başa­
rısızlığa uğradığımızdır. Başaramadık çünkü koşulsuz sev­
gi para değildir, kazanmamız gereken ya da çalışarak kazabi­
leceğimiz birşey değildir. Sevgi hak etmeyle ulaşabileceğimiz 
birşey değildir. Sevilmek için belli yeterliliklere sahip olmamız 
gerekmez. Sevgi bizim doğuştan kazandığımız haktır. Sevgi 
sadece kendisidir. Sevgi bizim kim ve ne olduğumuzdur. 

Çocukluğumuzda ebeveynlerimizin bizimle ve kendi ara­
larındaki etkileşimlerindeki örnek sevgi bizim için sevginin 
ana tanımlamasını oluşturur. Bu duygusal mührün doğrudan 
sonucudur. Neticede yetişkinler olarak ne zaman sevileceği­
miz bir deneyim arayışında olsak, bilinçsizce çocukluğumuzda 
ilk olarak ebeveynlerimizle olan etkileşimimizle aynı duygusal 
titreşimde olan fiziksel, zihinsel ve duygusal senaryolar üreti­
riz. Bu titreşim keyif verici ya da rahatlatıcı olmak durumun­
da değildir. Sadece benzer olması yeterlidir. 



2 7 6  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

Örneğin sevilmek istediğimizde taciz edilmiş olabiliriz ve 
böylece taciz bizim çocukluğumuzdaki sevgi tanımlamasının 
bir kısmını oluşturabilir. Ve buna bağlı olarak yetişkinlikte ne 
zaman yaşamımızda sevgi ihtiyacı duysak, hayatımızda oto­
matik olarak bu tacize uygun olan bir duygusal titreşimli bir 
deneyimi yaratırız. Bunu bilinçsizce gerçekleştiririz. Bu kendi­
liğinden gerçekleşir. Neden? Çünkü bu sevgi olarak düşündü­
ğümüz şeyi alabilmemizin tek yoludur. Bulduğumuz sevgi bize 
hep acı verir. Bu durumdan ötürü hep acı vermektedir. 

Bilinç seviyesinde kendimize "bu neden hep benim başıma 
geliyor?' diye sorabiliriz. Hep aynı acı verici deneyimleri yaşa­
mamızın nedeni basittir. Çünkü daha iyisini bilmeyiz. Bu duy­
gusal mühürlerin çıkmazdır. Bu insanlığın kalbinde kanayan 
yaradır. Bunun için birçoğumuz sevginin acı verdiğine inanı­
rız. Ama " acı" koşulludur, sevgi ise değildir - o bir durumdur. 

Varoluş Süreci boyunca yavaş yavaş mühürlerin etkilediği 
limitleyici çıkarımlarımızın ötesini nasıl algılayacağımız öğre­
tildi. Duygusal olarak nasıl büyüyeceğimizi öğrendik. Bu duy­
gusal gelişimin sonucu olarak çocukluk deneyimlerimizin yer­
leştirdiği koşulları kaldırmaya başlarız. Bu öfke, korku ve acı 
perdeleri kalktıkça deneyimlerimizi farklı olarak algılayaca­
ğız. Bu deneyimlerimiz bütünlenmemiş duygusal yüklerimizle 
değil şimdiki zaman farkındalığı ile gerçekleşir. 

Şimdiki zaman farkındalığının dünyasına girmiş olduğu­
muz, ortak insanlık halinin gerçek doğası hakkında çok sağ­
lam farkedişler ve içgörülerle onaylanıyor. Bu içgörülerden bir 
tanesi: İstisnasız olarak karşılaştığımız herkes, yüzeydeki dav­
ranışı her nasıl olursa olsun koşulsuz sevgi deneyimi arar. Nef-



VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  1 2 7 7  

ret dolu olsalar bile şahit olduğumuz onların sevgi için yanlış 
yönlendirilmiş yakarışlarıdır. 

Başlangıçta bu bizim için aşikar olmayabilir, çünkü koşul­
suz sevgiyi gerçekleştirmek için sergilediğimiz davranış aslın­
da nadiren kendimizin aradığı koşulsuz sevgiyi yansıtır. Dav­
ranışlarımızın sevgiyi hep başkalarından almak üzere düzen­
lenmiş olduğunu ve aradığımız koşulsuz sevgiye ne gibi koşul­
lar yüklediğimizi farkedemeyiz. Başka bir deyişle, davranış­
larımızın aramakta olduğumuz deneyimle ne kadar ters düş­
mekte olduğundan habersizizdir. 

Farkına varmaya başladıkça, herkesin bizden birşey "almaya" 
çalıştığını görürüz. Bu dünyanın devamlı olarak bizden bir şeyler 
almaya çalışıyor olması aslında kendi davranışımızın olağan yan­
sımasıdır. Bu davranışı çocukluğumuzda kendi ebeveynlerimiz­
den kopyalayarak edindik. Onlar da kendi ebeveynlerinden ve 
aynı şekilde uzayıp gider. Ama koşulsuz sevgi başkasından alına­
rak değil sadece verme ve kabullenme ile deneyimlenir. 

Mühürlenmiş durumuza dayalı sevgi tanımlamasına uygun bir 
yaşam deneyimi yarattığımızı görebilecek yeterli şimdiki zaman 
farkındalığı kazandığımızda, bu çıkmazı komik bir trajedi olarak 
kabul edebiliriz. Körü körüne ebeveynlerimizin bize sunduğu 
örneği takip edişimize gülebiliriz. Kendi özsel bilgilerimize daya­
nan bir hayatta herşey nasıl şekillenirdi? 

Aslında, bize geçirip mühürledikleri inanç sistemlerini çözüm­
leyip onların üstesinden gelene kadar bizler kendi ebeveynlerimi­
ziz demek oldukça doğrudur. Bu bir körün diğer bir körü yönlen­
dirmesi gibidir. 



2 7 8  1 VA R O L U Ş  SÜ REC İ  

Bu döngüyü anlamak bizi geçmişteki tüm yanlış yönlendi­
rilmiş davranışlarımızda kendimizi affetmemiz için kuvvetlen­
dirir. Yanlış yerlerde, yanlış şekillerde sevgi arayışı içindey­
dik. Bu içgörü sayesinde neden bugüne kadar deneyimlediği­
miz yaşamın kalitesi bu şekildeydi anlayabiliriz. 

Koşulsuz sevginin ne olduğunu bilmediğimizi kabul ve itiraf 
ederek özgünlük yolculuğumuza çıkarız. Koşulsuz sevginin ne 
olduğu hakkında en ufak bir fikre sahip olmamanın zekamız­
la hiçbir ilgisi yoktur. Koşulları devamlı değişen bir dünyada 
koşulsuz sevgi gerçekten de en nadir bulunan mücevherdir. Bu 
yaşamda koşulsuz sevgiye uyanmak okyanusun derinliklerin­
de bir parça temiz hava bulmak gibidir. 

Ve işte bu dünyada koşulsuz sevgiye uyanmak için bir ipucu 
yatar: okyanusun derinliklerinde bir parça temiz hava bulmak 
istiyorsak, onu oraya kendimizin koyduğundan emin olmamız 
tavsiye edilir. 

Kendi çıkmazımızı kavrayarak, kendimize yarattığımız tüm 
dramlar için gülebiliriz. Bu kahkaha gerçekten aradığımız tek 
ilaçtır, çünkü kendi dramımıza gülebilmek kendimizi affettiği­
mizin göstergesidir. 

Kendimiz için bunu tamamen kabul edebildiğimizde, kar­
şılaştığımız herkes için de geçerli olduğunu kabul ederiz. Baş­
kasının davranışını nasıl bulursak bulalım, onlar da çocukluk­
larında aradıkları koşulsuz sevginin mühürlenmiş oldukları 
duygusal yüklerin hissel algısına dayalı olarak koşulsuz sevgi­
yi aramaktadırlar. Başka bir deyişle, başkalarının davranışla-



VA R O L U Ş  SÜREC İ  I 2 7 9  

rını nasıl değerlendirirsek değerlendirelim, onların yansıttıkla­
rı görüntü ya da gerçekleştirdikleri yaşam koşulları da duygu­
sal bedenlerine mühürlenmiş olanların ışığında elimizden gele­
nin en iyisini yaptığımızdır. 

Ancak bu ortak çıkmazı zihinsel olarak anlasak bile, bizi 
mühürlenmiş durumlarından dolayı incittiklerini düşündüğü­
müz diğer kişileri affetmekte zorlanabiliriz. Başlangıçta kendi 
çıkmazımız sözkonusu olduğunda bunun trajik ve yanlış yön­
lendirmeden kaynaklı ilişkilerin sonucundaki durumlar oldu­
ğunu kabul edebiliriz. Bunu kabul edebiliriz çünkü koşulsuz 
sevginin ne demek olduğunu bilmiyorduk ve hem kendimize 
hem de başkalarına acı verdik. Ancak bunun başkaları için de 
geçerli olduğunu görmekte ve kabullenmekte zorluk çekebili­
riz , özellikle de konu ebeveynlerimiz ve yaşamımızda bize acı 
çektiren kişiler olursa. Neden? 

Çünkü algımızda hala bazı deneyimlerimizin üstünde dola­
şan bir öfke bulutu bulunur. Deneyimlerimizin bazıları hala 
suçlama ihtiyacı duyar ve kendinde bu hakkı görür. Deneyim­
lerimizin bazıları hala hakettiğine ulaşamadığını düşündüğün­
den intikam peşindedir. 

Başkalarının bizi icitmesini kabullenmede zorluk çeken 
çocuk tarafımızın ilgi görmemiş yönüdür - çocuk olarak 
koşullu sevgiye dayalı duygusal yükler. 

Şu sözleri sarfettiğimizde içimizdeki muhtaç ve yoksun 
çocuk tarafımızı bastırdığımızı biliyoruz: "Onlar bizim ebe­
veynlerimizdi, onun için daha iyisini yapmaları gerekirdi. " 
"Bizi bu dünyaya onlar getirdi ve bizi güvende tutmaları onla-



280  1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

rın sorumluluğuydu. "Bu dramadır. Bu içinde bulunduğumuz 
karmaşık çıkmazı henüz anlayamayan çocuğun sesidir. 

Öfkemizi, suçlama ihtiyacımızı ve içimizdeki sinsi intikam 
duygumuzu yenmek için duygusal gelişimimizde önümüzde 
bulunan en büyük engellerden birini de geçmemiz gerekmek­
tedir: Kibir. Başkalarının yaşam deneyimleriyle bize akan bu 
durumu görmemizi engelleyen tek şey kibrimizdir. 

Duygusal mühürlenmenin mekanizmasını ve sonuçlarını 
bir kez net bir şekilde anladığımızda başkalarını affetmemizin 
önünü tıkayan tek şey kibrimizdir. 

Kibirliliğin neticesinde, olayı hemen daha iyisini bilmiyor­
duk diyerek kabullenebiliriz. Ancak öfkemiz eğer onu serbest 
bırakmayı seçmezsek, böyle kolay bir şekilde başkalarının, 
özellikle de ebeveynlerimizin kendilerine ailelerince dağıtılmış 
olan elle en iyisini yaptıklarını kabul etmez. 

Kibrimizi ve onun yetiştirdiği öfkeyi söndürmek için şu basit 
içgörüyü benimsemek gerekir: İlişkilerimizde şahit olduğumuz 
tüm davranışlar koşulsuz sevginin hareketleri değil, koşulsuz 
sevgi için yapılan yakarış/ardır. 

Yüzeyde bu net bir şekilde görülmeyebilir çünkü biz yetiş­
kinler içimizdeki durumun gerçek doğasını gizlemekte ustayız­
dır. Yetişkinler olarak herşeyin iyi olduğuna dair çok profesyo­
nelce rol yaparız. Yetişkinler olarak aslında başka birşeyi ister­
ken farklı birşey istiyormuşuz gibi davranmayı biliriz. 

Yetişkin dünyasında herşey her zaman iyi, güzel, doğru ve 



VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  1 2 8 1  

idare eder durumdadır. Ama yetişkinler dünyasında yüzeyin 
altında gizlenen duygusal durum ise kendiliğinden neşeli ve 
yaratıcı olmayan herkesin içinde aslında koşulsuz sevgiyi ala­
madığından korkmuş, öfkeli ve kalbi kırık çocukların oldu­
ğudur. 

Bu içgörü algısal kurtuluşumuzun anahtarıdır. Bu içgörü 
kendi zihin huzurumuza açılan kapıdır. Bu içgörü özdeki affet­
menin temelidir. 

Başkalarının davranışlarına karşı olan olumsuz yargılarımız 
sevgiye olan yakarışımızın farklı bir şekilde ifadesidir. Bunun 
farkına varmak bizim anlayışlı olmamız için bir bahane değil­
dir ama bizi peşin hükümlü olmaktan kurtarır. 

Yargılar şu anda önümüzde duran dünyaya bakarak, bütün­
lenmemiş geçmişimiz ve korkuyla yansıtılan geleceğimizin 
ondaki yansımalarını görmemizin sonucudur. Ama bunun far­
kına varmak yerine algıladıklarımız için başkalarını suçlarız. 

Şimdiki zaman farkındalığına ulaştıkça net bir şekilde göre­
ceğiz ki, önümüzde duran dünya bildiği tek şekilde sadece ve 
her zaman koşulsuz sevgiyi istiyor. Bu bizim için de geçerli. 
Dünya bizim durumumuzu yansıtır. 

Ebeveynlerimizin de bir zamanlar çocuktu. Ebeveynlerimi­
ze şimdiki zaman farkındalığının gözlerinden baktığımızda 
bu koşullu dünyaya korkuyla düşmüş bir çocuk göreceğiz. Bu 
çocuk da, bizim içimizdeki çocuk gibi sadece koşulsuz sevgi­
yi aramakta. 



2 8 2  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

Ebeveynlerimizi çocukluk mühürlerinin deneyimlerinin 
neden olduğu davranışları enerjetik olarak kopyaladıkları için 
sorumlu tutabilir miyiz? Kendi algımızdaki hataları anlayış 
göstererek kabul etmek yerine öfkemize tutunmak bize ne gibi 
bir yarar sağlıyor? Yargı, anlayış ve netlik eksikliğinden doğar 
ve bir virüs gibi bizim algımızı bozar. 

Yargılama her seviyede kibirdir. 

Yargılama çifte standarttır. Bir taraftan bizi daha üstünmüş 
gibi gösterirken diğer yandan herkesin bizim gibi davranması­
nı ister ve bu şekilde davranmayanları azarlar. 

Ancak yargılamanın en zarar verici sonucu kendimizi ve 
başkalarını özümüzde olduğumuz ortak Varoluş yerine pay­
laştığımız deneyimlerle tanımlamaktır. Özet olarak, yargılama 
ile hepimizin paylaşmakta olduğu çıkmaz için başkalarını suç­
larız. 

Onun için bu algısal karmaşayı, ebeveynlerimizi affedip ve 
onları çocukken bizim onlardan almayı istediğimiz koşulsuz 
sevgiyle kutsayarak çözmeye niyet edelim. 

Sadece tek bu sevgi hareketiyle bu bizden önce sayısız jene­
rasyonu harap eden trajik döngüyü kırarız. Bu şekilde kendi­
mizi özgürleştirerek bu deneyimimizin arkasından gelecekler 
için de barış ekiyoruz. 

Koşulsuz sevginin kollarına doğru olan yolculuğumuz baş­
kalarında aradığımızı kendimize vermemizle başlar. Uygula­
mada bu an içinde deneyimlediklerimizi hiçbir koşullandırma 
yapmadan hissetmektir. 



VAROLUŞ S Ü R E C İ  I 2 8 3  

Kendimize karşı koşulsuz sevgiyi uygulamak süregelmek­
te olan insani deneyimimizin hissel yönü sadece geçerli değil 
ama gereklidir ve bu yüzden de bu şekilde hissedilir. Duygusal 
bedenimizdeki his ne olursa olsun hissel algımızla ona koşul­
suz dikkatimizi veririz. Ne olursa olsun kendimize koşulsuz 
ilgi göstermeliyiz. 

Koşulsuz sevgi vermek içindir. Koşulsuz sevgi affetmektir. 
Kendimizi koşulsuz sevgi ile affederiz. 

Not: İngilizce kelime oyunu (Unconditional love is for 
giving / Unconditional love is forgiving) 

Biz hissel algımızı koşulsuzca duygusal bedenimizdeki sıkın­
tılı titreşimlere yöneltene kadar çocuk tarafımız için koşulsuz 
sevginin ne olduğunu gösteren hiçbir örnek bulunmamakta­
dır. Onunla olan etkileşimimizle kendi örneğimizi oluştururuz. 
Böyle bir örneklemeyle canlı ve enerjetik olarak koşulsuz sev­
ginin ne olduğunu ona sunarız. Bu yaklaşımla, eş zamanlı ola­
rak başkalarıyla da bu şekilde olma kapasitemizi geliştiririz. 

Bütünlenmemiş çocuk tarafımıza koşulsuz sevginin ne olduğunu 
örneklemediğimiz sürece sevginin dış dünyadan alacağımız birşey 
olduğu anlayışına enerjetik olarak bağlı kalarak davranmaya devam 
ederiz. 

Koşulsuz sevgiyi kendi yaşam deneyimlerimizde yer alacak şekilde 
örnekleyemezsek, içimizdeki yanlış yönlendirilmiş çocuğun bilinçsiz 
eylemleri bizi düş kırıklığına uğratmaya devam edecektir. Düş kırık­
lığı yaratacaktır çünkü ne zaman bilinçli olarak koşulsuz sevgi dene­
yimlemek istesek, o bilinçsizce bu sevginin ne olduğuna dair yanlış 
bilgisiyle bizim iyi niyetimizi sabote edecektir. 



2 8 4  1 VA ROLUŞ  SÜREC İ  

Kendimize koşulsuz sevginin daha azını göstermek için hiç­
bir neden, açıklama ya da bahane yoktur. Bu şekilde davran­
mak kibirliliktir. Koşulsuz sevgiyi vermeyi ve almayı hake­
diyoruz. Bu yaşamda koşulsuz sevginin gerçekten ne olduğu­
nu kendimiz üzerinde uygulayarak öğrenmek bizim en büyük 
sorumluluğumuz, ki böylece onu dış dünyadaki deneyimleri­
mize taşıyabilelim. 

Koşulsuz sevgi insanlığa sunabileceğimiz en büyük hizmet. 
Kendimizi koşulsuzca sevmek okyanusun derinliklerine bir 
tutam taze hava bırakmaktır. 

Bu sevgi denen büyük gizemi çözme yolculuğumuz kendi­
mize koşulsuz yaklaşıp özümüzde deneyimlediklerimizi yargı­
lamadan, onları düzeltmeye, değiştirmeye, anlamaya, şifalan­
dırmaya ya da dönüştürmeye çalışmadan hissetmemizle baş­
lar. Kendi sıkıntımızı bütünlemeye olan isteğimiz - onu geçer­
li ve bundan dolayı da gerekli olarak algılamak ve bu şekilde 
davranmak - affetmeyi deneyimlemenin ve huzuru bulmanın 
temellerini oluşturur. 

Mühürlenmiş çıkmazımızdan kaynaklanan davranışlarımız 
için kendimizi gerçekten affetiğimizde, doğal olarak dünyayı 
da affederiz. Affetme deneyimimizin ötesinde bu bizim gerçek 
huzur farkındalığına dönüşümüzdür. 

Affederek huzura ulaşmak bizim elimizdedir. Başkalarıyla 
hiçbir ilgisi yoktur. 



VARO LUŞ S Ü R E C İ  I 2 8 5  

AFFETME İÇİN DUA 

Varoluş Süreci yolculuğumuzun bu noktasında kendimize 
şu soruyu sormamız yararlı olacaktır: Yaşamımızda bildiğimiz 
tek yolla bizden koşulsuz sevgi bekleyenlere karşı nasıl davra­
nıyoruz? 

Kendimize bunu sorarken ellerinde mevcut olan yöntemi: 
çocukluklarındayken ebeveynleri tarafından koşulsuz sevilme­
yi ararken kendilerine duygusal olarak mühürleri kullandıkla­
rını da hatırlatalım. 

Kibriniz sizi onların farklı davranmış olmaları gerektiği 
düşüncesine yönlendiriyor mu - duygusal mühürün insan dav­
ranışı üstündeki etkisini gördüğümüzde bile daha doğrusunu 
mu bilmeleri gerekirdi. Biz daha iyisini mi biliyorduk? 

Bu başkalarının yıkıcı davranışlarıyla sırf bu mühürlerin­
den dolayı bizim üstümüzden geçmelerine izin vermemiz anla­
mına gelmez. Affedici olmak ile herkese iyi olmak aynı değil­
dir. Bu başkalarını d avranışlarıyla -mühürlenmiş durumlarıy­
la - tanımladığımız b a sit bir algısal yaklaşımdır. 

Bu anlayış mühürlerinin etkilerinden dolayı bizi incitenle­
re 'hayır' dememiz i  gerektirir. Bu anlayış kuma bir çizgi çekip 
eğer başkaları seçimlerimize saygısızlıkta bulunursa kendimi­
zi net bir şekilde duyurmamızı gerektirir. Ancak başkalarına 
yıkıcı davranışlarından dolayı 'hayır' dediğimizde bile onlara 
yargılı yaklaşmama lıyız.  Onların davranışlarını kimlikleriyle 
karıştırmad a n  kendimizle ilgilenebiliriz. 

Tepkisel olarak hayır demek bir başkasını itmektir. Yanıtla­
ma olarak hayır dernek kendimize doğru yönelmektir. · 



2 8 6  I VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

Affedemeyeceğimizi hissettiklerimizi farkındalığımıza getir­
mek ve bunun yarattığı hissel titreşimi bu insanları imgeleye­
rek ve bu hissel titreşimi koşulsuzca hissetmemize izin vererek 
incelememiz yararlıdır. 

Bu insanlar bizim bütünlenmemiş çocukluğumuzun istediği 
intikamın odağıdır. Onlar bizim kibrimizin kurbanlarıdır. Bu 
insanlar ayrıca bizim zihnimizdeki huzura ulaşmamız için yar­
dımcı olanlardır. Onları farkındalığımıza getirdiğimizde yük­
selen duygusal mühürü bütünlemediğimiz sürece, bu bütün­
lenmemiş duygusal sıkıntı ve doğurduğu zihinsel karmaşa ve 
fiziksel tepkisellik içinde hapis kalacağız. 

Onlara karşı süregelmekte olan öfkemiz netliğimizin eksik­
liğidir. Bu bizim mevcut olan huzurumuza olan eksik farkın­
dalığımızın nedenidir. Bu sıkıntılı titreşimleri bütünlemek için 
kendimize izin vermezsek, hissel algımızın bir yönü sessizleşti­
rilip kontrol altında tutulmuş kalır - ve bundan dolayı da her 
zaman içinde bulunduğumuz huzuru hissedemez. 

Özden affetme olmadan huzur farkındalığı olmaz ve dik­
katimizi bizi öfkelendirenlere yöneltip yükselen titreşimleri 
bütünlemedikçe de özden affetme olmaz. 

Dua etmek kibrimizi yansızlaştırı p huzur farkındalığımızı 
yeniden kazanmamız için bir araçtır. Kibirli insanlar bu bağ­
lamda yardım isteğinde bulunmazlar. Onun için çıkmazımı­
zı doğru olarak algılayabilmek için güç, merhamet ve duygu­
sal olgunluk için dua edelim. Kendimizi a ffetmek için dua 
edelim, böylece başkalarına acı vermi ş  olduğumuz için biz de 
affedilebilelim ve başkalarını da özden affedebilelim. Kibrin 
tersi olan tevazu için dua edelim. 

Sadece dua yoluyla deneyimlerimizde affetmeyerek cezalan­
dırmayı ve suçladığımızı seçtiğim iz kişiler bizi m  gizli kurtarı­
cılarımızdır. 



VA R O L U Ş  SÜREC İ  1 2 8 7  

Affetme zorlanmaz. Sırf yapılması doğru olan olduğu için 
mekaniksel bir şekilde uygulanamaz. Onun için mütevazı bir 
şekilde dizlerimizin üstüne çöküp kaynağımızdan bu konuda 
bize yardımcı olmasını istemeliyiz. 

Hangi inanca sahip olduğumuzun bir önemi yoktur: dua 
duadır. Mütevazı bir şekilde yardım isteyerek, kibirin kalesi­
ni dağıtıp, öfke zehrini akıtırız. Tevazu kibiri yok eder. Sade­
ce kibir bizim dua edip, af dilememize engel olur. 

BU SEKİZİNCİ HAFTAYI TAMAMLAR. 



2 8 8  1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

DOKUZUNCU HAFTA 

Önümüzdeki yedi gün boyunca kullanacağımız Bilinçli 
Cevap: 

Kendimi koşulsuz seviyorum 

BİLİNÇALTIMIZDAKİ SEVGİ TAN IMIN I  BÜTÜNLEMEK 
Artık bilinçaltımızdaki sevgi tanımının nedenselini etkile­

meye hazırız. Bu olumsuz kalıplarımız, ne zaman hayatımızda 
koşulsuz sevgiyi deneyimlemek istesek kaçınılmaz olarak hoş 
olmayan durumları doğurmaktadır. 

Bu kalıplarımız her koşulda yaşantımızda koşulsuz sevgi­
yi bizim için imkansız kılan koşulları gerçekleştirir. Bu olum­
suz kalıpları aynı zamanda bizim kişisel fiziki, zihinsel ve duy­
gusal dramlarımızın altında yatan anafikir olarak da düşüne­
biliriz. 

Hepimizin hayatında, çocukluktan çıktığımızdan bu yana 
ana bir dram teması vardır. Bu bizim trajedimiz, bizim ölüm­
lü yaramız, Aşil tendonumuzdur. Her ne kadar bu kendisini 
bir dizi duygusal durum olarak gerçekleştirip, zihinsel hikaye 
olarak iletse ve sıkıntılı fiziksel durumlarla önümüze çıksa da 



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  I 2 8 9  

-- ---........"-- "' 
aslında duygusal, zihinsel ve de fiziksel değildir. Özünde o bir 
frekanstır, çocukluğumuzda alınan enerjetik bir mühür, sürek­
li tepki göstermek alışkanlığına bağlı olarak hapsolan enerji­
dir. 

Zaman içinde yaşadığımız sürece bu trajedimizle uğraşmak 
bizim için obsesif bir durumdur. Ancak yeterli şimdiki zaman 
farkındalığına ulaşana kadar bu gerçek bizden gizlenir, ama 
bizimle yeterli vakit geçiren birisi tarafından algılanır. (Biz her 
zaman en son gören oluruz! )  

Bilinçaltımızdaki sevgi tanımını tespit etmek zordur çünkü 
yaşam deneyimimizin başından beri bizimle birliktedir. Duy­
gusal bedenimize ebeveynlerimizle olan ilişkilerimizi , onların 
birbirleriyle, çevreyle olan ilişkilerini gözlemlememiz sonu­
cunda enerjetik olarak mühürlenmiştir. 

Bu gözlem enerjetik hissel algılama ile başlar, sonra kav­
ramlaşır ve daha sonra da durumsallaşır. Daha sonra kendi­
mizi bu rahatsız edici titreşimden ayırarak algılayamama nok­
tasına geliriz. Kendimizi Varlığımızın yerine tecrübelerimizle 
tanımlama hatasında bulunduğumuz sürece böyle olduğumu­
za ınanırız. 

Bilinçaltımızdaki sevgi tanımı yetişkinlikteki sevgi tanımı­
mızla aynı değildir. Ergenlik çağlarımızda hayat bize yetişkin 
sevgi tanımımızı sunar. Bize aşkın şarap ve güllerden oluştu­
ğunu, evlenmek, birlikte çocuk sahibi olmak ve sonsuza kadar 
birlikte yaşamak olduğunu anlatır. Sevginin bu tanımı koşul­
ludur. Bunun aksine, bilinçaltı sevgi tanımımız çocukluğumuz­
da sindirmiş olduğumuz işlevsiz bir sevgi tanımıdır - sürek-



2 9 0  I VA ROLUŞ  SÜREC İ  

l i  olarak yetişkin yaşantımızı görünürde bizim aleyhimize bir 
şekilde etkileyen. Yetişkin sevgi tanımımız ize zihinsel olarak 
miras alınır ve - peri masalı - hikayedir. Çocukluk sevgi tanı­
mımız duygusal olarak mühürlenmiştir ve özü enerjetik dene­
yimlerimizle hissedilir. 

Koşullu sevgi gören çocuk için dünyanın sevgi tanımının 
ne olduğu hiçbir önem taşımaz. Sevgiyi acı olarak hisseder ve 
bundan ötürü de şarap ve gülün, muhteşem bir düğün töreni 
ve çocuklarımızla birlikte kurmaya çalıştığımız yaşamın hep­
si bu bilinçaltı sevgi tanımı bütünlenene kadar bizi sadece acı­
ya götürür. 

Bilinçaltımızdaki bu sevgi tanımı yetişkinlik hayatımızın her 
yönüne sızdığı halde, kendisini en net bir şekilde bizim özel ilişkileri­
mizde gösterir. Çünkü bu yaşamda koşulsuz sevgiye ve özel bir iliş­
kiye olan isteğimiz birbirine etle tırnak gibi bağlıdır. Onun için başa­
rısızlığa uğrayan özel ilişkilerimizi inceleyerek bilinçaltımızdaki sevgi 
tanımını bulabiliriz. Özel ilişki girişimlerimizin sonuçlarını bilinçaltı­
mızdaki sevgi tanımını bulmak için kullanırız. 

Eğer ilk yakın ilişkilerimiz -ebeveynlerimizle olan - işlevsizse, bu 
işlevsizlik sevgililerimizle olan tüm özel ilişkilerimize de açık bir 
şekilde yansıyacaktır. 

Zamana bağlı yaşadığımız sürece hiçbir sevgili yetişkin sevgi tanı­
mımıza dayanarak aramakta olduğumuz şeyi dolduramaz. Çünkü 
onlar tecrübemize bize koşulsuz sevgi sunmak için değil, kendimizi 
neden koşulsuz sevemediğimizi göstermek için girmektedirler. 

Başka bir deyişle, zamana bağlı yaşadığımızda karşımıza 



VAR O L U Ş  SÜ REC İ  I 2 9 1  

çıkan sevgili bize sevginin ne olmadığını gösterir.Ancak şimdi­
ki zaman farkındalığında yaşadığımızda karşımıza çıkan sev­
gili bize sevgiyi yansıtabilir. 

Bilinçaltı sevgi tanımının herbirimiz için farklı tanımı var­
dır ancak gerçekleşme mekanizmaları aynıdır. Bilinçaltı sevgi 
tanımımız çocukluğumuzda ne zaman sevgiye ihtiyacımız olsa 
deneyimlediğimiz duygusal mührün titreşimidir. Bunun netice­
sinde, ne zaman koşulsuz sevgi görmek istesek ya da bir baş­
kasına koşulsuz sevgi göstermek istesek, bilinçsizce bu duygu­
sal mührün titreşimini tekrarlarız. 

Kendimizdeki bu kalıpları görebilmek için yeterli şimdiki 
zaman farkındalığına ulaşmadan önce bunları net bir şekil­
de başkalarında görürüz. Bu nedenle, ne zaman bir aşk ilişkisi 
yaşamak istesek, hep karşı taraf bize karşı "sevgisizce" davra­
nıyormuş gibi gelir. Habercinin ayna etkisi süreciyle bilinçaltı­
mızdaki sevgi tanımı kendisini başkalarının bize sunduğu dav­
ranışlar olarak ortaya koyar. 

Özel ilişkilerimiz genelde yetişkin sevgi tanımımız dikte etti­
ği şekilde, şarap ve gül eşliğinde, bizim en iyi davranışlarımız 
ve sonsuza kadar birlikte mutlu olarak yaşama vaadiyle baş­
lar. Bunun tersine, bilinçaltı sevgi tanımımız ise sevgiyi dene­
yimleme girişimimizin neticesinde kendisini gösterir. Başka bir 
deyişle, bilinçaltı sevgi tanımlamamız kendisini özel ilişkileri­
mizin başlama aşamasında değil sonlanma aşamasında göste­
rir. Ve tabii ki bizler bu sonucu diğer kişinin hatası olarak algı­
larız. 

Artık bu ayna etkisinin nasıl işlediği görebiliyoruz. Kalbimi-



2 9 2  I VA R O L U Ş  S Ü REC İ  

zi kıran kişi "haberci"dir. Bizim bu deneyime duygusal olarak 
nasıl tepki verdiğimiz ise "mesaj ın" detaylarını içerir. Şimdi­
ye kadar bu mesajın taşıdığı duygusal yükleri bütünlemek için 
gerekli araçları edindik. 

Sürecin bu aşamasında bilinçaltımızdaki bu sevgi tanımını 
etkisiz kılmak için yeni ve büyük bir adım atmaya hazırız. Bir 
çocuk için kendisini koşulsuz sevgi görmek için açıp onun yeri­
ne incitilme, reddedilme ya da alay edilme ile karşılaşmaktan 
daha acı verici birşey yoktur. Bu acı frekansı, çocuk yetişkin­
liğe geçip bu hoş olmayan deneyimi devamlı, ardı sıra tecrübe 
ettikçe daha da artar. O zaman bu bilinçaltımızdaki acı veren 
döngüyü ve onun beslediği fiziksel, zihinsel ve duygusal çıktı­
ları nasıl sonlandırırız? Bunu doğru soruları sorup, koşulsuz 
hissel algılama ile kendimize devam etmekte olan dramamızın 
nedenselliğini etkileyecek cevaplara ulaşmak için izin veririz. 

Bu farkındalığa ulaşmak basit bir hareket dizisi içerir. Ken­
dimize ilişkimiz sonlandığında ya da sorunlar çıktığında ken­
dimizi nasıl hissettiğimizi sorarız. Kendimize: 'Sonrasında ne 
hissettim?' diye sorarız. 

Bu soruyu sormak dikkatimizi biten ya da bozulan özel 
ilişkimizi çevreleyen fiziksel durumlardan uzaklaştırmamızı 
gerektirir. Dikkatimizi hem eşimizin hem de kendimizin fizik­
sel davranışlarının üstünden çekip sadece sonuçları hissederiz. 

Varoluş Sürecine başlayana kadar muhtemelen konu biten 
ilişkilerimizle ilgili sıkıntılara geldiğinde dikkatimizin oda­
ğı ilişkimizin fiziksel koşullarıydı. Bunun için farklı ilişkile­
rimizin sonuçları bize birbirinden değişikmiş gibi gelir. Ama 



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  1 2 9 3  

sadece fiziksel durumları ve bizim onlar hakkında anlattığımız 
hikayelerin içerikleri farklıdır. Şimdi dikkatimizi her biten iliş­
kimizden sonra biz kendimizi nasıl hissettiğimiz yönüne çevir­
meliyiz. Şu anda bu duygu bedenimizin neresinde? 

İlişki girişimlerimizin başarısızlığı ile ilgili olan duygusal 
yüklerimizle hissel algılama yoluyla doğrudan temasa geçti­
ğimizde kendimizi bilinçaltı sevgi tanımımızla yüzyüze bulu­
ruz. Bunu bütünlemek için de tüm duygusal yükleri bütünle­
mede kullandığımız süreci uygulamamız gerekir: koşulsuz ola­
rak hissetmek. Koşulsuz hissetme nedenselliği etkiler ve neti­
celeri kendini her zaman gösterir. 

Bu yükün bütünlenmesinin ne kadar zaman alacağı ve 
bunun bütünlenmesi sonucunda ne gibi deneyimlerimizin neye 
benzeyeceği için endişelenmemiz gerekmez. Gerektiği kadar 
sürecektir. Bu yükü koşulsuz olarak hissetmek bir deneyim 
olmamalı, sadece kullandığımız bir araç olmalıdır. Bu yükü 
koşulsuz hissetmenin belli neticeleri vardır. Günlük hayatımı­
za giren her tür deneyimin bize gerekli olan içgörüleri kazan­
dırma sürecini başlatır. Bu mühürleri bütünlememiz için ihti­
yaç duyduklarımızı getirir. 

Kendimize koşulsuz olarak verdiğimiz sevgi yeterlidir. Eğer 
sahip olduğumuzu paylaşmak için alanımıza birisi giriyorsa 
bu muhteşemdir. Sevgi bu şekilde koşulsuzca verilir ve koşul­
suz vermek almayı da içerir. 



2 9 4  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

KULLANMA I Güdümleme 

Bir oğlan doğar. İlk gerçekleşen annesinin göğsünün sura­
tına dayanmasıdır. Onu emer ve bu deneyimiyle tüm besinini 
alır. Kısa bir süre sonra, bu göğüs ondan alınıp sonsuza kadar 
ondan saklanır. 

Zavallı küçük adam! Bilinçli olarak kavrayamadan tüm 
hayatı boyunca bu göğsü arayıp tekrar onu emmeye çalışır. 
Karşılaştığı her kadın umutsuzca aradığı bu birleşme için ola­
sı bir adaydır. Bu ikilemden dolayı sürekli olarak aç ve huzur­
suzdur. 

Bir gün kendisine 'Ben senin annen değilim. Hiçbir kadın da 
değil. Göğüslerimi rahat bırak. Tek kaynak kendi annen. Şim­
di o asıl kaynak olan göğüse git ve benim ne olduğumu bilene 
kadar geri gelme. Ancak ondan sonra senin kollarında tekrar 
çıplak yatarım' diyen bilge bir kadınla tanışır. 

Bu onun için herşeyi daha da karıştırır. Bu ana kadar sevgi­
nin ne olduğunu, neyi neden yaptığını bildiğini farzederek yaşa­
mıştır. Bu şok edici bir gelişmedir. Erkek-göğüs-güdümlenme 
(man-nipple nation-manipulation) 

Bu keşifle kadınlara bu şekilde davranarak - herhangi biri­
sine veya bir şeye bu şekilde davranarak - aslında doyumsuz 
bir emiciden başka birşey olmadığını algılar. 

Bilinçaltı sevgi tanımımızı bütünleyene kadar ihtiyaç, istek 
ve gereklilik arasındaki ayrımı yapamayız. Bunu algılama­
dan, bilinçaltı sevgi tanımımızla ilişkilendirdiğimiz duygusal 



VA R O L U Ş  S Ü R E C i  I 2 9 5  

yük titreşimini tekrar yaratma girişimiyle tüm deneyimlerimi­
zi bilinçli ve bilinçsiz bir şekilde manipule ederiz. 

Varoluş Süreci'ne göre: 

İhtiyaç, insani deneyimimizi devam ettirmemiz için mutlaka 
gerekli olan şeylerdir - yemek, su, oksijen gibi 

İstek, mühürlerimizin sıkıntılı durumlarından çıkıp daha 
iyi hissetmemiz için aradığımız şeylerdir. İsteme niyeti duygu­
sal yükümüzden kaynaklanan sıkıntıya olan farkındalığımızı 
yatıştırmak ya da kontrol altına almaktır. Bu davranışın nede­
ni rahatsızlık olduğu için, kaçınılmaz sonucu da rahatsızlık 
olacaktır. 

Gereklilik, olmakta olan şeklinde açıklanır. Gereklilik­
ler onları isteyelim ya da istemeyelim vardır. Onlar Varoluş 
tarafından deneyimlerimizin her yönüne getirilen ve niyetleri 
bizim kişisel gelişimimize katkı olan oyunlardır. Gereklilik çok 
nadiren bizim istediğimiz deneyimlerdir ama onları yanıtladı­
ğımızda neticesinde kişisel gelişim vardır. 

Bilinçaltı sevgi tanımımız tarafından yönetildiğimizde sade­
ce isteklerimizle ilgileniriz. Bundan ötürü, aldığımız herşe­
yi istediklerimiz olarak düşünerek yönlendiririz. Ama istedi­
ğimiz her ne kadar objeye ulaşırsak ulaşalım, hiçbir zaman 
yeterli olmazlar. Bilinçaltı sevgi tanımımızın doğası koşullu 
olduğundan hiçbir zaman aradığımız koşulsuz deneyimi bize 
sağlayamaz - ve bizi yeterli olduğumuz hissinden ayrı tutar. 
Sadece koşulsuz olma titreşimi yeterlilik deneyimini başlata­
bilir. 



2 9 6  1 VAR O L U Ş  SÜ REC İ  

Deneyimlerimizi yönlendirdiğimiz sürece, ihtiyaçlarımıza 
olgun bir şekilde cevap vermemiz ve gereklilikleri minnettar­
lıkla karşılamamız oldukça zorlayıcıdır. Gerekli olan herşey 
sürekli olarak isteklerimizle aramıza giriyormuş gibi görünür. 

Bilinçaltı sevgi tanımımızı bütünleyerek ihtiyaç, istek ve 
gereklilik arasındaki ayrımı yapabilir ve ona göre cevaplan­
dırabiliriz. Ancak ihtiyaçlarımızı bedenimiz için ana besin 
ve gereklilikleri de ruhumuzun gelişimi için ana besin olarak 
tanımlayabilir ve deneyimlerimizi yönlendirmeyi bırakabiliriz. 

Ancak o zaman yönlendirmenin aslında olmakta olanı baş­
ka birşeye döndürme girişimi olduğunu görebiliriz. Olmakta 
olanla koşulsuzca olma niyeti yönlendirici davranışı onu des­
tekleyen mühürlü yükü ortaya çıkartarak bütünler. 

KOŞULSUZ VERMEK ALMAKTIR 

Çocukluğumuzdaki mühürlemeler neticesinde bir şeye sahip 
olmak istiyorsak onu gidip bir başkasından almamız gerektiği 
öğretildi. Böylece biz de hiç sorgulamadan "başkasından edi­
nerek sahip olmak almaktır" kuralını kabullendik. 

Ancak bu davranışa birlik açısından bakarsak, hiçbir anlam 
ifade etmez. Birlik görüş açısını kabullenmek kendimizi bu tek 
ve bütün bedende bir hücre olarak görebilme yetisini gerekti­
rir. Bu görselleme bizim aynı zamanda nasıl hem bireysel hem 
de birbirine bağımlı olduğumuzu görmemize yardım eder. Bir­
lik açısından, bir şeyi ele geçirerek almak hiçbir anlam ifade 
etmez çünkü bu başka birisinden alma eylemini içerir. Bir hüc-



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  I 2 9 7  

renin diğer bir hücreden alması bedenin tümünde bir denge­
sizlik başlatır. 

Bu dünyada bir şeyi "ele geçirmek" için hamle yaptığımız­
da, deneyimimizde onun bir yansıması olan eksikliği yaratıyo­
ruz. Bir şeyi "ele geçirme" eylemi bir şeyin dengesini nasıl tek­
rar sağlayabilir ki ? "ele geçirme" mantığı her zaman eksiklik 
yansıması oluşturur. 

Ele geçirerek edinme gerçekliğinin eksiklik yarattığını enteg­
re edebilmek için, tek yapmamız gereken bir aynanın karşı­
sında durup yansımamızda görmekte olduğumuzdan birşey 
almaya çalışmaktır. O şeyi aldığımız anda farkedeceğiz ki, 
yansıma da bizden almakta. 

Bu çalışma ayna olmadan zihnimizde canlandırılarak yapı­
labiliyor olsa da kalkıp bunu ayna önünde uygulamamız 
önemlidir, çünkü bu şekilde duygusal olarak içimizdeki çocuk 
tarafından kavranmış olur. Bu sadece bir dakikamız alacak, 
tüm yaşam deneyimimizin kalitesini değiştirebilecek bir daki­
ka. 

Lütfen bir aynanın önüne gidin, bu çalışmayı yapın ve göz­
lemleyin. Aynanın karşısında durup yansımanızda görmekte 
olduğumuzdan birşey almaya çalışın ve aynı anda yansıma­
nızın da sizden aldığını görün. Ele geçirerek edinmenin tüm 
eksiklik deneyimlerimizin temeli olduğunu net bir şekilde 
göreceksiniz. 

Yaşamımızda ne zaman bir eksiklik hissediyorsak, bunun 
tek sebebi bir yerde ve bir şekilde bizde eksik olarak algıladı-



2 9 8  I VA R O L U Ş  SÜREC İ  

ğımız bu şeyi başka birisinden almaya çalıştığımız içindir. 

İşte size hazmedilmesi önemli bir farkındalık: Bütünlenmemiş 
duygusal yüklerimiz tarafından yönetilen isteklerimiz bizi, tatmin 
olmak için aramakta olduklarımızın maddi ve dokunulabilir şey­
ler olduğuna - para, araba, ev, kariyer - inanmaya yönlendirir. 
Ama bu doğru değildir. Aramakta olduğumuz bir nesne değil, 
ona sahip olmakla ilgili olan titreşimdir. 

Onun için kendimize 'İstediğime sahip olmakla ilişkilendirdi­
ğim titreşim nedir?'  sorusunu sormalıyız. Ve sonra onu kovala­
mak yerine, kendimize bu titreşimi şu anda hissederek vermeliyiz. 
Bu titreşimi koşulsuz olarak hissetmeliyiz. 

Bu çalışmayı her ne zaman bir isteme deneyimine girersek 
uygularız. Aradıklarımızın titreşimini kendimize vermeyi öğre­
nerek, yavaş yavaş edinmek için ele geçirme mantığını yok eder. 

Yaşamımızda eksikliğini hissettiğimiz şeyi almaya çalışmak 
yerine eğer bununla ilişkilendirdiğimiz titreşimi koşulsuzca his­
sedersek, eksiklik hissimizin hissedilir derecede azaldığını göre­
ceğiz. Eksiklik kendimizi duygusal olarak besleyememe kapasi­
temizden doğan bir titreşimdir. Bu titreşim daha sonra kendisini 
zihinsel hikayeler ve fiziksel durumlar olarak gerçekleştirir. 

Örneğin, işyerimizdeki başka birinin pozisyonuna geçmek isti­
yorsak aslında kazanacağımızı düşündüğümüz titreşim başarılı 
olmaktır. Bunun için görevimiz kendimizi başarılı olma ile özdeş­
leştirdiğimiz titreşimi hissederek şimdiki zamanda beslemektir. 



VA ROLUŞ  S Ü R EC i  I 2 9 9  

Bunu başarmak için kendimize 'Şimdi başarılı olmak nasıl 
hissettirir? '  diye sorarız. Ve sonrasında hiçbir koşul olmadan 
başarı ile özdeşleştirdiğimiz titreşimin içimizde kendiliğinden 
yükselmesine izin veririz. Bu titreşimi koşulsuz olarak hisset­
mek nedenseldir ve neticesi yaşam deneyimlerimizde açığa 
çıkar. Bu neticeler bize özsel başarı için gerekli olan deneyim­
leri getirir, ki bu başarıyı bir başkasından almaya çalışmaktan 
oldukça farklıdır. 

Kendimizi başarı ile özdeşleştirdiğimiz titreşimle besleyebil­
diğimizde, başkalarıyla da onları bu şekilde güçlendirip başa­
rılı hissettirecek şekilde etkileşime girebiliriz. 

Bu gerçek sihirdir! 

Başkalarını bu titreşimle beslemek, hiçbir koşula bağlama­
dan onları başarılı hissettirerek başka bir güçlü farkındalığa 
uyanırız - koşulsuzca vermek almaktır. 

Aynayı tekrar kullanarak, bunun nasıl çalıştığını kendimiz 
de görebiliriz. Aynadaki yansımamıza birşey verdiğimizde, o 
da doğrudan aynı şeyi bize uzatır. Bu da bize vermenin almak 
olduğunu gösterir. Ancak buradaki verme-alma ilişkisini baş­
latan ortak alan tek bir kelimede bulunur: koşulsuzluk. 

"Vermek almaktır" bu bulunduğumuz evrenin enerjetik fre­
kansıdır. Ancak almanın gerçekleştiği an verme anında olmak 
durumunda değildir. Ortak alanda yaşadığımızdan koşulsuz 
vermemize istinaden alacağımız şey herhangi bir yerden gele­
bilir. 



3 0 0  1 VAROLUŞ  S Ü R E C İ  

Almanın verme ile aynı anda olması gerektiğine inandığı­
mızda verme eylemimizde her zaman bir yönlendirme olacak­
tır. Böyle bir yönlendirme verme eylemimizi ele geçirmeye ve 
almayı da edinmeye dönüştürür. 

Aramakta olduğumuz titreşimi kendimize vermeyi öğrenmek 
ve sonrasında bu hissel titreşimi koşulsuzca başkalarına iletebil­
me kapasitesini geliştirmek limitsiz bolluğun anahtarıdır. 

Limitsiz bolluk, gerek duyduğumuz her ne ise, onu gerek duy­
duğumuz anda almamızdır, istediğimizi istediğimiz anda edin­
mek değil. İsteklerimizi ve onların koşullarını tatmin etmekle hiç­
bir ilişkisi yoktur. İsteklerimiz koşulludur. Onun için limitsiz bol­
luğu deneyimleyebilmemiz için isteklerimizin duygusal yükleri­
nin bütünlenmesi gerekir. İstemek - ve onun etkinleştirdiği baş­
kasından edinilerek ele geçirme davranışı - bolluğa değil, eksik­
liğe yol açar. 

Kendimizi eksiklikten arındırıp, limitsiz bolluğa girmemiz ken­
dimize başkalarında aramakta olduğumuz koşulsuz ilgiyi verme­
mizle başlar. 

Sevgi herşeydir. Onun için bilinçaltımızdaki sevgi tanımımızın 
bütünlenmesi gerçek limitsiz bolluk farkındalığına ve deneyimi­
ne giden anahtardır. 

Deneyimimiz, biz her nasıl algılarsak algılayalım gerekli­
dir. Eğer şu an oluyorsa gerekli olduğu içindir. Bizim görevimiz 
olmakta olana tepki göstermek yerine doğru bir şekilde yanıt 
vermektir. Koşulsuz yanıtlamayla bütünleriz. Koşullu tepkiler­
le bölünürüz. 



VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  I 3 0 1  

Süregelen deneyimlerimize koşulsuz yanıt vermek basittir. 
Bize olmakta olanlarla hissel algımızla ilgileniriz. Olmakta 
olanın titreşimini gerekli ve dolayısıyla da geçerli bakış nokta­
sından hissederiz. Böylece ona hiçbir durum yüklemeden his­
sederiz. 

Onu iyileştirmek, anlamak, düzeltmek hatta dönüştürmek 
için hissetmeyiz. Sadece olmakta olduğu için koşulsuz olarak 
hissederiz. Hislerimiz beklentilere bağlı değildir. 

Başlangıçta bu zorlayıcı olabilir. Çünkü biz deneyimleri­
mizi otomatik olarak istediğimizi düşündüğümüz şeye - bek­
lentimize - göre yönlendirmeye bağımlıyızdır. Yönlendirme­
yi bıraktığımız anda -kendimize şu anda deneyimlediğimizi 
gerekli olarak hiçbir koşula bağlı olmadan hissetmemize izin 
verdiğimiz an - bilinçaltımızdaki sevgi tanımını bütünlemeye 
başlarız. Bu kendimizi koşulsuz sevmenin uygulamasıdır. 

Kendimizi nedensellik noktasında koşulsuz sevmek an be 
an deneyimimizin hissel algısını kucaklamak ve olmakta ola­
nı yargılamadan onun geçerli ve gerekli olduğunu anlamaktır. 
Ancak kendi deneyimlerimizi hissel algımızla bu şekilde olabi­
lirsek başkaları ve onlar için gerekli olan deneyimleriyle de bu 
şekilde olabiliriz. 

Bu dünyada elde edilecek hiçbir şey yoktur. Buraya hiçbir 
şeysiz geldik ve o şekilde ayrılacağız. Bu, bir şeyi edinmek için 
başkasının elinden almamızın bizim burada oluş sebebimiz 
olmadığı konusundaki bir ipucudur. 

Bu dünyada "elde edeceğimiz" hiçbir sevgi de yoktur. Dün-



3 0 2  1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

ya bir ayna gibi tarafsızdır; onda tek gördüğümüz bizim ona 
neler kattığımızdır. Eğer bu dünyada sevgiyi elde etmeye çalı­
şırsak, deneyimimizi her zaman için bir eksikliğin daha da 
derinlerine sürüklemiş olacağız. 

Bu dünyada bizim için alacak birşey olmadığını ve bizlerin 
aslında bu dünyadaki deneyimlerimizde koşulsuz sevgiyi yer­
leştirecek kişiler olduğumuzu gerçekten içimize sindirdiğimiz­
de daha yeni ve sağlam bir hayat deneyimine uzanan bir köp­
rüyü geçmiş olacağız. 

Kendimize yanlışlıkla başkalarında aramakta olduğumuz 
koşulsuz sevgiyi vermeyi öğrenmek, ebeveynlerimizin, aile 
üyelerimizin ve hayatımıza herhangi bir yakınlık kurarak gir­
miş olan herkesin bize bu dünyaya girdiğimiz andan itibaren 
vermeye çalıştığı 'mesaj 'dır. Bu hiçbir zaman onların sorumlu­
luğu değildi ve hiçbir zaman koşulsuz sevgiyi bizim deneyim­
lerimize yerleştirmek onların sorumluluğu olmayacak. Çocuk­
luğumuzda duygusal bedenimize incelikli bir şekilde mühür­
lenmiş olan dengesizlikler bu yaşamda üstesinden gelmemiz 
gereken 'asıl' durumlardır çünkü bu durumlar bizim koşulsuz 
sevgiyi deneyimlememizi engellemiştir. 

Bilinçaltı sevgi tanımımızı yöneten bu sıkıntılı titreşimleri 
bütünlemek için ilk adımı attığımızda, ebeveynlerimizi, ailemi­
zi ve geçmişteki tüm sevdiklerimizi yeni bir ışık altında görece­
ğiz. Duygusal yüklerimizin onlara yansıtmakta olduğu örtü­
ler kalkmaya başlar ve biz yeni bir ışık altında gerçekte onla­
rın kim ve ne olduklarını görmeye başlarız. Onlar bizleri, ken­
di gizli acımızı görmemiz, hissetmemiz ve bütünleyebilmemiz 
için bize yansıtma rolünü alacak kadar sevmiş olan kişilerdir. 



VA R O L U Ş  SÜREC İ  I 3 0 3  

Bizler bu acıyı o kadar derinlere bastırıp kontrol altına 
almışızdır ki, bu acıyı görebilmemizin tek yolu bunun dışsal 
bir dram olarak gerçekleşmesidir. Bu duygusal yükleri bütün­
lemek için gerekli sorumlu bir eylemde bulunacağımız an bu 
önümüzde 'zaman' içinde oynanmakta olan trajik oyunun 
devam etmesine artık gerek kalmadığı andır. 

Göremeyen aslında bizdik. Aktörler (haberciler),  kendile­
ri bunun bilinçli olarak farkında olsunlar ya da olmasınlar 
aslında bizim için en iyisini isteyenlerdir. Rollerinin arkasın­
da ortak Varoluşun paylaştığı koşulsuz sevgi enerj isi kendi 
gücü elverdiğince bizim mümkün olan en nazik biçimde ken­
di gücümüze uyanmamız için öz sorumluluklarımızdan çalma­
dan elinden geleni yapacaktır. Varoluş sorumsuz bir özgürlü­
ğün gerçek özgürlük olmadığını bilir. Eğer her ana bilinçli ola­
rak yanıt veremiyorsak, o zaman nasıl olur da özgür oluruz? 

Özgür irade istediğimi yapmak ya da almak değil, ama 
gerekli olana bilinçli cevap verebilme yetisine sahip olmaktır. 
Başkalarının elinden almaya çalıştığımız her ne ise onun tireşi­
mini koşulsuz olarak kendimize vermemiz gerektiği farkında­
lığı ile ihtiyaç ve gereksinim duyduğumuz herşeyi alırız. 

Mühürlenmiş durumlarımızı bırakmak için mücadele etti­
ğimizde bizi özgürleştirmek için gelmiş olan melekler şeytan 
gibi görünür. Ancak teslim olup, şimdiki zaman farkındalığı­
na girdiğimizde bu şeytanlar meleklere dönüşürler, zaten hep 
öyleydiler.Onlar tüm bu bütünün içinde bil inçli bir denge kur­
maya çalışmak için bizimle birlikte çalışmakta olan kardeşleri­
mizdir. Bu bilinçli denge sorumlu farkındalıktan doğar. Bu far­
kındalığı deneyimlediğimiz an, korkumuz, öfkemiz ve acımız 



3 0 4  I VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  

bütünlemeye başlayacaktır. 

Bu yaşamın verilmiş olmasının sebeplerinden biri koşul­
suz sevgiyi keşfetmektir. İnsani deneyimimizin hissel yönüy­
le koşullandırma olmadan biraraya geldiğimizde kendimize 
koşulsuz sevgi vermiş oluruz. Bunu içsel olarak başardığımız­
da başkalarıyla da bu şekilde olma kapasitemizi geliştiririz. 

BU DOKUZUNCU HAFTAYI TAMAMLAR. 



VAR OLUŞ SÜ REC İ  1 3 0 5  

ONUNCU SEANS 

Önümüzdeki yedi gün için bilinçli yanıtımız: 

Kendimi takdir ediyorum. 

BİLİNÇLİ OLARAK BİRLEŞİK ALANA GİRMEK 

Evrensel neden-sonuç ilişkisi " aradığımızı bulacağız" ve 
"istediğimize ulaşacağız" der. Buna bağlı olarak bu yasanın 
doğal ve sağlam olan sonucu hep aradığımız şeyleri göreceğiz 
ve hayatımızdaki tüm deneyimlerimiz tam da bizim istedikle­
rimiz olacak. 

Bu, yaşamımız ve onu deneyimleme şeklimiz aslında sor­
duğumuz ve sormaya devam ettiklerimizin cevapları, aradık­
larımızın açığa çıkması demektir. Bunun bize hemen açık­
ça görünmemesinin sebebi genelde çocukluğumuzda edinmiş 
olduğumuz duygusal yük mühürlerinin aralığından bakmamız 
ve sormamızdır. 

Eğer içimize girip şu andaki mühürlenmiş durumumuzun 
tüm yüklerini hissedebilme ve yine dışımıza çıkarak yaşam 
deneyimlerimizin duygusal, zihinsel fiziksel yüzeylerinden 
çıkan titreşimleri hissedebilme kapasitesine sahip olsaydık 



3 0 6  1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

birebir uyuştuklarını görürdük. 

Onun için yaşam kalitemizle uyumlu hissetmiyorsak bu 
mühürlenmiş durumları bütünlemek bizim sorumluluğumuz­
dur. Bunu bir başkası bizim için yapamaz. Bunu kendimiz için 
bizim yapabilecek durumda olmamız gerçek özgür iradedir. 

Varoluş Süreci'nin sağladığı olanaklardan biri de yaşam 
deneyimlerimizin ortak alanında amaçlı yaşamaktır. Şimdi 
bunu günlük hayat deneyimlerimize nasıl uygularız inceleye­
lim. 

Kendimiz ile diğer insanlar arasında bir mesafe vardır, ara­
mızda algıladığımız boşluktur. Bu mesafe bize fiziksel bedeni­
mizden dolayı gerçekmiş gibi gelir. Dünya, bizim ve diğerleri­
nin arasında bulunan bu boşluğun içinde gerçekleşir. "Bizim 
dünyamız" dediğimiz şey aslında bu boşluğun içindedir. 

Fiziksel bedenimizden dolayı bu boşluğu gerçek olarak algı­
ladığımız için doğal olarak diğerlerinden ayrı olabileceğimi­
ze inanırız. Bedenimizin diğerlerinin bedenlerinden ayrı oldu­
ğuna ve bunun için de bizim kendi fiziksel algılarımıza sahip 
olduğumuza inanırız. Kendimize ait bir zihnimizin olduğuna 
ve onun için kendi düşüncelerimize sahip olduğumuza inanı­
rız. Kendimize ait bir kalbimizin olduğuna ve onun için ken­
dimize has duygularımızın olduğuna inanırız. Kendimizin ayrı 
bir titreşimsel bedenimiz olduğuna ve kendi titreşimsel içgörü­
lerimizi yaşadığımıza inanırız. 

Bu bakış açısına göre yanımızda başka bir insan bulun­
muyorsa yalnız başımızayız demektir. Fiziksel bedene sahip 



VAR O L U Ş  S Ü REC İ  I 3 0 7  

olmak bizim bu ortak alanda yalnız olabileceğimize inanma­
mıza neden olur. 

Ama hepimizin bunun doğru olmadığını kanıtlayacak dene­
yimleri olmuştur. Bunları "Birlik Deneyimleri" olarak adlan­
dıralım. Başkalarının kendilerine fiziksel olarak zarar verdik­
lerini görüp onların acılarını kendi fiziksel bedenimizde hisset­
tiğimiz olmuştur. Birisini düşünüp hemen akabinde ona rast­
ladığımız ya da ondan telefon aldığımız durumlar olmuştur. 
Arkamızda birşey olduğunu hissedip arkamızı döndüğümüz 
ve birinin bizi izlediğini gördüğümüz zamanlar da olmuştur. 
Bazen aklımızdan bir düşünce geçirirken yanımızdaki birinin 
onu bizim için ifade ettiğine de rastlamışızdır. Tam duygusal 
olarak kendimizi birisine açacakken onların bizden önce dav­
ranıp bize aynı duyguları anlattığı da olmuştur. Ayrıca sade­
ce bize has olduğunu düşündüğümüz ama başkaları tarafın­
dan aynı deneyimlerin kelimelerle ifadesini duyduğumuz fel­
sefi ve ruhani sezgilerimiz, deneyimlerimiz ve farkındalıkları­
mız da olmuştur. 

Bu Birlik Deneyimlerini psişik, empati, telepati, sezgi, akta­
rım ya da çok hassas olmanın bir sonucu olarak isimlendire­
biliriz. Hangi ismi verdiğimizin hiçbir önemi yoktur. Asıl olan 
bu örneklerin doğasına olan inançlarımızı önümüze serilen bu 
Birlik Deneyimleriyle düzelttiğimizdir. Bu birlik deneyimleri­
nin doğal kanıtlarının bize sundukları: 

Fiziksel bedenlerimiz ayrı duruyor gibi gözükseler de aslın­
da değildirler, bir şekilde her bir bedene enerjetik olarak bağ­
lıdırlar. 



3 0 8  1 VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

Zihnimiz kafamızın içindeki fiziksel beyin değildir. Onun 
kapasitesi, fiziksel bedenimizin sınırlarının düşünebileceğimiz 
en ileri noktasına kadar uzanır. 

Duygusal deneyimlerimiz sadece bizimle sınırlı değildir, çev­
remizdeki dünya tarafından paylaşılır. 

Süregelen ve gerçekleşen ruhsal farkındalıklarımız kişisel ve 
bize özel değildir, evrensel ve herkes içindir. 

Zihnimizin mümkün olduğunca çabuk bir şekilde unuttuğu 
bu aşikar Birlik Deneyimlerinin yanında, bizlerin başkaların­
dan ayrı deneyimler yaşadığımıza inanmamızın sebebi aslında 
bize olanı net bir şekilde iletme becerimizin yoksunluğudur. 
Kendimizi başka birine anlattığımızda devamlı olarak aynı 
deneyimleri birbirimize anlattığımızı farketmeyiz. Farketme­
yiz çünkü deneyimin titreşiminin yerine o deneyimi yorumla­
maya odaklanmışızdır. 

Herhangi bir deneyimi zihinsel olarak yorumladığımız an, 
onu kişiselleştiririz ve bunu yaparak onu bireyselleştirip ayrı 
bir olaya dönüştürürüz. Diğerleri iletmeye çalıştığımızı anla­
yamadığında ya da bağlantı kuramadığında da doğal olarak 
bir ayrım ve yabancılaşma hissederiz. Bu da bizim diğerlerin­
den ayrı olduğumuz ve buna bağlı olarak da "kendi deneyim­
lerimiz" olduğu aldatmacasını destekler. 

Fiziksel, zihinsel ve duygusal deneyimlerimizi birbirimize 
iletmeye çalışırken önümüze koyduğumuz engel, gerçekte ola­
na değil de deneyimin bizim için olan anlamına çok odaklan­
mış olmamızdır. 



VAR O L U Ş  SÜREC İ  1 3 0 9  

Deneyimin doğası hakkında farklı inanç sistemlerimiz oldu­
ğundan aynı deneyim, farklı insanlar için farklı anlamlar ifa­
de edecektir. İnançlarımıza uygun olarak neyi arıyorsak onu 
göreceğiz. Ya da deneyimimizin yorumlarını, doğru olduğu­
na inandığımız her ne ise onu kanıtlayacak şekilde yapacağız. 

Eğer önümüzde gerçekleşen bizim kişisel zihinsel hikayemi­
ze uymuyorsa onu geçiştirecek bir açıklama yolu buluruz. Bu 
onu hiç görmemekle aynıdır. Bu aynı zamanda zihnimizin Bir­
lik Deneyimlerini neden devamlı olarak örtbas edip geçiştirdi­
ğinin de gerçek sebebidir. Çünkü bu deneyimler, şu anki fizik­
sel bedenlerimizin bizi birbirinden ayırdığı dünyevi inancına 
bağlıdır. 

"Bir" miyiz, değil miyiz diye bir tartışmaya ya da çekişmeye 
girmenin hiçbir manası yoktur. Çünkü kişisel inanç sistemimi­
ze göre Birlik tanımı bir kişiden diğerine değişir. Birlik hakkın­
da ne düşündüğümüzü tamamen gözardı etmemiz ve bu Birlik 
Deneyimlerimizin aslında bizlere neler sunduğuna odaklan­
mamız daha üretken olacaktır. Deneyimlerimizin bizim öğre­
tilerimiz olmasına izin verelim. Deneyimlerimizi geçerli kabul 
edelim. 

Eğer tam birini düşünürken ondan telefon alırsak neden 
onlardan ayrıymışız gibi davranmaya devam edelim? Gördü­
ğümüz kanıt yeterli değil mi? 

Varlığımızın tüm yaşamla olan bağlantısı olan Birlik Dene­
yimize yaklaştıkça, halen bilinçaltımızda nesiller boyu bize 
geçen eski kısıtlayıcı inanç sistemlerinin esiri olduğumuzu 
mutlaka aklımızda tutmalıyız. Bu mühürler zihinsel olarak 



3 1  O 1 VARO L U Ş  S Ü R E C İ  

ayrılık bilincini destekleyici eski inançlar olarak ifade bulur. 
Bu yaşantımıza adım attığımız an, bu eski inançları doğrudan 
ebeveynlerimizden aldık - aynı onların da kendi ebeveynlerin­
den aldıkları gibi. 

Artık "dünyanın nasıl olduğu" hakkındaki bu eski inanç­
ların görüşlerinin kendi doğaları gereği çağdışı olduklarını 
kabul etmeye başlayalım. Zihnimize daha tanıdık ve dolayı­
sıyla daha rahatlatıcı gelseler de faydasızlar. Gelişimimizde bir 
noktada bize hizmet etmiş olduklarını kabul edebiliriz ancak 
artık etmemekteler. Artık bizi limitliyorlar ve birbirimizden 
ayrı olabileceğimiz, yanlız kalabileceğimiz ve eğer "gidip bize 
ait olanı almazsak" onsuz kalabileceğimiz yanılsamalarını 
korumamıza neden oluyorlar. 

Bu mühürler ve zamanı geçmiş inanç sistemleri, şu anda 
deneyimlediğimiz acıların temelleridir. Ayrılık, ırkçılık, mil­
liyetçilik ve destekledikleri sınıf bilinciyle bunlar korkunun, 
öfkenin ve acının da temelleridir. Birlik deneyimlerinin günü­
müzde bize sunduğu kanıtlarla hala birbirimizden bir aşama­
da ayrı olduğumuza inanmayı sürdürmemiz delil iktir. Hayal­
cilik ve inkardır. Bu aynı ufuktaki kıvrımı görebilirken dünya-

. nın düz olduğuna inanmak gibidir. 

Algımızdaki bu büyük değişimi yapmak ve Birlik Deneyi­
mini sağlamlaştırmak için en iyi yaklaşım bu Birlik örnekle­
melerinin farkındalığımıza akmasını bilinçli bir şekilde davet 
etmektir. Bu süreci hiçbir çaba sarfetmeden, bu andan itibaren 
bizi çevreleyen tüm yaşamla Bir olduğumuza inanarak başla­
tabiliriz. Aynı an içinde, günlük olayların bize bunu kendi tec­
rübelerimizle onaylamasını da isteyebiliriz. 



VAR O L U Ş  SÜ REC İ  1 3 1 1  

İsteyin ve sızın olacak. Bu neden-sonuç ilişkisini tek bir 
vücut, zihin, kalp ve ruh olduğumuzu gösterecek kanıtları 
bilinçli olarak arayarak canlandırabiliriz. Bilinçli olarak ara­
dığımızda göreceğiz, çünkü neden-sonuç kanunu bizim aradı­
ğımızı bulacağımızı söyler. 

Arayın ve bulacaksınız.Ancak bu deneyimler önümüze gel­
diğinde zihin bedenimizin onları geçiştirmeyeceğine dair ken­
dimize söz vermek zorundayız. 

Bunun olmamasını sağlayacak en iyi yol koruma yöntemini 
uygulamaktır. Günlük hayatımızda bu deneyimler meydana gel­
diğinde, bunları başkalarına anlatmayı denememeliyiz. Başkala­
rına anlatma girişimiyle sadece olanların gerçek olduğuna dair 
onaylama arıyoruz demektir. Ancak gerçekte, hiç kimse bizim 
kişisel Birlik Deneyimimizin gerçekliğini onaylayamaz. Birlik 
deneyimini başkalarına anlatma hareketi, ayrımı kabullenmek­
tir. Birlik'i açıkladığımız an, bir olmaktan çıkıp ikilik yaratırız. 
Birlik deneyiminin iki kişi tarafından anlatılması ayrılık bilinci­
ni gerektirir. 

Bizimle fikir birliğinde olan ya da olmayan kişinin bizim dene­
yimimizin doğruluğu hakkında hiçbir bilgisi yoktur. 

Bu Birlik Deneyimlerini başkalarına anlatmaya çalışmazsak 
örtbas olmayacaklardır. Bu şekilde edindiğimiz her Birlik Dene­
yimini koruyarak onu sindiririz. Bu deneyimleri kendimizde tut­
mamızın besleyici yönü, Birlik örneklerine olan inancımızın "bil­
me" durumuna geçerek -dünya neye inanırsa inansın- bilincimize 
ve günlük yaşantımızın içine işlemesi olacaktır. "İnanç"ın dıştan 
bir desteğe ihtiyacı yoktur, sadece "düşünce" buna ihtiyaç duyar. 



3 1 2  1 VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

Bize 'biz biriz' diyen kişi ayrımcılık bilincinden konuşuyor 
demektir. Birlik olmanın özgün hissi kendisini davranışlarımı­
za doğal olarak yansıtır. Bu bizim konuşma, tartışma ya da 
münazara yoluyla geçerlilik arayacağımız birşey değildir. 

Deneyimlediğimizi koruyup onu sindirmeyi kabul ettikten 
sonra birlik örneklemelerinin farkındalığımıza akışını çağıran 
süreci hızlandırabiliriz. Bunu, yaşadığımız bu örneklemenin 
bize onaylanması için aktif bir adım atarak başarabiliriz. Bile­
rek bu şekilde yaşamayı seçebiliriz. Bunu başarmak basittir. 
Varoluş Süreci bizi bunu başarmaya yönlendirir. Kendi Var­
lığımızı deneyimlemek için gerçek bir davettir. Birlik şimdi­
ki zaman farkındalığının bölgesidir çünkü tüm yaşam form­
larıyla birliği deneyimlemek ancak şimdide mümkündür. Şim­
di ortak alandır. 

Şimdi dikkatimizi aramızda olduğunu algıladığımız boşlu­
ğa, dünyanın içinde bulunduğu boşluğa çevirelim. Aramızda 
olan bu boşlukta birçok şey bununur - bol miktarda. Boşluk­
taki bu şeylerin neler olduğunu biliriz, çünkü bu bileşenlerin 
her birine bir isim verme konusunda anlaşmışızdır. 

Örneğin aramıza bir kalem yerleştirirsek, ikimiz de bunun 
ne olduğunu biliriz çünkü bu belli parçayı ne şekilde çağı­
rıp ne işe yarayacağı hakkında önceden bir anlaşmamız var­
dır. Bu anlaşmamıza istinaden de birbirimize "kalemi bana 
uzatır mısın ? "  ya da "benim için kaleme mürekkep doldu­
rur musun? "  diye sorabilir ve birbirimizi bir tartışmaya gerek 
olmaksızın anlayabiliriz. Kalemin ne olduğu ve ne anlama gel­
diği konusunda tartışmadığımız için de birbirimizi anlarız. 



VA R O L U Ş  SÜREC İ  I 3 1 3  

Bu birbirimizin arasında bulunan boşluktaki herşeyin doğa­
sında bulunur, hepsinin bir ismi ve bir amacı vardır. Boşluk 
içinde bulunan farklı öğelerin hepsi önceden kararlaştırılmış­
tır. O öğeyi kullanacak kişinin farklı dil kullanıyor olmasın­
dan dolayı verilen isimler farklı olabilir ama çevirinin ötesin­
de hepimiz genelde bir kalemin kalem olduğu, arabanın ara­
ba olduğu ve evin de ev olduğu konusunda aynı fikirdeyizdir. 

Bir öğe hakkında farklı fikirler, tartışmalar, çekişmeler ve 
bu öğenin anlamının kullanan için önemi o öğenin amacı söz 
konusu olduğunda ortaya çıkar. Aramızdaki boşlukta yer alan 
kalemin kendisi diğer tüm öğeler gibi yansızdır. Kendisine 
göre bir amacı ve dolayısıyla da bir anlamı yoktur. Her zaman 
amacı ve anlamı kullanıcı belirler, onun için de işte bu nokta­
da deneyim müşterek ya da ayrı bir hal alır. 

Örneğin kalem bir aşk mektubu yazmak ya da bir savaş ila­
nı imzalamak için kullanılabilinir. Kalemin kendisi sevgi ya 
da nefretle yüklü değildir, onlarla yönlendirilmiştir. Sevgiyi ya 
da nefreti destekliyor olmamız, bizim kalemi kullananla ortak 
deneyimleri paylaşıp paylaşmadığımızı belirler. Kalem burada 
sadece deneyimi hareketlendirir. 

Aynı düşünce zincirine devam ederek, bu ayrılık fikrinin bizi 
soktuğu çıkmazı gözden geçirerek çağdışı olan bu düşüncele­
rimize son vermeye davet ediliyoruz. Kolaylıkla diğer insanlar 
ve kendi aramızda bir boşluk olduğunu kabul edebiliriz. Ayrı­
ca bizim bildiğimiz şekliyle dünyanın da bu boşlukta oluştu­
ğunu kabul edebiliriz. Varoluş Süreci'nin bizi şu anda gözden 
geçirmeye davet ettiği konu, aramızda var olan bu boşlukta 



3 1 4  I VAR O L U Ş  SÜREC İ  

bizim isimlendirip ona bir amaç yüklediğimiz dünya aslında 
bizim Varoluşu deneyimlememizle aramızda duran tek şeydir. 

Başka bir deyişle, gözden geçirmeye davet edildiğimiz şey, 
diğer insanlar (ya da yaşayan canlılar) ile kendi aramızda algı­
ladığımız uzaklık bizim Varoluşu deneyimlememizle aramız­
da olan uzaklıktır. Aynı şekilde, gözden geçirmemiz istenilen 
diğer bir husus ta bu boşluğa yüklediğimiz önemin, her bir 
an için, bu boşluğun diğer tarafından doğrudan bize bakanın 
Varoluş olduğunu farketmemizi engellediğidir. 

Yukarıdaki paragrafı yavaş bir şekilde kalbimizin bu fik­
ri hissetmesine izin vererek tekrar okumamız yararlı olacaktır. 

Varoluş Süreci bizi aramızda olan bu boşluğun, yaratmış 
olduğumuz bu dünyanın bir örtü, hem de bir kelebeğin kana­
dından daha ince ve içimize çektiğimiz havadan daha saydam 
bir örtü olduğunu görmeye davet eder. Ancak bu boşlukta­
ki öğelere, onların amaç ve anlamlarına vermiş olduğumuz 
önemden dolayı neyin "gerçek" olduğunu görmeyi unutmu­
şuzdur. 

Boşlukta bulunan her öğe değişir, onun için bu boşluk ve 
içindekilerin sürekli gerçekliğinden bahsedilemez. Eğer son­
suz gerçekliği hissel algımızı geliştirerek nasıl algılayacağımızı 
hatırlayabilirsek, boşluğun diğer tarafından bize bakan Varlı­
ğın hep aynı olduğunu farkedeceğiz. 

Gerçek olmayana bakarak Varlığın ifadesine odaklanıyo­
ruz, Varlığın kendisine değil. 



1 
t 

l ' 1 
1 \. 
( 

i 
r 

VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  I 3 1 5  

Boşluğun diğer tarafına bakabilmek için insani deneyim­
lerin yapısını oluşturan üçlü birliğin ötesini nasıl görebile­
ceğimizi hatırlamalıyız. Başka bir deyişle an be an önümüz­
de Varoluşun form bulduğu yaşam durumlarına, davranışla­
ra, dış görünümlere hiçbir önem vermemek için eğitmeliyiz. 
Neden? Çünkü Varoluşun bu yönleri de önümüzde devamlı 
değişir ve onun için de gerçek değildir. Bunlar nedensel değil­
dir onun için de bu şekilde algılanmamalıdırlar. Bunların hep­
si bizim ve gerçekte hiç değişmeyenin arasında olan aldatıcı 
perdenin bir parçasıdır. Boşluğun ötesine bakabilip önümüzde 
oluşan yaşam durumlarının ötesini görebildiğimizde, Varolu­
şun değişmezliğini anlayacağız. Sadece tek Varoluş var. Varo­
luş paylaşılır. O biziz birlik içinde. 

Bunu "görebilmek" için hissel algımızı geliştirmemiz gere­
kir. Hissel algımız çocukluğumuzda mühürlenen duygusal 
yüklerin bütünlenmesiyle gelişir. Duygusal yüklerimiz bütün­
lenmedikçe, hissel algımız da gelişemez ve biz doğrudan zihni­
mizin anlattığı bizim öz kimliğimizin davranışlarımız, görün­
tümüz ve yaşam koşullarımız olduğu hikayesine inanırız. Baş­
kalarını hatalı olarak bu şekilde tanımlarız. 

Kendi İçsel Varlığımızla bağlantı kuramazken başkalarının 
İçsel Varlıklarıyla bağlantı kurmak daha zordur. 

Neticede tek vücut, tek zihin, tek kalp ve tek bir ruh olduğu­
muzu farketmeyiz. Şanslıyız ki, bu aldatmacayı parçalamaya 
başlamak için sadece niyetimizi ortaya koymamız gerekiyor. 

Bize sunulan her bir anda önümüzde iki seçenek bulunur: ya 
bu çağdışı mühürlere uygun olarak yaşayarak aramızdaki boş­
luğu daha da açarız ya da kendimizi Birliğin limitsiz olasılık-



3 1 6  I VAROLUŞ  S Ü R E C İ  

larına açmayı seçeriz. Ya bu boşluğa ve onun içinde bulunan­
lara değer veririz ya da boşluğun diğer tarafındaki Varoluşa 
değer veririz. Bu kadar basit. Bu kadar açık. Bu kadar kolay. 
Seçim bize ait. 

Örneğin market alışverişimizi öderken ya aldıklarımıza 
odaklanırız ya da bizim için aldıklarımızı kasadan geçiren 
kasiyere odaklanırız. Ya aldıklarımızın fiyatlarını takip ederiz 
ya da kasiyere sıcak bir selam veririz. Ya akşam yemeği için 
doğru şeyleri alıp almadığımız için endişeleniriz ya da kasiye­
re haftasonunun nasıl olduğunu sorarız. Ya içeriğine odakla­
narak aramızdaki boşluğu açarız ya da boşluğun diğer tarafın­
daki Varlığı tanıyarak boşluğu kapatırız. Bu kadar basit. Bu 
kadar açık. Bu kadar kolay. Seçim bize ait. 

Yaşamdaki öğelere, kurduğumuz dünyaya odaklandığımız­
da boşluk büyür. Boşluğun diğer tarafındaki Varlık'a odak­
landığımızda ise boşluk kapanır. Hangisini deneyimlediğimize 
bağlı olarak boşluğu ya açarız ya da kapatırız. 

Boşluğu büyütmek hayata tepki göstermektir, halbuki boş­
luğu kapatmak hayata cevap vermektir. 

İkisinden birinde yaşadığımız her bir an ya ayrılık görün­
tüsünü destekliyor ya da bilinçli olarak Birlik'imizi, müşterek 
Varoluşumuzu hatırlamada yerimizi alıyoruz demektir. 

Boşluğu açmak ya da kapatmak "yapma" eylemi değildir, 
"olma" durumudur. Boşluğu kapatmayı olanaklı ya da ola­
naksız kılan belli bir zaman, bir yer ya da bir iş tanımı yoktur. 
Bu bir bakış açısıdır - kutsal bakışımızdır. Kalbimizde bir yer-



t 
' 
) 

VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  \ 3 1 7  

dir. Bilinçli bir şekilde seçilen sadece şimdiki zaman farkında­
lığını gerektiren bir farkındalık seviyesidir. 

Boşluğun içindeki öğelerle olan etkileşimimiz ve ilişkimiz 
de boşluğu açmamızı ya da kapatmamızı belirler. Bu dünya 
öğelerini kendi başlarına hiçbir kalıtsal amaçları olmadığı için 
hizmet amaçlı kullanabiliriz. Boşlukta bulunan öğelerin yansız 
olduğu konusunda bir anlaşmaya varabiliriz, çünkü öyledirler. 
Bir bomba, biz ona bir amaç yükleyene kadar bir kütledir. Bir 
gül, biz başka birisine verene kadar farklı bir yaşam formu­
dur. O zaman tüm öğelerin yansız olduğunu çünkü boşlukta­
ki tüm öğelere her zaman kullanıcısı tarafından bir anlam ve 
amaç yüklendiği konusunda anlaşmaya varabiliriz. O kalem­
le aşk mektubu mu yoksa nefret mektubu mu yazacak kulla­
nacak olan kişi karar verir. Eğer aşk mektupları yazarsak boş­
luğu kapatırız, eğer nefret mektubu yazarsak boşluğu açarız. 
Seçim bizimdir ve yaşam deneyimlerimiz her zaman yaptığı­
mız seçimlerin ve ortaya koyduğumuz niyetlerin sonuçlarıdır. 
Bu kadar basit, bu kadar net ve bu kadar kolay. 

AMAÇLI YAŞAM 

Bazılarımız Varoluş Süreci'ne başladığında niyetimiz yaşam 
amacımızı keşfetmektir. Bunun yapılacak birşey olduğuna ina­
nırız. Eğer ne yapmamız gerektiğini bulabilirsek - özel göre­
vimizin ya da yeteneğimizin ne olduğunu - o zaman denge­
yi, uyumu ve tatmini bulacağımıza inanırız. Yaşam amacımızı 
bulmanın bize huzur getireceğine inanırız. 

Yaşam amacımızı, yapmamız gereken belirli bir şeyde bula-



3 1 8  I VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

cağımız fikri, çocukluğumuzda oluşan bir yanlış anlamadır. 
Bunlar bize önceki nesillerden gelen çağdışı düşünce kalıpları­
nın mühürlenmesiyle geçen yanlış anlamalardır. 

Bu yanlış anlamanın temel nedeni oldukça basittir. Olduğu­
muz kişi olarak koşulsuz sevilmediğimizden -herbirimiz Varo­
luşun eşsiz ifade/eriyiz -,bu koşulsuz sevgiyi haketmek için "ne 
yapmamız " gerektiğini bulmak için çabalamaya başlarız. 

Çocukken koşulsuz sevilmediğimiz içsel bir rahatsızlık 
duyar hale geldik. Kendimizden rahatsızlık duyar hale geldik. 
Bu, kendi içşel huzurumuzu tekrar onarabilmemiz için yollar 
aramamıza yol açan bir dizi olayı başlatır. Olduğumuz gibi 
kabul edilmediğimizden, kendi öz Varlığımıza arkamızı dön­
dük ve kim olmamız gerektiğini aramaya başladık. 

Ailemiz bize "büyüyünce ne olmak istiyorsun? "  diye sor­
du. Bu olmakta olduğumuz herşeyin geçerliliğini inkar etmek­
tir. Bu soruyu doğru cevaplayacak bir yaşam yaratırsak çocuk­
luğumuzda görmemiş olduğumuz koşulsuz sevgiyi alabileceği­
mize inandık. 

Bu arayış sonu gelmeyen, bizim yetişkinlik yaşantımız hali­
ne gelen "yapma" hareketlerini başlattı. Başarılı olarak ya da 
olmayarak yaşamaya değer olduğumuzu kanıtlamaya çalıştık. 
Zaten hayatta olmamıza rağmen, amacımızı arayıp "yaşamı­
mızı kazanmak" için çalıştık. Tüm bunların arkasında gerçek­
te başarmaya çalıştığımız ise " sevgiyi kazanmak"tı. 

Sonuç dengesizlik, karmaşa, ayrılık, yoksunluk ve üçlü 
birlik korku, öfke ve acının yayılan kolları oldu. Yaşamda­
ki değerimizi yaptıklarımızda başarılı ya da başarısız olarak 



VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  I 3 1 9  

ispatlamaya çalıştık. Mevcut halimizle hayatta olmamıza rağ­
men amacımızı arayarak hayatımızı kazanma arayışına girdik. 

Asıl peşinde olduğumuz sevgi kazanmaktır. 

Tepkisel davranışın sonuçları sıkıntı, karmaşa, ayrım, eksik­
lik ve korku, öfke ve acı üçlüsünden kaynaklanan tüm denge­
sizliklerdir. Yaşam deneyimimiz bu şekilde "yaptığımız" her­
şeyde bir anlam ve amaç bulmaya çalıştığımız zehirli bir ara­
yış olur. 

Mevcut durumumuzun -ortak Varoluşun eşsız ifadesiyiz 
- hiçbir önemini görmediğimiz için, bu önemi "yaptığımız" 
dışsal şeylere yönlendiririz. Buna ek olarak, kullandığımız tüm 
bu "öğelere" çok büyük bir önem yüklemişizdir. Tüm yap­
ma eylemlerimizin ve bunları yaparken kullandığımız öğelerin 
bizim özgürlüğümüzün kaynağı olduğuna inanarak farkında 
olmadan gerçek olanla aramıza bir duvar örmüşüzdür. Tüm 
bunları kendimizle tamlık duygumuz arasında aldatıcı bir boş­
luk yaratmakta kullanmışızdır. Bu boşluk tüm korku, öfke ve 
acının kaynağıdır. Bu boşluk bizim amacımız değildir ve ama­
cımız asla bu boşluğun içinde bulunamaz. Bu boşluk bizim 
yapmış olduğumuz bir şeydir. Gerçek değildir, gerçeğin sade­
ce geçici bir ifadesidir. 

Eğer Varoluş Süreci'nin başarmaya çalıştığı birşey varsa o 
da; kendimizi sonu gelmeyen bilinçaltı yapma girişimlerinden 
kurtarıp onun yerine, bizi kendi öz Varlığımıza dönmeye davet 
etmeye yardımcı olmaktır. 

Başlangıçtan beri bu Süreç bizden durmamızı ister. Durma-



3 2 0  1 VAR O L U Ş  SÜ REC İ  

mızı, bağlantılı nefes almamızı ve şimdinin titreşimimize cevap 
vermemizi ister. Olduğumuz gibi tamlık içindeyiz. Olduğumuz 
gibi mükemmeliz. Olduğumuz durumu hiçbir şey geliştiremez. 
Var olduğumuz anda olmaktan başka yapmamız gereken bir­
şey yoktur, sadece bu şekilde, şimdi ve burada tam olarak var 
olmalıyız. 

Varoluş Süreci bizi durmaya davet eder, çünkü bu şekil­
de amacımızın "yapmak" değil mevcudiyet durumu olduğu­
nu keşfedebilelim. Bizler insanız. (NOT- İngilizce kelime oyu­
nu: "we are human beings" bizler insan varlıklarıyız, "not 
human doings" insan yaptıkları değil ) ,  Bunu ancak yaşamımı­
zı bir durgunluk noktasına getirip, bizi bilinçsizce yönlendiren 
mühürlenmiş yükleri koşulsuzca hissederek - onlarla oldukla­
rı gibi olarak- ve bütünlenmelerine izin vererek farkedebiliriz. 

Bu eski enerjetik mühürleri bütünlemeyi deneyimleyene 
kadar, bilinçsiz tepkisellik dünyasında sonsuza kadar kaybo­
lur ve boşluğun içinde sürükleniriz. Durup, bağlantılı nefes 
alıp ve koşulsuz hissedene kadar yapmamız gereken doğru 
şeyi bulduğumuzda herşeyin düzeleceği yanlış inancı deneyi­
minde mahsur kalırız. 

Zaten olduğumuz ortak Varoluşun gerçekliğini hissederek 
ayrıca bize verilmiş olan huzurun titreşimini de hissedeceğiz. 
Böylece ne olursa olsun hep huzur içinde olacağız. 



VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  I 3 2 1  

TAKDİR ETMENİN DEGERİNİ BİLMEK 

Şimdi bu özel yolculuğun sonuna yaklaşırken, Varoluş Süre­
ci önümüze bir görev daha getirir, bu on haftalık yolculuğun 
ötesinde önümüze serilen tüm yaşamda üstlenmeye davet edil­
diğimiz bir görev. Bu "yapma" içeren bir görev değil, olma tit­
reşimidir. 

Kendimizi olmakta olduğumuz Varlık - ortak Varoluşun 
eşsiz ifadesi - olarak takdir etmeye davet ediliriz. Yaşam dene­
yimlerimizin kumaşına olduğumuz şey olarak değil, farkında­
lığımızdan geçmekte olan, varlığımızın devamlı değişen can­
lı ve eşsiz bir gösterisi olarak bakmaya davet ediliriz. Sadece 
bizim dışımızda paylaştığımız ortak Varoluşu değil, onun bu 
dünya dediğimiz gezengendeki eşsiz ve mükemmel karmaşık­
lıktaki güzel ifadesini de takdir etmeye davet ediliyoruz. Ama 
nedensel olan ile olmayana farkındalığımızı kaybetmeyelim. 
Nedensel olan ortak Varoluşumuzdur ve ona şükran duyalım. 

"Değer vermek" kelimesi bizim için gerçekten ne anlam ifa­
de eder? Yüzeydeki anlamı beğenmek, takdir etmek, şükret­
mek ve bunun gibidir. Ama bu kelimenin başka bir kullanımı 
da vardır. Eğer hisse senetlerimiz, bonolarımız varsa ve bunla­
rın fiyatı yükseliyorsa "değerleniyor" deriz. Başka bir deyişle 
birşey değerleniyorsa kıymeti artıyor demektir. Bunun için bir­
şeyi değerlemek, o şeyi daha kıymetli ve daha çok yapmaktır. 

Bilinçli olarak tam kullanmadığımız yaratıcı yetilerimizden 
birisi de koşulsuz hissel dikkatimizi neye verirsek onu artır­
dığımızdır. Varoluş Sürecinin içeriğinde değer verme kelime­
si ayrıca koşulsuz hisse dikkatimizi vererek bir şeyin değerini 



3 2 2  I VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

sevgiyle görüp onu kabul ederek artırmaktır. 

Ortak Varoluşumuzu takdir etmeye davet ediliyoruz ki bu 
şekilde sevgiyle ona olan farkındalığımızı artıralım. Ayrıca 
Varoluşun tüm yüzeylerinin ifadelerini takdir etmeye davet 
ediliyoruz. Takdir ederek eş zamanlı olarak Varoluşumuzun 
dayanakları olan barış, masumiyet, koşulsuz sevgi ve bunların 
hepsiyle bir olma farkındalığımızı da artırırız. 

Varoluşu takdir etmek başka hiçbir insanın bizim için dene­
yimleyemeyeceği bir şeydir. Bunu kendimiz için yapana kadar, 
bu aldatıcı boşluğun ötesine bakabilme kapasitesine erişip 
tüm yaşam boyunca her daim oradan bize bakan Varlığı tanı­
yıp takdir edemeyeceğiz. 

İçsel Varlığımızı koşulsuz olarak takdir etmeyi seçtiğimizde 
yaptıklarımıza değer vermek yerine kendimizle olan uyumu­
muzu düzelteceğiz. Buna niyet ederek, bize sunulan her nefes­
te boşluğu kapatmaya bağlı kalırız. Bu yaşamdaki her öğeyi 
boşluğu kapatma amacı için kullanırız. Ortak Varoluşumuzu 
takdir ederek karşılaştığımız herşeyi boşluğu kapatma niyetiy­
le kullanırız. 

Boşluğu takdir aracıyla kapatmayı seçerek, yaşam deneyi­
mizi bitmez bir huşu içine yönlendirecek birşey keşfedeceğiz. 
Evrenin doğal arzusunun bu boşluğu kapatmak olduğunu keş­
fedeceğiz. 

Tüm deneyimlerimizi ve bu dünyanın tüm öğelerini içimiz­
den gelerek boşluğu kapatmak için kullanmaya karar ver­
diğimiz an, evrenin tüm kaynaklarının arkamızda olup bizi 



VAR O L U Ş  S Ü REC İ  I 3 2 3  

her adımımızda desteklediğini keşfedeceğiz. O zaman içinde 
bulunduğumuz tüm huzursuzluğun, dengesizliğin, karmaşa­
nın, tüm yoksunluk ve yalnızlık deneyimlerimizin, korkumu­
zun, öfkemizin ve acımızın aslında herkesten ayrı olduğumu­
zu düşünüp bu şekilde konuşup hareket etmemizden kaynak­
landığını göreceğiz. Ortak alan hiçbir zaman bu tip düşünce­
leri, kelimeleri, davranışları destekleyemez çünkü evren gerçek 
ve doğru olmayanı desteklemez. Bu aldatmacayı biz kan, ter 
ve gözyaşıyla sürdürmek durumunda kalırız. 

Ayrı olduğumuza inanarak yaşamak, bir ırmağı kaynağı­
na geri akıtmaya çalışmak gibidir. Çok fazla makine, kaynak 
ve insan gücü gerektirir ve yine de sonsuza kadar sağlanması 
mümkün değildir.Eğer ayrı olduğumuz yanılgısının altında bir 
şeyler başardıysak, bunu çok büyük çabalarla gerçekleştirmi­
şizdir. Bunun da ötesinde bu şekilde her ne gerçekleştirmişsek 
gerçek değildir, onun için de kalıcı olmayacaktır. Sonu gelme­
yen sıkıntıları besler. 

Ortak Varoluşumuzu tüm insani deneyimlerin nedenselliği 
olarak takdir ettiğimizde, bu deneyim ne olursa olsun, tama­
men yeni bir olma durumu keşfederiz. Kolaylığı, netliği, doğal 
neşe, huzur, güven ve limitsiz koşulsuz sevgiyi keşfederiz. Barış 
ve uyumu keşfederiz. Neyin gerçek ve her daim gözlerimizin 
önünde mevcut olduğunu keşfederiz. Varoluşun gücünü keşfe­
deriz; hepimizin paylaştığı Varlığı, her yerde, her an ve herşeyi 
gerektiğinde gerektiği şekilde gerçekleştirebilecek olanı. 

Önümüzdeki görev basittir. Dikkatimizi bu dünyanın mal­
zemelerinden çekip onun yerine kasiyerin gözlerinin içine bak­
mayı seçerek boşluğun diğer tarafındaki ortak Varoluşumuzu 



324  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

tanımak için niyet etmeye davet ediliriz. Bunun doğruluğunu 
hissetmeye davet ediliriz. 

Bu bakış açısıyla "Merhaba" diyebiliriz. "Bugün nasılsın? "  

Bu kadar basit. B u  kadar açık. Bu kadar kolay. Karşılaşma­
mız tamamlandığında, minnettarlıkla şöyle diyebiliriz: 

"Bugün benimle ilgilendiğin için teşekkürler. " 

Bu kadar basit. Bu kadar açık. Bu kadar kolay. 

Bu tanıma, kabullenme, içerme ve en önemlisi değer verme 
anında, Varoluşumuzu diğer kişinin gözlerinin içinden bilinçli 
olarak bize bakmaya davet ediyor olacağız. Herkese bu şekilde 
yaklaştığımızda, onların var oluşlarına şahit olacağız. Bunun 
karşılığında bizler de daha mevcut hissedeceğiz. Boşluğun öte­
sine bakıp Varoluş ile etkileşime geçtiğimizde, özgün deneyim­
lerimizi çağıracağız. 

Niyetimizi belirleyip Varoluşu takdir ettiğimizde eş zamanlı 
olarak kendimize, doğrudan bizim için herşeyin kaynağı ne ise 
onun gözlerine bakabilme olanağı sunarız. Kabul etmiş oldu­
ğumuz kaynağın bize bakıp göz kırpmasına olanak veriyoruz. 
Kendimize tek bir zihine sahip, tek bir bedende, tek bir kalp 
olarak hisseden ve tek bir titreşimsel tınıda danseden, birbiriy­
le bağlantılı hücreler olduğumuzu hatırlama şansı veriyoruz. 

Başkalarına niyetimizin doğasını açıklamadan "Varlığı 
çağırma" çalışmaları yaptıkça, şimdiki zaman farkındalığının 
mucizesine tanık olacağız. Tamamiyle yabancı gözüken kişi­
lerle, sonsuz ve hiç umulmayan şekillerde uyanan Varoluşu-



VAR O L U Ş  SÜ REC İ  I 3 2 5  

muzu görecegız. Beklentimizin en  az  olduğu zamanlarda, Var­
lığın bizim takdirimize neşeli ve sevgi dolu jestlerle geri dön­
düğünü göreceğiz. 

Kendimize bu birliği daha çok deneyimleme fırsatı verdikçe 
hiçbir şüpheye yer vermeksizin, hiçbir zaman yalnız olmadığı­
mızı bileceğiz. Tüm yaşam formlarının ortak Varoluşumuzu 
eşsiz ve değerli ifadelerinin hazinesini paylaşacağız. 

Ayrıca, birliği kendimiz deneyimleyip hepimizin bir bütün 
olduğunu kabul ettiğimizde gözümüzdeki örtü açılacak ve 
herşeyin bir nedeni olduğunu göreceğiz. Ve sonrasında bura­
da, şimdi, bu şekilde olma amacımızı keşfederiz. Bu amaç ken­
dimizi olduğumuz şekilde koşulsuz sevmek ve takdir etmektir. 

Bu birlik alanındaki Varoluş deneyimlerine olan farkında­
lığımız arttıkça, kendimize karşımıza çıkan neşeyi içimizde 
tutarak, bir başkasına anlatmaya çalışmak yerine onları sin­
dirmeyi hatırlatmalıyız. Bir olma kaynağımıza açıklamamız 
gereken birşey değildir. Sadece bizim takdir edebileceğimiz bir 
deneyimdir. 

TEBRİKLER! 
BU ONUNCU HAFTAYI VE BİZİM VAR OLMA SÜRE­

CİNDEKİ DENEYİMSEL YOLCULUGUMUZU TAMAM­
LAR. 





BÖLÜM iV 

OLASILIK 





O LA S I L I K  \ 3 2 9  

Bahçıvan varsa bahçe olur. 

Bir bahçıvanın yaşamı muhtemelen ortak Varlığımızın 
doğasıyla olan iletişimimize en uygun benzetmedir. Kolları­
mızı sıvayıp, bu yaşama tam anlamıyla katılıma niyet ederek 
ellerimizi toprağa daldırdığımızda deneyimlerimize şimdiki 
zaman farkındalığı getiriyoruz. 

Deneyimlerimize şimdiki zaman farkındalığı getirerek 
nedensel oluyoruz ve nedensel olmak ta herşeyi kapsayan 
nedenselliğin bir ifadesi olmaktır. Yaşamın bilinçli bahçıvanla­
rıyız. Bu bizi güçlendiren bir hizmet aşamasına yükseltir, kar­
şılaştığımız herkes için şimdiki zaman farkındalığının serinle­
tici gölgesine giden kapıları açarız. 

Kitabın bundan sonraki bölümü deneyimlerimizin oluştu­
ğu bahçemizden sorumlu olmayı seçmenin doğuracağı olasık­
lıkları farkındalığımıza getirecektir. Varlığımızın ışıltısını tüm 



3 3 0  1 VA ROLUŞ  SÜREC İ  

deneyimlerimize getirmek olan niyetimizin çiçeklerini ve mey­
velerini bize sunacaktır. Bu meyveler ve çiçekler şimdi ve bura­
da bilinçli olarak bulunmayı seçmeye giden kapıyı açmamızın 
bir lütfudur. 

Bu birleşik alanda başka etkileyici yerler ve deneyimler de 
bulunmaktadır, ancak şu anda bizler buradayız çünkü bura­
da olmamız gerekiyor. Burada ancak gerçek anlamda, şimdi 
bulunarak ruhumuzu şu andaki insanlık halimizin limitleri­
nin ötesine geçmesi için yüklerinden arındıracak gerekli bilge­
liği ve ivmeyi kazanabiliriz. İnkar ve avuntu ile ya da başka 
bir yerde olmayı dileyerek gelişemeyiz. Ancak burada şu anda 
önümüzde mevcut olan durumları ve olanakları sorumlu bir 
şekilde kucaklayarak ve yüzleşerek tekamül edebiliriz. 

Varoluş Süreci bizi bilinçli ve bağlantılı bir nefes almaya 
davet ederek başlar, sonra bir kez daha ve bir kez daha ta 
ki uyanış yolculuğumuz şimdiki zaman farkındalığımızı tama­
men canlandırana kadar. Sadece bu basit daveti bize iletir çün­
kü sadece burada şu anda deneyimlemekte olduğumuz yaşa­
mımızı besleyerek bir şeyler inşa ederiz. 

Süreci ister deneyimleyerek isterse basit bir şekilde okuya­
rak tamamlamış olalım, yaşam deneyimlerimizi sonsuza kadar 
değiştirecek enerjetik bir niyet oluşturduk. Şimdi bilinçli ola­
rak şimdiki zaman farkındalığına doğru başlatmış olduğumuz 
bu yolculuğumuzun olası ihtimallerine daha büyük bir farkın­
dalıkla bakalım. 



O LA S I L I K  I 3 3 1  

MEVYELER VE ÇİÇEKLER 

Meyveler ve çiçekler şimdiki zaman farkındalığını bilinç­
li olarak kucaklamanın sonuçlarına olan muhteşem uyanışla­
rımızdan bazılarıdır. Bu değişimlerden bazılarını yaşamımız­
da deneyimlemeye başlamış bile olabiliriz. Bunları yaşadıkça 
gelin bunları bilinçli olarak takdir edelim. 

Tepki göstermek yerine karşılık veririz. Bu artan şimdiki 
zaman farkındalığının doğal sonucudur. Yaşam kalitemizden 
kendimizin sorumlu olduğunu kabul ettiğimizde nasıl gerçek­
leşirse gerçekleşsin yaşam koşullarımıza tepki gösterme ihti­
malimiz azalır. 

Daha derinde yaşam deneyimlerimizin her zaman geçmiş 
düşünce ve sözlerimizin toplamı olduğunu ve yaşadıklarımıza 
suçlayıcı bir şekilde tepki göstermenin bu gerçeği inkar etmek 
olduğunu bileceğiz. 

Önemli oranda yüklenmiş olduğumuz duyguları boşaltma­
mız sonucunda, yaşamda bu yükleri taşıyarak ilerleme olası­
lığımızın azaldığını keşfedeceğiz. Buna bağlı olarak duygusal 
patlamalarımız ve 'tepemizin atması' da azalacak. Ayrıca kor­
ku, öfke ve acıdan kaynaklanan deneyimler yaratma ihtimali­
miz de düşecek. 

Tepkisel davranışlar bilinçsiz davranışlardır. Biz daha bilinç­
li hale geldikçe, inkar durumundan çıkarız. 

Daha fazla enerjimiz vardır. Olumsuz duygusal yüklerimi­
zi azaltmaya başlama olanağına kavuşmadan önce duygusal 



3 3 2  1 VAR O L U Ş  S Ü R EC İ  

bedenimizden çıkan sıkıntıları yatıştırmak ve kontrol etmek 
için oldukça yoğun bir enerji harcadık. 

Yine bu dünyanın bizim göremediğimiz içsel durumumuzu 
bize yansıtmakta olan bir ayna görevi gördüğünü farketme­
den önce de büyük miktarda bir enerjiyi bu yansımalarla çeki­
şerek kullandık. 

Buna ek olarak korku, öfke ve acıya yatırım her seviye­
de oldukça yorucudur. Yine geleceği kontrol etme çabası da 
oldukça yorucudur. Tüm bu tepkisel hareketlere olan yatırım­
larımızı bıraktığımız anda daha enerjik ve canlı olacağız. 

Ertelediklerimizin üstesinden geliriz. Zamana bağlı düzende 
'zamanı geldiğinde' neler başarmak istediğimize dair pek çok 
planımız bulunur. Ancak zamanı geçmişi geleceğe yansıtarak 
geçirdiğimizde doğru zaman hiç gelmez. 

Şimdiki zaman farkındalığımız arttıkça doğru zamanın şim­
di şu an olduğunu görürüz. 

Üzerinde fazla düşünmeden, geçmişin anılarına dalıp gele­
cek hakkında hayaller kurmadan kendimizi o aktivite ile meş­
gul olurken buluruz. Bunun sonucunda da, daha önce hep 
planlar yapıp bir türlü başlayamadığımız işleri tamamlarız. 

Görevlerimizi çabuk, kolay tamamlayıp, daha bol vakti­
miz varmış gibi hissederiz. Biz onları bütünlemeden/içselleş­
tirmeden önce bilinçaltımızdaki olumsuzluklar günün 24 saati 
boyunca bizi rahatsız eder. Bu durum altında biz her ne kadar 
kendimizi işimize verdiğimizi düşünsek de, bu oldukça nadir 



1 

1 

ı 

O LAS I L I K  1 3 3 3  

gerçekleşir. Dikkatimizin çoğu bilinçaltımızdaki bu karışıklı­
ğın üstündedir. 

Bunu bir kez içselleştirdiğimizde şu andaki mevcut olayla­
ra odaklanma becerimiz artar. Bunun sonucunda, daha önce 
zor gelip bize yük olan işleri daha kolay bulup daha kısa süre­
de tamamlayacağız. Daha fazla zamanımızın olduğunu ve eş 
zamanlı olarak da yöneldiğimiz herşeyin daha hızlı geliştiği­
ni göreceğiz. 

Ayrıca, bilinçaltımız dikkatimizi dağıtıcı daha az olay­
la meşgul olduğundan daha önce bize boğucu gelen işlerden 
artık keyif alıp daha enerjik hissettiğimizi keşfedeceğiz. Artan 
şimdiki zaman farkındalığı bizim önceden karşı koyduğumuz 
sıradan angaryaları anlamlı ve eğlenceli aktivitelere dönüştü­
rür. 

Artık acele etmeyiz. Artan şimdiki zaman farkındalığı ile 
önümüze serilmekte olan yaşam serüveninde herşey için bir 
zaman olduğunu farkederiz. Harekete geçiremeyeceğimiz bir 
şeyi zorlamak ya da durduramayacağımız bir şeyi durdur­
maya çalışmak manasızdır. Artık akıntıya karşı kürek çekme­
yiz. Elimizden gelenin en iyisini yapar ancak başaramazsak 
bununla barış içinde oluruz. 

Elimizden gelenin en iyisini yaparız ama delicesine koşuş­
turmadan. Acele etmenin bilinçsiz gecikme deneyimleri yarat­
tığını farkederiz. 

Varlık'a ulaşmaya başladıkça, yaşamın denen şeyin bir sonu 
olmadığını dolayısıyla da onu tamamlamak için acele etmenin 



3 3 4  1 VA R O L U Ş  SÜREC İ  

yersiz olduğunu görürüz. Varış bilinci yerine yolculuk bilin­
cini koyarız. 

Yaşamda acele etmemenin doğrudan sonucu dikkat kalite­
mizin artması ve bunun başarılarımızın sayısını ve kalitesini 
kaçınılmaz olarak arttırmasıdır. 

Çalışma ortamlarımız daha eğlenceli olur. Varoluş Süreci'ne 
başlamadan önce çoğumuz işimizi bırakmayı, başka bir iş bul­
mayı düşünüyorduk. 'Zamanda Yaşama'nın sonucu olarak 
çalıştığımız yerden, para kazanmak için yapmakta oldukları­
mızdan keyif almayız. 

Ancak bu Süreci tamamladığımızda çalışma alanlarımızın 
daha keyifli bir hal aldığını göreceğiz. İşimizin daha ilgi çeki­
ci ve kolay bir hal alıp, çalışma arkadaşlarımızı daha eğlence­
li bulacağız ve daha yeşil ovaları arama için ayrılma fikrimiz 
dağılacaktır. 

Olmamız gereken yerde olduğumuzu farkederek bu alan­
daki tamamlama noktasına erişene kadar orada kalacağız. 
Ve eğer ayrılırsak, ayrılık zamanında değişim kapılarının bize 
kolaylıkla ve kendiliğinden açılacağını bileceğiz. Yaşamımı­
zın bu belli zamanında, bu yerde bulunuyor olmamızın yaşam 
amacımızın bir parçası olduğunu anlayacağız. Asıl önemli 
olan buradayken burada var olmaktır. 

Çalışma ortamımızdan, o değiştiği için değil ama içimizdeki 
karışıklıkları çözüp kendi tecrübemiz değiştiği için keyif ala­
cağız. 



O LAS I L I K  I 3 3 5  

Yaşamın öngörülemeyen dalgalarına daha az  direnç göste­
ririz. Bu yaşamımızdaki herşeyin bir yeri ve zamanı olduğunu 
'bilmenin' doğal getirisidir. Artan şimdiki zaman farkındalığı 
geçmişte yaşadığımız tüm zorlukların bizim duygusal gelişimi­
miz ve insanlığın evrimi için gerekli doğal kaynaklar olduğu­
nu anlamamıza yardım eder. 

Mutluluğun gelip geçen fani bir durum olduğunu farkeriz. 
Mutlu anlarımızda daha keyifliyizdir ama bu anlar duygusal 
gelişimimiz için değil, daha çok duygusal evrimimizdeki din­
lenme zamanlarıdır. 

Onun için özümüzdeki neşeyi seçeriz. İçsel neşe duygusal 
bir durum değil, yaşamın sunduğu herşeyi, özellikle de zorla­
yıcı anları, olduğu gibi kabul ettiğimiz bir durumdur. İçsel neşe 
mutluluk zamanlarının gülmek ve dinlenmek için, mutsuzluk 
zamanlarının ise gelişmek ve yolculuğumuzda güç kazanmak 
için olduğunu bilir. 

Bu ışık altında mutluluk ve mutsuzluk bir görünür. Her iki 
durumda da neşeliyizdir çünkü bütünleşmiş bir yaşam deneyi­
mi için gerekli olan bu iki bileşimi kabul ederiz. Her ikisini de 
kabullenmek deneyimimize tamlık getirir ve bu şekilde kutsal­
lığımıza ulaşırız. 

Sonuç itibariyle yaşamın getirdiği belirsizliklere daha az 
direnç gösteririz. Nasıl tamamen teslim olup, 'akışta olacağı­
mızı' keşfederiz. Yaşamın bizi kollarında taşımasına izin verir 
ve şu an her nasıl görünüyor oluyorsa olsun tüm deneyimle­
rimizin bizim en yüksek ve yüce hayrımıza olduğunu biliriz. 



3 3 6  I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

Doğal yaratıcılığımızı deneyimleriz. Kaynağımız ola­
rak onurlandırdığımız bir "şifacı" değildir. Kaynak tarafın­
dan yaratılan bozulamaz çünkü her zaman mükemmeldir ve 
mükemmel olarak yaratılmış olan tanımı gereği kusurluluğu 
deneyimleyemez. 

Ancak, yaratılmış olanı kusurlu olarak algılama sebebimiz 
bize aşılanmış olan çıkarımlardır. Bize aşılanmış olan bu çıka­
rımlar aldatmacadır çünkü bunlar şu anda gerçekleşmek olan 
yerine içselleştirilmemiş geçmişimize dayanırlar. Onun için 
kendimizi şifalandırmamız gerektiği fikrine bu kadar kapılı­
rız. Halbuki, yapmamız gerekenin deneyimlerimizi içselleş­
tirmek olduğunu anladığımızda ve bunu tamamladığımızda 
artık kendimizi şifalandırmamız gerektiği fikrinine gerek kal­
maz. Böylece enerjimiz özümüze dönebilir. 

Şifalanma enerjimizin özsel kullanımı değildir. Şifa geçicidir, 
geçici bir tekrar hizalanma sürecidir. Tüm hayatımız boyun­
ca şifalanma durumunda kalırsak kendi kuyruğunu kovalayan 
(pek de keyif almadan) bir köpeğe benzeriz. Ortak kaynağımız 
şifacı değil, yaratıcıdır. 

Deneyimlerimizi içselleştirme görevini tamamladıpımız 
anda tamlığa, kutsallığa geçeriz. Buna bağlı olarak deneyimle­
rimiz ortak kaynağımızın iradesiyle hizalanır. Böylece yaratı­
cılığımız canlanır. Kaynak gibi olmak, nedensel olmak, yaratı­
cı olmaktır. Devamlı olarak şifa fikri, kendimizi yaratıcı insan­
lar olarak geliştirmek yerine kusurlu insanlar olarak limitle­
mektir. 

Şifacılığı profesyonel ışımız olarak seçtiğimizde, bilinçsiz 



O LA S I L I K  I 3 3 7  

olarak bu dünyada kusurlu olarak bulunmayı seçme tehlike­
siyle karşı karşıyayız. 

Kendimizi yakın ailemizin çevresinde daha rahat hissederiz. 
Duygusal yüklerimizi içselleştirene dek yakın ailemiz bizleri 
bekleyen içsel çalışmayı yansıtan en net aynalardır. Bu ayna­
nın nasıl çalıştığını farkedip ve deneyimlerimizi içselleştirmek 
için bu yansımalara bilinçli bir şekilde bakmayı seçene kadar 
yakın ailemizin çevresinde olmak bizim için genellikle zorla­
yıcıdır. Çünkü henüz içselleştirmemiş olduğumuz yönlerimi­
zi bize yansıtmaktadırlar. Bu da bizim 'düğmemize basılması' 
şeklinde bizleri sinir ederek kendini gösterir. 

Ancak içsel çalışmamıza başladığımızda artık aile üyeleri 
bu içselleştirilmemiş duygularımızı bize yansıtmak durumun­
da değildir. Aksine onların Varlıklarıyla daha huzurlu ve neşeli 
hissederek gelişme işaretlerini deneyimleriz. Onların yanında 
huzurlu oluruz. Duygusal gelişimimize bilinçli olarak devam 
etmek ailemizin yanındayken kendimizi evimizde hissetmemi­
zi sağlar. 

Daha önce bizi rahatsız eden durumlar ve insanlar artık dik­
katimizi çekmez. Aynadaki yansımaya tepki göstermek yeri­
ne bilinçli olarak karşılık vermeyi seçtiğimizde , yaşamımızda 
bizi sıkan, rahatsız etmekte olan durumlar mucizevi bir şekil­
de ortadan kaybolmuş gibi gözükür. Aslında kaybolmazlar. 
Dikkatlice bakarsak hiç değişmemiş bir halde orada durduk­
larını görürüz. Biz kendi içsel durumumuzu değiştirmişizdir ve 
bunun bir sonucu olarak deneyimlerimizle olan duygusal iliş­
kimiz de değişir. 



3 3 8  I VAROLUŞ SÜREC İ  

Varoluş Süreci bizi yansıyan sivilcelerimizi içselleştirmek 
adına aynayı temizlemekten kurtarır. 

Duygusal ilişkilerimiz gelişir. Aynı ailemiz gibi duygusal iliş­
kide olduğumuz kişiler de aynalardır. Duygusal gelişimimize 
bilinçli olarak başlamadan önce bilinçsiz olarak başkalarının 
etkisindeyizdir çünkü onlar bizim içselleştirmediğimiz sorun­
larımızı yansıtır. Başlangıçta bu yansıma hoşumuza gider çün­
kü artık 'mutlu olmak için bir şansımız' olduğunu hissederiz. 

Bu kişinin bizi mutlu edebileceği düşüncesi aslında bilin­
çaltımızda bu kişinin bize yansıttıklarını içselleştirdiğimizde 
yaşam deneyimlerimizin kalitesinin de yükseleceği gerçeğini 
bilmemizdir. 

Bilinçaltımızda anne ve babamızdan kaynaklanan çocukluk 
mühürlerimizi içselleştirme arayışındayızdır. Bilinçli olarak ise 
'aşık olduğumuz' ve sonunda 'aradığımız kişiyi bulduğumu­
za' inanırız. Onlar rüyalarımızdaki kişilerdir. Evet, aradığımız 
kişilerdir ama deneyimlerimize bizi mutlu etmek için gelmez­
ler. Aradığımız kişilerdir çünkü şimdiki zaman farkındalığı­
nı tekrar kazanmak için neyi içselleştirmemiz gerektiğini bize 
göstermeleri için onlarla kutsal bir anlaşmamız mevcuttur. 

Bize yansıtmakta oldukları üzerinde bilinçli olarak çalış­
ma olanağına sahip çıkmadığımız için başlangıçta bize çeki­
ci gelen yönleri artık bizi sıkmaya, rahatsız etmeye başlar. 
Ama bilinçli olarak bu duygusal yükü bırakmayı seçtiğimiz an 
tüm bu senaryo değişir. Bizi en başta etkilemiş olanın aslında 
çözüm bekleyen ebeveynlerimizle aramızdaki yarım kalmışlık­
lar olduğunu görürüz. 



O LAS I L I K  I 3 3 9  

Romantik heveslerimizin, gerçekçi görüşler değil sadece 
romantik hevesler olduğu açıklığa kavuştuğunda hırçınlaşı­
rız. Çünkü onların bize yansıttığıyla çalışma fırsatını kucak­
lamak yerine, ilk başta bizi çeken özellikler artık bize rahat­
sızlık ve huzursuzluk verir. Ve biz zırhımızı kuşanarak kendi­
mizi savunma ve saldırı durumuna geçeriz. Ancak duygusal 
yüklerimizi içselleştirmeyi kabul ettiğimiz an, tüm bu senar­
yo bir değişimden geçer. Bize ilk başta çekici gelenin aslında 
yapay olduğunu ve ebeveynlerimizle aramızdaki eksiklik hissi­
ne dayandığını keşfederiz. 

Duygusal içselleştirmemizi gerçekleştirdiğimizde eşimiz de 
gözlerimizin önünde dönüşür. Bu kişiyle ilk kez karşılaşıyoruz 
gibi gelebilir. Onları geçmişten bize yansıttıklarıyla değil ger­
çek kimlikleriyle görmeye başlarız. 

Bu değişim iki yöne gidebilir. Ya ilişkimiz çiçeklenerek içsel 
bir yakınlığa dönüşür yada kazandığımız içgörüyle böyle bir 
yakınlığı paylaşmak istemediğimize karar veririz. Her ikisinde 
de, öze yakınlaştığımız için ilişkimiz gelişir ve yakınlaşır. 

Başkalarının yaşamlarına karışmayı bırakırız. Deneyimleri­
mizin tam da olması gerektiği gibi akmakta olduğunu kabul­
lendiğimiz zaman - ve kendimizi rahatsız hissettiğimizde, 
bunun içselleştirmediğimiz duygusal yüklerimizden kaynak­
landığını - başkalarına yersiz nasihat vermeyi bırakırız. 

Kendi istekleri dışında deneyimlerinde nasıl ilerlemeleri 
gerektiğine rehberlik ederek başkalarının deneyimlerine karış­
mak bilinçaltımızda onların dış görünüşlerinin, davranışları­
nın ve oluşan durumların bizi olumsuz şekilde etkileyebileceği 



340  I VA R O L U Ş  SÜREC İ  

inanışından kaynaklanır. Aksi halde ne gereği var ? Karışmak 
korku duymaktır. 

Başkasının deneyimlerine karışmak kendi deneyimlerimi­
zin kalitesinden sorumlu olduğumuzu açıkça inkar etmektir. 
Şimdiki zaman farkındalığına sahip olmak, herkesin, bizler 
dahil, içselleştirmemiş olduğu duygusal yüklerden ötürü ken­
di yolunda bulunduğu noktada olduğunu görmemizi sağlar. 

Bu nedenden ötürü, bir başkasının davranışının bizim 
yaşam deneyimimizin kalitesinde özsel bir etkisinin olabilece­
ğinden hiçbir korku duymamalıyız. Bunlar bizim deneyimleri­
mizin kalitesini etkiliyor gibi görünüyorsa bu bizim içselleştir­
mediğimiz yüklerimizi yansıttıkları içindir. 

Şimdiye kadar 'haberciyi' kendi dramımıza katarak hiçbir 
özsel içselleştirmeye ulaşamayacağımızı öğrendik. Sadece rol­
lerinin yansıttıklarını dinleyerek, izleyerek ve bunlardan içgö­
rüler kazanarak içselliğe ulaşabiliriz. Ancak, şimdiki zaman 
farkındalığımız arttıkça, karışmamanın önemini anlarız. Kor­
kumuzu içselleştirdiğimizde, başkalarının yol açtığı korkuya 
kapılmayı sonlandırırız. 

Uykumuz daha dinlendiricidir. Duygusal yüklerimizi bilinç­
li olarak içselleştirene kadar, bunu bilinçsizce gerçekleştirme­
ye çalışırız. Bunun iki sonucu vardır. Birincisi, gün boyunca, 
bilinçli farkındalığımız 'bizim işlerimizle' ilgilenmeyi gözar­
dı etmek için gereken birçok yatıştırma ve kontrol taktikle­
rini uygular. İkincisi, gece olduğunda, bilinçli farkındalığımız 
uykuya geçtiğinde bilinçaltı farkındalığımız üstünlük sağlar 
ve deneyimlerimizi içselleştirmek için elinden gelenin en iyisi-



OLAS IL IK  I 3 4 1  

ni yapar. Bu  bilinçaltı çalışması enerji gerektirir ve dolayısıyla 
bizim dinlendirici uykumuzdan çalar. 

Uyanış deneyimimizin kalitesine olan sorumluluğumuzu 
bilinçli olarak aldığımız anda, uyku alışkanlığımız bir geçiş 
dönemi yaşar. Başlangıçta daha fazla uyuyabiliriz. Sonrasında 
önceden alışık olduğumuz kadar iyi uyuyamayabiliriz. Sonuç­
ta, uyku alışkanlığımız yerine oturur ve bizler daha dinlendi­
rici bir uykunun keyfine varırız. Uyanış deneyimimizle ilgili 
olan rüyalarımızı hatırlamaya yatkınlaşırız. Uyku alışkanlığı­
mızda böyle bir düzenleme olur çünkü artık içsel çalışmamıza 
uykumuzda bilinçsizce değil uyanıkken devam etmekteyizdir. 

Yıllardır süren dırdırlanmalarımız bütünleşir. Bu duygusal 
yüklerimizi içselleştirmenin doğal sonucudur. Genelde Varoluş 
Süreci gibi deneyimleri deneyimlerimizdeki travmatik belirti­
lerin etkisinden dolayı benimseriz. Ancak, birincil derecede 
bir travmamız olduğu gibi bunun yanısıra tahmin edilebilece­
ği gibi insanlık deneyimimizin bir parçası olarak birlikte yaşa­
mayı kabul ettiğimiz birçok ufak, önemsiz durumlar da ola­
bilir. Bu küçük dırdırlanmaların içselleşmelerine şahit olmak 
muhteşemdir. 

Uzun süreli alışkanlıklarımız son bulur. Yaşamımız boyu 
süregelen tırnak yeme ya da bedenimizi kaşımak ya da çim­
diklemek gibi alışkanlıklarımız son bulur. O kadar ani durabi­
lirler ki gittiklerinin farkına ancak haftalar sonra varırız. 

Bu tip alışkanlıklar, göz seğirmesi gibi, endişeden kaynakla­
nır, endişe ise şimdiden çıkma isteğidir. Endişe kelimesini ince­
lersek çıkış anlamına geldiğini görürüz. '' * * anxiety - any exit 



342  J VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

( ingilizce söz oyunu) .  Eş harflere dikkat edin. Şimdide rahat 
olduğumuz zaman ve buna bağlı olarak fiziksel bedenimizde, 
tüm bu kusurlu davranışlar içselleşir. 

Diyet yapmadan kilo vermeye başlarız. Kilolu olmak aşırı 
duygusal yük taşıdığımız gösterir. Altta yatan duygusal yükle­
ri çözümlemeden diyet yapmak köpek balığı ısırığına yara ban­
dı yapıştırmak gibidir. 

İçsel durumumuza olan farkındalığımızı yatıştırmaya ve 
içsel rahatsızlığımızın dıştaki yaratımlarını kontrol etmeye 
çalışarak geçici olarak yumuşatacak birçok yol bulabiliriz, 
ancak durumumuzun nedenini içselleştirmedikçe, çok az ola­
rak huzurlu yemek yeriz. Er ya da geç gardımızı düşürürüz ve 
diyetle zorlayarak verdiğimiz kilolar geri döner. 

Duygusal yüklerimizi bütünledikçe kilomuz da doğrudan 
düzelir. Kilolu olmak bir sonuçtur, neden değil. Her kilolu 
insanın içinde içselleştirilmek için yalvaran büyük bir duygu­
sal yük bulunur. 

Çocukların çevresinde olmaktan keyif alırız. Bu çocukluk 
damgalarımızı çözümlememizin doğal sonucudur. 'Neşeli bir 
çocukluk için hiçbir zaman geç değildir' diye bir deyiş vardır. 

İçimizdeki çocuk ölü gibi bir duruma çekilir çünkü güvensiz 
yetişkinler olarak onu bastırırız. Yetişkinliğin güvensizlikleri­
ni içselleştirdikçe içimizdeki çocuk oynamak için dışarı çıkar. 

Etrafımızdaki yetişkinler, yetişkin gibi davranmakla o kadar 
meşguldürler ki, bu oyun oynama dürtülerimize katılamazlar. 



OLASI L I K  I 3 4 3  

Sonuçta doğal olarak çocuklara doğru çekiliriz ve  onlar da 
doğal olarak bizim arkadaşlığımızdan keyif alırlar. 

Varoluşta hepimiz çocuğuz. 

Daha çok güleriz ve daha eğlenceliyizdir. Yine, neşeli bir 
çocukluk için asla çok geç değildir. Şimdide, anlarız ki yetiş­
kinlik bir insanlık uydurmasıdır, oysaki çocuk Varoluş'un 
tezahürüdür. Yetişkinler eğlence için genelde çok meşgul ve 
ciddidirler. Çünkü yetişkin davranışlarımız genelde Varoluşu 
bastırır ve böylece tüm dünyayı biz döndürmek zorundayız 
gibi hisseder ve bunun ne kadar yorucu ve önemli bir iş oldu­
ğunu biliriz! 

Diğer tarafta, çocuklar hafif ve neşe doludurlar. Şimdide, 
bu dünyada hiçbir yetişkinin olmadığını keşfederiz. Ya can­
lı, mevcut ve eğlenceli çocuklar verdır - ya da yetişkinlik yap­
macıklığını sürdürmek için çabalayan, ölü ve çocuklar vardır. 

Geçmişin sıkıntılarını ve gelecek korkularını bıraktığımızda bu 
kadar ciddi olmayı gerektirecek ne var? Bizler hayattayız ve bu 
yaşamda herşey mümkün. Titreşimsel farkındalıkları olan var­
lıkların ciddi, dindar ve dinsel konularda derin düşüncelerin ağır­
lığında oldukları kavramsal bir yanılgıdır. 

Uyanışımız arttıkça daha çok güleriz. Kendimize ve bitme­
yen dramlarımıza gülmeyi keşfettiğimizde sonu olmayan kahka­
halara ulaşırız. Kendimize bunu itiraf etme gücümüz ve içgörü­
müz olsun ya da olmasın, sonuç olarak kahkaha bizlerin peşinde 
olduğu unutulan ilaçtır. Kalpten gelen masum bir kahkaha tüm 
ayrılık hissini yok eder. Kahkaha titreşimsel bir orgazmdır. 



344 I VAR O L U Ş  S Ü R E C İ  

Yeme düzenimiz kendiliğinden sağlıklı beslenmeye dönü­
şür. Bu fiziksel bedenimizde var olmanın doğal bir sonucudur. 
Zaman içinde yaşadığımızda, yemek yeriz ancak yiyeceğin 
etkisini hissetmeyiz çünkü bedenimizde bilinçli olarak deneyi­
mimizin bu yönünü sindirecek yeterli zaman geçirmeyiz. 

Şimdiki zaman farkındalığımız arttıkça, özellikle fiziksel 
seviyede, farklı yiyecek tiplerinin bedenimiz içinde nasıl his­
settirdiğinin farkına varmaya başlarız. İçimize sinmeyen yiye­
cekler bize daha az cazip gelmeye başlar. Yaşayan, canlı yiye­
cekler bizim için çekici olur. Bu dönüşümü kurala bağlı diyet­
lerle zorlamayız; sadece basitçe şimdiki zaman farkındalığımı­
zı canlandırırız. 

Nasıl yediğimiz bir sonuçtur. Çoğunlukla duygusal yükle­
rimizi sakinleştirmek ya da kontrol etmek için yeriz. Yeme­
ği yüzeye çıkmakta olan bir duygusal yükü bastırmada ve 
rahatsız edici bir durumdan uzaklaşmada kullanırız. Duygu­
sal yükümüzü içselleştirdiğimiz zaman, kendimizi yatıştırmak 
için yemek son bulur. Böylece sahte hazzı ve boş tatmini dene­
yimlemek için yemek yemeyi bırakır, beslenme, sağlık ve zin­
delik için yemeye başlarız. 

Bazıları zevk almak yerine beslenmeye dayalı yeme şeklinin 
sıkıcı bir diyete dönüşeceğini düşünür. Bilakis canlı ve besle­
yici olan yiyeceklerin görüntüsü ve tadları daha güzeldir. Aynı 
zamanda fiziksel bedenimizde hissettirdikleri de daha iyidir, 
ayrıca daha açık bir zihinsel durum ve daha sakin duygusal 
ifade sağlarlar. 

Sağlığımızla daha yakından ilgileniriz. Ancak fiziksel bede-



1 r 
1 
) 

( 

O LAS IL IK  I 3 4 5  

nimizdeki mevcudiyetimizin farkına vardığımızda onun süre­
gelmekte olan durumunun zihinsel ve duygusal mutluluğumuz 
üzerindeki bumerang etkisini hissedebiliriz. 

İçinde gerçekten var olana kadar fiziksel bedenimiz büyük 
ölçüde içselleşmemiş duygusal durumlarımızın bilinçsiz bir 
yaratımıdır ve bizler onu nedensel bir araç olarak kullanabili­
riz. Fiziksel Varoluşumuzu canlandırdığımızda, bizlere sayıla­
mayacak fonksiyonları olan dikkate değer bir organik meka­
nizma olduğunu ve bizim bu bedene sahip olduğumuz için 
ne kadar özel olduğumuzu gösterecektir. Ancak, bedenimi­
zin temel fonksiyonu farkındalığımızı mevcut deneyimlerimi­
ze odaklı bir şekilde topraklamaktır. Bu gerçekleşmeden, biz­
ler şu anda burada tam olarak var olamayız. 

Huzursuz bir bedende var olmak zorlayıcıdır. Fiziksel sağ­
lığımıza bakmayı öğrenmek deneyimlerimizin kalitesinden 
sorumlu olmayı kabul edişimizle yakından ilişkilidir. Bede­
nimiz olmadan, dans edemeyiz. Dans etmeden canlılığımız 
olmaz. Bedenimiz olmadan bizler bu şekilde şimdi burada var 
olamayız. 

Bedenimiz bir tapınaktır, onun içindeki mihrapta bizler 
herşeyin kaynağına olan şükran dualarımızı sunarız. Şimdi­
ki zaman farkındalığımız arttıkça, bu ortak Varoluşumuzun 
özel ifadesiyle nazik, sevecen ve sorumlu bir şekilde ilgilenme­
ye başlarız. 

İnsanlar bizden etkilenir ve arkadaşlığımızdan keyif alır. Bu 
özümüze daha yaklaştığımız içindir. Farkına varalım ya da var­
mayalım, kendi gerçekliğimizi ararız. Bu bizim doğamızdadır. 



346 I VAROLUŞ  S Ü R E C İ  

Tek bir kişi, birçok insan tarafından çekici bulunduğun­
da bunun o kişinin görünüşü, davranışı ya da yaşam konu­
mundan kaynaklandığını düşünürüz. Ancak, bu çok nadiren 
bu dışsal niteliklere dayanır. Daha çok, onların Varlıklarının 
özgün ifadelerine bağlıdır. İçimizdeki Varlığın batırılmış far­
kındalığı kendini ifade etmeye uğraşır ve kendi Varlığını ifade 
eden diğer kişilerce cezbedilir. Benzerler birbirini çeker. 

Varlık, bastırılmış olsa bile Varoluş tarafından cezbedilir. 
Bunun için, valığımız kuvvetlendiğinde, başkaları için daha 
cazip görünürüz. Bilinçli olarak ne aradıklarını bilmeseler 
bile, onların aradıklarına sahip olarak görünürüz. İnsanların 
hu manyetik deneyimden bahsederken karşılarındaki insan 
için 'gerçeküstü' dediklerini duyarız. Yine bu kişiler için "ne 
müthiş bir varlık' da diyebilirler. 

Kendi başımıza olmaktan keyif alırız. Varlık göstermemiz 
zor olduğunda kendimizi başkalarıyla avuturuz. Duygusal 
mühürlerimizi ele alıp içselleştirdiğimiz an kendimizi avut­
mak için başkalarının yanında olmaya daha az ihtiyaç duya-

. rız. Kendi sessiz sakin arkadaşlığımızın keyfini çıkartmaya 
başlarız. Yalnızlığımızı kendi başımıza kalmakla değiştiririz. 
Kendi başımıza kalmaktan keyif almaya başlamamız duygusal 
olgunluğumuzun bir göstergesidir. 

Olaylar olmadan önce hissederiz. Bu, Varoluş bizim 'zaman' 
olarak yaptığımız tanımın ötesinde işlediği için gerçekleşir. 
Yaşamın akışıyla yakından bağlı olduğundan olmuş olan her­
şeyi ve olmak üzere olan herşeyi bilir. Sezgilerimizi dinleyerek, 
gelecekte neler olacağını algılayabiliriz gibi gelir. Gerçekte, şu 



OLAS I L I K  1 347  

anda gerçekleşmekte olanın sonuçlarını algılarız. 

Şu anda gerçekleşmekte olan herşeyin bir sonucu vardır. 
'Zamana bağlı' yaşadığımızda bunun değerini bilemeyiz, ama 
varlığımız arttıkça, sezgisel olarak sonuçlara daha çok bağ­
lanırız. Bize olayları gerçekleşmeden önce biliyormuşuz gibi 
gelir. Bir yönden bu doğrudur. Ancak sonuç, henüz şimdiki 
zaman farkındalık alanımızda fiziksel olarak gerçekleşmemiş 
olsa da, halihazırda gerçekleşmiş bir şeydir. 

Nedenselliğin her anı bir neticeyi gerekli kılar. Yaşamı, şim­
diki zaman olan nedensellik noktasından yaşadığımızda, kaçı­
nılmaz sonuçları - henüz fiziksel, zihinsel ve duygusal olarak 
gerçekleşmeseler de - bizim için aşikardır. Çünkü neden ve 
sonuç alında iki farklı olay değildir, hatta eş zamanlı olarak 
gerçekleşirler. 'Zaman' içinde aralıklı oluyorlarmış gibi durur. 
Bu zamanın oyunudur. Neden ve sonuç bir olduğu için her­
şey eş zamanlı olarak gerçekleşir. Zihinsel bedenimiz bu eş 
zamanlılığı kavrayamaz çünkü bu anlaşılacak değil hissedilen 
bir şeydir. 

Yaşamlarımızda eşzamanlı olayları deneyimlemeye başlarız. 
Eş zamanlılık, neden-sonuç arasındaki enerjetik bağı algıladı­
ğımızda gerçekleşen bir başka deneyimdir. Deja vu (önceden 
yaşadım duygusu) da şimdiki zaman farkındalığının bir sonu­
cudur. Farkındalığımız bilinçli olarak nedensel noktayı algıla­
madan önce sonucu algıladığında deja vu gerçekleşir. Neden­
sel noktanın bilincine vardığımızda, şu anda gerçekleşmek­
te olan daha önceden gerçekleşmiş gibi hissederiz. Bu da, eş 
zamanlılık farkındalığına girmenin bir sonucudur. 



348  1 VA ROLUŞ  S Ü REC İ  

Daha büyük bir bolluk deneyimleriz. Para içsel enerjetik 
akışımızın dışa yansımasıdır. Duygusal bedenimiz yoğun blo­
kaj lar deneyimlediğinde, bu dışta parasızlık olarak gerçekle­
şir. Ancak, duygusal bütünleşme ile var oluşumuzu güçlendir­
dikçe büyük miktarlarda paraya kavuşacağımızı beklemek de 
yanlıştır. Yüksek meblağda para biriktirmek korkudan kay­
naklanır, özellikle de bu servet kan, ter, gözyaşı ve başkalarını 
ve dış dünyayı kontrol ederek ve kullanarak edinilmişse. 

Şimdiki zaman farkındalığımız arttıkça para ekmek gibi 
olur; bize tam da her bir an için yeterli olacak miktarı yara­
tırız. Bu an için yeterli miktarda bulunur. Onu biriktirmeyiz, 
bunun yerine özgürce akışına izin veririz - sorumlu bir şekil­
de- bizim tarafımızdan. Korku ve açlıktan yıllarca yetecek 
ekmek aldığımızda, daha birkaç somonu bitirmeden küflen­
meye ve kullanılmaz hale gelemeye başlar. An içinde para ihti­
yacımız olan miktarda, ihtiyacımız olduğunda akan bir enerj i­
dir - hatta tam ihtiyacımız olmadan birkaç dakika önce gelir. 

Mevcut olduğumuzda paranın akışından dolayı endişele­
nip korkmayız çünkü deneyimlerimize karşılık veriş şeklimiz 
onun akışının sebebidir, biliriz. Mevcudiyetimiz arttıkça, ken­
dimize daha az rahatsızlık verip, daha az yoksunluk ortaya 
koyarız. Her an içinde, yeterli yaratımda bulunuruz; ve hep 
anın içinde yaşadığımızdan yeterli olana sahibizdir. Eğer yeter­
li olmadığını hissediyorsak, bu deneyimin de gerekli olduğu­
nu anlamalıyız. Şu anda yeterli olana sahip olduğumuzu kav­
rayarak gelecekteki 'şimdilerde' de yeterli olana sahip olaca­
ğımızı biliriz. 

Şu andaki finansal bolluk çok şeye sahip olmak anlamına 



OLAS I L I K  I 349  

gelmez. İhtiyacımız olduğunda, ihtiyacımız olan miktara sahip 
olmak demektir. Bunu kaynağın ekonomisiyle uyumlu yaşam 
olarak düşünebiliriz. Kaynak ekonomisi gelecekteki bilinme­
yen şeylerden korkarak büyük miktarlarda servet biriktir­
meye ihtiyaç duymaz. Kaynak ekonomisi inanca dayanır ve 
inanç deneyimlerimizin kalitesine olan sorumluluk yeteneği­
mize olan güvenimizdir. 

Biriktirmek için biriktirmeye harcanan enerj iden daha 
büyük bir kayıp yoktur. Zengin olmak için uğraşılan zengin­
lik korkudan doğan bir hastalıktır ve inançtan yoksun bir dav­
ranıştır. 

Geleceği planlamakla daha az ilgileniriz. Şu anda olmak­
ta olanla ilgilendiğimizde, ki gerçekte ilgilenebileceğimiz tek 
andır, geleceğimizdeki şimdiki zamanlar da gözetilmiş olur. 

Plan yapmak, bir ırmakta yüzerken o ırmağın denize ulaş­
ması için hangi yolu izlemesi gerektiğine karar vermeye çalış­
mak gidibir. Bu tür davranışlar kibir ve aldanmadan doğar. 
Yaşam ırmağının takip ettiği tek bir yol vardır ve bu da ortak 
Varoluşun iradesidir. 

Tabii ki, planlama yapmama fikri ve bahsedilen Varoluşun 
iradesi zihinsel bedenimiz için oldukça tehditkardır. Zihinsel 
bedenimiz umutsuz bir şekilde özgür iradeye inanır. Ancak, 
zihinsel bedenin inandığı özgür irade 'istediğim şeyi istediğim 
zaman yapabilmek'tir. Zihinsel beden özgür iradenin bütün­
den ayrı olarak hareket etme yetisi olduğuna inanır. Bu bir 
kişinin nehirde yüzerken onun akış yönüne de karar verebile­
ceği aldatmasıyla aynıdır. İnsan bedeninde bir hücre bu şekil-



3 5 0  I VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

de davrandığında biz buna kanser diyoruz. Bir insan bu şekil­
de davrandığında ise buna 'tutku' ya da 'kapitalizm' diyoruz. 

Şimdiki zaman farkındalığı yolcuğumuza bir kez başladık 
mı, çocukluk deneyimlerimize hapsolduğumuzun farkına varı­
rız. 'Zamana bağlı yaşarken' farkederiz ki aslında özgür irade 
olarak düşündüğümüz şey aslında mühürleme süreciyle bize 
enerj i olarak işlenmiş yaşama karşı bilinçaltımızdaki reaksi­
yonlarımızdır. Kişisel tavırlarımızın bile birer fotokopi oldu­
ğunu algılarız. Kendi ebeveynlerinin birer kopyası olan ebe­
veynlerimizi kopyaladığımızda yaşam deneyimlerimizi nasıl 
özgür olarak adlandırabiliriz? 

Tüm yaratılışta özgür olan tek birşey vardır: ortak ifade­
mizin kaynağı. Bu ortak kaynağa Varoluş ve şimdiki zaman 
farkındalığı sayesinde bağlanırız. Kaynağa olan bağımız dış 
dünyada ne şekilde hareket ettiğimizle değil içimizde kalbimi­
zin mabedine ne şekilde girdiğimizle belirlenir. Daha derinle­
re indiğimizde ve Varoluşla uyumlandığımızda daha da özgür 
hissedeceğiz. 

Özgür irade sadece şimdiki zamanda geçerli bir kavramdır. 
Zamana dayalı paradigmada özgür irade yoktur çünkü zama­
na dayalı hareketler daha önceden olanların duygusal kopya­
larıdır. Tepkisel davranışta özgür irade yoktur. Sadece ken­
dimizi ortak kaynağımızla uyumladığımızda özgürlüğümü­
ze kavuşuruz. Özgürlük sorumluluktur. Kendimizi şimdiye 
bıraktığımızda, kendimizi 'zamana bağlı yaşamdan' özgürleş­
tiririz. Ortak kaynağımızın olduğu gibi, deneyimlerimizin kalite­
sinden sorumlu olmayı seçtiğimizde, bize verilen her bir an için­
de her ne oluyorsa olsun ona karşılık göstermede özgür oluruz. 



1 
ı 
f 

O L A S I L I K  1 3 5 1  

Varolmanın b u  şeklinde, ileriyi planlamanın n e  gereği var­
dır?  Planlama yapmak niyet sürecimizin dönmekte olan çarkı­
na herhangi bir çomağın sokulabileceği ihtimaline inanmaktır. 
Deneyimlerimizin kalitesinden kendimizin sorumlu olduğunu 
bildiğimizde, kim bizi pusuya düşürebilir ki? 

Evimizde bahar temizliği yapıp, yıllardır biriktirmekte oldu­
ğumuz şeylerden kurtuluruz. Aynı aşırı kilo gibi yaşamımız­
da aşırı eşya biriktirip yığmak da içselleştirilmemiş duygusal 
sorunlarımızın sonucudur. Arzumuz geçmişe tutunup gele­
cek ile aramıza bir barikat kurmaktır. Bir kez bu damgalan­
mış duygusal yükü içselleştirdiğimizde, biriktirdiğimiz eşyala­
rın karmaşa olduğunu farkederiz. Bunları koşulsuzca vermek 
özgürleşmektir. Bu varlığımızda bir hafiflik yaratır. 

Çoğu zayıf insan güçlü duygusal yüklerini aşırı kilo gibi 
yaşam deneyimlerindeki karmaşa miktarı şeklinde taşırlar. 

Daha az dram yaratırız. Dram bilinçaltımızın dikkat çek­
mek için ağlamasının dışında nedir ki ? Nasıl kendi ebeveyni­
miz olacağımızı keşfettiğimiz an - ve böylece kendi deneyim­
lerimize rehber, öğretmen olup bakmayı ve bütünlediğimizde 
- drama olan eğilimimizi bırakmaya hazır olduğumuz andır. 
Bu aynı zamanda kendi dramlarını bir başarı gibi sallayan­
larla yollarımızı doğal olarak ayırdığımız andır. Drama duy­
duğumuz arzuyu bıraktığımız an erdeme olan susuzluğumuzu 
uyandırdığımız andır. Tepkisel olarak hareket etmek, 'amaçlı' 
olarak hareket etmemizi engeller. 

Belli insanlar hareket alanımızdan çekilir. Herkes geçmişini 
bütünleme arayışında değildir. Herkes şimdiki zaman farkın-



3 5 2  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

dalığına ulaşmayı aramaz. Herkes bilinçli yaşam arayışında 
değildir. Dün olana tutunup yarın olabilecek korkunç durum­
lar için korku içinde hazırlık yapanlar bu dramatik yanılsa­
madan uyanmayı seçen kişilerin arkadaşlığından keyif almaz. 

Zamana dayalı korkunçlukta uyumayı seçen henüz daha 
dinlenmeye ihtiyaçları olduğundan bunu seçer. Bu nedenden 
ötürü, şimdiki zaman farkındalığını seçtiğimizde yavaş yavaş 
hareket alanımızdan çıkarlar. Bu onlar için daha rahattır çün­
kü bizim gittikçe artan Varlığımızın ışıltısında kaldıklarında, 
bizler onların bastırdıkları duygusal sorunların net aynaları 
haline geliriz. 

Şimdiki zaman farkındalığı suçlamayı ve pişmanlığa yer 
vermez. Yaşamın görünüşteki haksız yaralarını sohbet konu­
su yapmaz. Bunu için, kurban yada galip zihniyetinin üstesin­
den gelmeye hazır olmayanlar, kişisel sorumluluk farkındalığı­
nı yükselten kişilerin Varlıklarıyla toz gibi dağıtılırlar. 

Bakış açımız doğal olarak daha iyimserdir. Neden olmasın 
ki ? Yaşam denyimlerimizden sorumlu olduğumuzda, neden 
her anın keyfini çıkartmayalım? Beklenmedik ve zorlayıcı 
deneyimlerimizin yolumuza en yüksek hayrımıza konuldukla­
rını anladığımızda, en zorlayıcı durumlarda bile iyimser kalı­
rız. Yaşam kolay olduğunda iyimser olmak kolaydır, ancak 
her ne olursa olsun iyimsel olmak için şimdiki zaman farkın­
dalığı gerekir. 

Ancak şimdiki zaman farkındalığı olumlu tutumu zor­
la kabul ettirmez. Zorlamayla olumlu tutum inkarın başka 
bir türüdür. Yaşam deneyimimizde varolduğumuzda, yaşama 
iyimser yaklaşım sıkıcı ya da uydurma değildir. Aksine, kendi-



O LAS IL IK  1 3 5 3  

liğinden ve bulaşıcıdır. 

Olumsuzluk bir çeşit dramdır. Olumsuzluk inkar halidir. 
Olumsuzluk tepkidir. 

Titreşimsel sağlığımızla ilgilenmeye başlarız. Artan şimdiki 
zaman farkındalığıyla, varlığımızın ne olursa olsun değişme­
den kalan bir yönünü deneyimleriz. Ölümsüzlüğümüz öz 'bil­
gimiz' olarak bizi aydınlatır. Hiç değişmeyen bir şeyi hatırla­
rız. Hep olana karşı artan bir farkındalık kazanırız. 

Doğal olarak, varlığımızın bu yönüyle olan ilişkimizi geliş­
tirmeye çalışırız çünkü şimdiki zaman farkındalığımız arttık­
ça, ortak Varoluşumuzun tüm gerçekliğin kaynağı olduğunu 
açıkça belirginleşir. Böylece titreşimsel kimliğimize olan far­
kındalığımızı canlandırıcı uygulamalara yöneliriz. Dinsel öğe­
lerle limitlenen kişiliğimiz kaynağımız olmaktan çıkar. Kay­
nağımız yüzü olmayan, zamansız, aynı anda bir boşluk ve 
de yaşam limanı olan bir Varoluş olur. Bunu merak etmemiz 
doğaldır. Ancak, zamana bağlı olanların aksine titreşimsel 
paradigmaya yapılan girişimler, bizim şu andaki kaynağımıza 
olan yönelme şeklimiz içsel kaynaklıdır. Onu anlamaya çalış­
mayı doğrudan deneyimleme ile değişiriz. 

Avuntu aramayı bırakırız. Ne zaman bilinçaltımızda duygu­
sal bir yükle uğraşsak, kendimizi ondan uzaklaştıracak sonsuz 
yollar buluruz. Bu yüksek sesli müzik, yemek, spor, başkası­
nın arkadaşlığı ya da iş olsun devamlı olarak meşgul ve hare­
ketli olmaya çalışırız. Sakin olarak duramayışımız bir şeyleri 
sakladığımızın kanıtıdır. 



3 5 4  1 VA R O L U Ş  SÜ REC İ  

Kendimizi oyaladığımızda, bu duramadığımız - sadece ola­
madığımız- içindir ve bundan dolayı da kendi güzel varlığı­
mızın hazinesinin keyfini çıkartamayız. Duygusal yüklerimizi 
azaltarak, bu çılgınlığımızı da geçiririz. Doğal olarak rahatla­
rız. Zamana bağlı bilinçle yaşadığımızda, en zor şey yapacak 
birşey olmadığında hiçbir şey yapmamaktır. 

Kendimize karşı daha nazik ve merhametliyizdir. Çocuklu­
ğumuzda koşulsuz sevgi görmezsek, onu haketmediğimiz için 
olduğunu sanırız. Bu bilinçaltımızda kendimizi cezalandırma­
ya ve hor görmeye yol açar. 

Bunun ötesinde, ebeveynlerimiz evlilik ve davranış problem­
leri sergilediklerinde, onların çocukları olarak, bunun çoğun­
lukla bizim Varlığımızdan dolayı olduğunu sanırız. Çocuk ola­
rak yanlış giden herşey için kendimizi suçlarız. Çünkü içimiz­
den deneyimlerimizin kalitesinden kendimizin sorumlu oldu­
ğunu biliriz. 

Ancak, masumca, aynı zamanda ebeveynlerimizin ve kar­
deşlerimizin deneyimlerinin kalitesinden de kendimizi sorum­
lu tutarız. Bu yanlış düşünce bize yaşamda çok çabalamaya, 
gereksiz fedakarlıklara yol açar ve bizi 'yardımcı' haline geti­
rir. Yardımcı haline gelme durumu, ebeveynlerinde madde 
bağımlılığı ya da ağır hastalık olan çocuklarda görülür. 

Bu dünyada, kendimize nasıl bakacağımızı bilmeden büyü­
mek normaldir ve hatta kendimize bakmak zayıflığın ve ben­
cilliğin bir işaretidir. Varoluş Sürecinde ilerledikçe bu yakla­
şımımız değişir. Kendimize bakmamız gerektiğini farkederiz 
çünkü koşulsuz sevgi 'alacağımız' birşey değil ama kendimi-



O L A S I L I K  1 3 5 5  

ze verdiğimiz bir şeydir - ve ancak o zaman başkalarına ger­
çekten verebiliriz. 

Böylece kendimize karşı daha nazik ve merhametli oluruz. 
Başkalarında aradığımız her ne ise, onları ilk başka kendimize 
koşulsuzca vermeyi öğreniriz ve ancak bu şekilde tecrübemi­
ze giren başkalarına koşulsuzca verebilecek doluluğa ulaşırız. 
Kendimize koşulsuz merhamet ve ilgi gösterdiğimizde, dün­
ya bunu yansıtır, böylece bu dünyadaki deneyimlerimiz daha 
nazik ve şefkatli olur. 

Daha az endişe deneyimleriz. Endişe kelimesi içinde "her 
çıkış" kelimelerini barındırır. * * * * (anxiety - any exit) .  Endi­
şe şimdinin farkındalığından kaçıp başka bir yerdeki yanılsa­
maya yönelme arayışıdır. 

Varoluş Sürecinin bir özelliği de bize duygusal bütünleme 
sürecini öğretir. Bu aleti kullanmada ustalaşmak bizim tüm 
deneyimlerimizi, ne kadar zorlayıcı olursa olsun içselleştir­
memizi sağlar. Bunun tutarlı uygulanmasıyla, tüm deneyimle­
ri bütünleyebildiğimizi farkederiz ve yaşam belirsizliklerimiz 
bizim için korku dolu olmadığından endişe seviyemiz azalır. 
Her olayı aşabileceğimizi ve meydan okumalardan içgörü ve 
bilgelik kazanarak gelişeceğimizi biliriz. Şüphelerimiz kabul­
lenmeye ve en sonunda da tüm yaşam deneyimimizi kavrama­
ya dönüşür. 

Sevgiyle kucakladığımız yaşamda neden endişe olsun ki? 

Başkalarına karşı daha merhametli ve sakinizdir. Başkala­
rına karşı daha merhametli ve sakinizdir çünkü aynı gemide 



3 5 6  I VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

olduğumuzu biliriz. Yaşam kolay değildir, özellikle süregelen 
deneyimlerimizin gerçekleşmesinin ardındaki mekanikleri bil­
miyorsak. Varoluş Süreci bu mekanikleri açıklayarak bizi güç­
lendirir. Bize çocukluğumuzdaki izlenimlerimizden nasıl etki­
lendiğimizi ve daha sonra bunu bütünleme seçeneği ile nasıl 
karşılayacağımızı gösterir - bize hizmet etmeyen bu davranış­
ları unutmak ve onları bize hizmet edenlerle değiştirmek. 

Başkalarının deneyimlerini, bu çıkmazlar hepimizin yolla­
rında geçerliyken yargılamak kibirliliktir. Hepimiz izlenimler­
le şekillendik ve yüzeyde nasıl görünüyor olursa olsun bize 
verilenlerle en iyisini yaptık. Herkesin hayatı koşulsuz sevgi­
yi arzulayış biçimlerinin bir göstergesidir. Varoluş Süreci, ken­
di deneyimimizdeki bu çıkmazın gerçekliğini ortaya koyarak 
başkalarının nelerle karşılaştığı konusunda onlarla daha şef­
katli ve sakin olmamızda bize yardımcı olur. 

Yaşamımız bir varış noktası değil bir yolculuk halini alır. 
Zaman içinde yaşadığımızda yaptığımız işi bitirme arzumuz 
bilinçaltımızda onay, tanınma ve koşulsuz sevgi arayışımızdan 
kaynaklanır. Bilinçaltımızda başarılarımızla ve tamamladığı­
mız görevlerimizle sonunda aradığımız koşulsuz sevgiyi alaca­
ğımıza inanırız. Tabi ki bu yanlış bir fikirdir. Olmak için yaptı­
ğımızın hiçbir şeyin yardımı olmayacağını ve yapacağımız hiç­
bir şeyin aradığımız koşulsuz sevgiyi veremeyeceğini anladığı­
mızda, rahatlar ve durumu yeniden değerlendiririz. 

Zaman içinde yaşadığımızda, dikkatimiz olayların sadece 
başlangıcında ve bitişinde, ve sonu olan herşeyin üstündedir. 
Ancak şimdiki zaman farkındalığına girdiğimizde, hiçbirşeyin 
başlayıp bitmediğini farkederiz - herşey sonsuza kadar devam 



OLAS I L I K  1 3 5 7  

eder. Ayrıca, hiçbirşeyin durmadığı daha çok farklı birşeye 
dönüştüğü netleşir. Şimdiki zaman farkındalığı bizi yaptığımız 
herşeyin ötesinde olan sonsuz varlıksallığın özüne uyumlan­
mamız için güçlendirir. 

Sonuç olarak, yavaşlar ve gülleri koklamak için dururuz. 
Hiç acele etmeyiz çünkü, gerçekte, hiçbir yere gitmeyiz (şimdi 
buradayız) .  Niceliği nitelikle değişiriz. Anın keyfini çıkartırız 
ve dikkatimizi sonuçtan uzaklaştırırız. 

Varış noktası bir sonuçken, yolculuk nedensel bir yerdir. 
Şimdiki zaman farkındalığımızı arttırmak sürekli bir yolcu­
luktur. Çünkü kaynağımız sonsuzdur ve dolayısıyla ona yap­
tığımız olan yolculuk da. Neden acele edelim? Günün keyfine 
varalım, derin bir nefes alıp, gülümseyelim ve huzurlu olalım. 

Şükran duygusunu kendiliğinden deneyimleriz. Şükran var­
lığımızın güzel bir barometresidir. Şimdiki zaman farkındalı­
ğına girdikçe herşey için daha çok şükrederiz. Tek bir kuruşu­
muz olduğunda bile yaşam bolluk içinde ışıldar. Herşey iste­
diğimiz şekilde görünmese de, o neşe içinde akar. Ağrı ve acı 
çekiyor olsak da o sağlık yayar. 

Bu tip bir şükretmeyi henüz bunu deneyimlememiş birisine 
anlatmak zordur. Bu tip şükran kıyaslamaya dayanmaz. Bu, 
hiçbir nedene, doğrulamaya ve açıklamaya ihtiyaç duyma­
yan bir şükrandır. Şimdiki zaman farkındalığına girdiğimizde 
duyduğumuz şükran sadece yaşamdaki şeyler, görünüm yada 
durumlar için değil, ama yaşamdaki herşey ve onun bir parça­
sı olmaktan dolayı duyduğumuz sonsuz onura karşıdır. 



3 5 8  1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

Şimdiki zaman farkındalığını kucakladıkça dünyanın yüze­
yinde değişmekte olanın altındaki akışı algılarız. Bunun neti­
cesinde, bizi kucaklayan, saran ve bizi kaderimizde gizemli 
ama ustalıkla ilerleten kaynağın görünmez gücünü hissederiz. 
Bunun ışığında, zorlu yada gözalıcı olsunlar geçmiş düm dene­
yimlerimiz için şükrederiz. Ayrıca gelecek olan tüm deneyim­
lerimiz için de şükrederiz çünkü bize doğru akmakta olan her­
şeyin rahmet ırmağından geldiğini biliriz. 

Duyduğumuz şükran daha çok derimizin gözeneklerinden 
fışkırarak tüm deneyimlerimizi yıkıyormuş gibi hissedilir. Böy­
le bir şükran duygusu zorlanamaz. Bu isteyip gidip alabilece­
ğimiz birşey değildir. Bu kendiliğinden gerçekleşir çünkü biz 
özümüzü seçeriz. İçinde olduğumuz - o olduğumuz için yaşa­
mı huşu içinde içimize çekmemize sebep olur. 

İhtiyacımız olanı aramamız gerekmez, kendiliğinden bize 
gelir. Varoluş Sürecine başlamadan önce muhtemelen tüm 
zaman içinde yaşanlar gibi davranıyorduk. Birşey istediğimiz­
de gidip onu alıyorduk. Onun olması için kan, ter ve gözya­
şı akıtıyorduk. 

İşlerin zorlayıcı olduğu garantilidir ama yeter ki eğlenceli 
olsunlar. Ancak, şimdiki zaman farkındalığını canlandırdığı­
mızda bu tip davranışların kaybolmaya başladığını keşfede­
ceğiz. Daha çok hareketsiz, gözleri kapalı, avuç içleri yukarı 
bakan İyileştirici Buda gibi olacağız. İyileştirici Buda her neye 
ihtiyaç duyarsa onlar zahmetsizce avuçlarında belirir. 

Hepimiz bu kapasiteye sahibiz. Bu kapasite biz şimdiki 
zaman farkındalığı kazandıkça artar. Koşulsuz olarak onu his-



O LA S I L I K  I 3 5 9  

sederek birşeye odaklandığımızda, eğer gerekliyse zahmetsiz 
bir şekilde onun belirdiğini keşfedeceğiz. İhtiyaçlarımızı çeken 
mıknatıslar olacağız. Koşulsuz hissedilen dikkatimizi ihtiyacı­
mız olan şeye ne kadar kendiliğinden odaklarsak, onun daha 
kolay gerçeklik bulduğunu farkedeceğiz. Çünkü Varoluş her­
şeyin ve herkesin içindedir. Tüm yaşam hareketlerinin arkasın­
daki yönetici O'dur. 

Korku, şüphe ve yaşamın bağlılığına olan inancımızın yok­
sunluğu ile örülü, 'kan, ter ve gözyaşı' yolunu seçtiğimizde 
Varoluş biz bitap düşene kadar bu şekilde devam etmemize 
izin verir. Çünkü Varoluş kişilerin işlerine karışmaz. Ancak 
kontrolü bıraktığımızda ve Varoluş'a inanıp güvenerek bizim 
neye ihtiyacımız varsa getirmesine izin vererek, var oluruz. Bu 
İyileştirici Buda'nın Varoluş öğretilerinden biridir. İyileştirici 
Buda frekenası hepimizin içindedir, şimdiki zaman farkındalı­
ğı ile canlandırılmayı bekler. 

Doğa ile daha derin bir bağ hissederiz. Bir kuş, ağaç ya da 
bulut olarak nasıl gerçeklik kazanmış olursa olsun, yaşam 
bu gezegendedir ve şimdiki zaman farkındalığı içerir. Varoluş 
Süreci boyunca canlandırdığımız şimdiki zaman farkındalığı­
nın aynısını içerir. Bunun nedeni ise tek bir Varoluş vardır ve 
hepimizin içinde mevcuttur. Herşey onun gerçekleşmmesi ve 
ifadesidir. Buna uyumlandıkça, bu ilişki dış dünya deneyimle­
rimize o kadar yansır. Ve biz de doğal olarak tüm yaşam form­
larıyla aynı titreşimde oluruz. 

Şimdiki zaman farkındalığına girdikçe, kuşların ya da kele­
beklerin bizim varlığımızdan haberdar olduklarını gösteren 
anlar deneyimleriz. Çünkü öyledir. Zaman içinde yaşadığımız-



3 6 0  I VAR O LUŞ S Ü R E C İ  

da biz hatalı olarak doğanın bilinçsiz ve bihaber olduğuna ina­
nırız. Doğa sadece biz bihabersek öyle görünür. Yanından geç­
tiğimiz her bitkinin, saçımıza değen her rüzgarın bizim Varlı­
ğımızdan haberi vardır. 

Başlangıçta bunu kabullenmek ve hatta kavramak daha 
da zordur çünkü geçmiş mühürlemelerin sonucunda doğanın 
cahil ve bilinçsiz olduğunu farzederiz. Eğer birşey konuşamı­
yorsa onun değersiz olduğunu sanırız. Eğer birşey yürüyemi­
yorsa ona ölü muamelesi yaparız. Genelde doğa sanki cansız­
mış gibi davranırız, ve sanki kuşların sadece gürültü yapmak 
için öttüklerini düşünürüz. Ama doğa canlıdır, sonsuz bilgisi 
vardır ve farkındadır. Diğer insanlar gibi doğa da bizi yansı­
tır. Varoluşumuz arttıkça doğa ile daha bağlantılı hissedeceğiz. 

Sadece varlık göstermeyen bir insan doğaya zarar verebi­
lir. Sadece zaman içinde yaşayan bir insan spor adına öldürür. 
'Zaman içindeyken' kalp merkezimiz kapalıdır ve hareketleri­
mizin çevremizdeki yaşam formlarına olan etkilerini hissede­
meyız. 

Şimdiki zaman farkındalığımız arttıkça doğal çevremize 
olan etkimiz ve onlara ne denli yakın bir şekilde bağlı olduğu­
muz konularında daha bilinçli olacağız. Şimdiki zaman farkın­
dalığımız arttıkça, bu dünyada daha nazik ilerleyeceğiz. Neti­
cesinde, doğal yaşam da bizimle birlikte nazikçe ilerlemekte. 
Onun içinde birleşiğiz. 

Doğal döngülerin bir parçası oluruz. Daha fazla varlık gös­
termeye başladıkça birleşik alandan dalgalanan enerji döngü­
lerinin farkına varmaya başlarız. Aslında, tüm birleşik alanın 



O L A S I L I K  I 3 6 1  

aslında bir enerji döngüsü halinde olduğunu da söyleyebiliriz. 

'Zamanla yaşadığımızda' dolunay, kış ve yaz dönümlerin­
de çeşitli ritüeller ve törenler uygularız.Ancak, şimdiki zaman 
farkındalığına girdiğimizde farklı davranırız. Artık bu tip 
törenlere katılma isteği duymaz ama doğal döngüleri bilmek­
te olduğumuzu keşfederiz. Örneğin, bir dakika içinde gece­
yarısı pikniği yapmaya karar verebiliriz.Yıldızların altına pik­
nik örtümüzü sererken, yukarı baktığımızda dolunayın yük­
selmekte olduğunu görürüz. Ya da bir anda evimizde bahar 
temizliği yapmaya karar verebiliriz ve bu işimizi tamamladığı­
mızda birisi bize dünyanın bir gerilemeden geçtiğini ve 'dağı­
nıklığı toplamak' için iyi bir zaman olduğunu söyler. 

Bu eşzamanlı oluşlar kendimizi şimdiye demirlediğimiz için 
gerçekleşir, birleşik alanımızdaki doğal döngüleri gösteriş yap­
madan biliriz. Çünkü bu döngüler doğal tecrübemizin bir par­
çası olur, fazladan ve olağandışı bir şey yapmamıza gerek yok­
tur. Onları tecrübemizin normal birer parçası olarak kabul­
leniriz çünkü oluştukları her bir anda varlık göstermekteyiz­
dir. Onları hisseder ve ona göre karşılık veririz. Bu döngüle­
rin birer parçası oluruz ve ayrı varlıklar olarak hareket etmez 
ve onları onaylamak için farklı davranışlarda bulunmayız. 
Onlarla bir olduğumuzdan onları 'gözlemleme' ihtiyacı his­
setmeyiz. 

Dünya vitrininin ötesini görürüz. Varoluş Süreci'nin sonuç­
larından bir tanesi de gösterişçiliği söndürmesidir. Kendimi­
zin ne kadar özel olduğunu farkedebilmek için özel kıyafet­
ler giymeye ihtiyacımız kalmaz. İnsanlara burada olduğumu­
zu göstermek için pankartlar sallamamıza gerek kalmaz. İçsel 



3 6 2  I VA R O L U Ş  S Ü R E C i  

benliğimizin günlük yaşamımızdaki dalgalarını hissedebilmek 
için kendimize Kızılderili isimleri vermememize gerek kalmaz. 
Kapımızın üstüne kendimizin 'hizmete hazır' olduğunu belir­
ten bir yazı asmamıza gerek kalmaz. 

Şimdiki zaman farkındalığına bir kez ulaştık mı, kendi zana­
atlerimizi sergilemek zorunda bile değilizdir. Çabamız olmak 
içindir ve Varoluş kimin bizim servisimize ihtiyacı varsa onu 
getirir. Çevremizdeki insanlara ne yaptığımızı, onun hakkında 
konuşarak değil o olarak gösteririz. Bu yaklaşım sadece meza­
fiziksel meslekler için değil herşey için geçerlidir. Tekrarlarsak, 
bu İyileştirici Buda'nın bir öğretisidir. 

Ayrıca kimin servisine ihtiyacımız olduğunu aramaya ihtiyacı­
mız olmadığını çünkü onlarla iletişime hazır olduğumuzda ken­
dilerinin deneyimlerimizde belirdiğini keşfederiz. 

Birçoğumuz zaten bu şekilde yaşıyor. Bunun reklamını yapma­
yız çünkü Varoluş'un her zaman her yerde varolduğunu biliriz. 
Kendimizi satarak başkalarından kar sağlamayız. Kendi hizmet­
lerimizden faydalanması için başkalarını kullanmayız. Müşteri 
aramaz ve onları işimizin devamı için oyalamayız. Kendi sanatı­
mızı mükemmelleştiririz ve Varoluşun bizim dikkatimize ihtiya­
cı olanları bize getirmesine izin veririz. Bu kaynak ekonomisidir. 

Artık olağanüstüyü aramayız. İçinde olduğumuz ana yaban­
cı olduğumuzda olağanüstüyü ararız. Çünkü halihazırda içinde 
bulunduğumuz anın kalıtsal muhteşemliğini ve güzelliğini takdir 
edemeyiz. Bu özel kıyafetlerin, Kızılderili isimlerinin, yapay mes­
lek sıfatlarının ve diğer sahtelik formların da nedenlerinden biri­
dir. 



O L A S I L I K  1 3 6 3  

Ancak, şimdiki zaman farkındalığımız arttıkça bu şekilde 
davrandığımızda ne kadar budala olduğumuzu algılar ve bu 
yapmacık tavrımıza gülüp eğleniriz. Bu kahkaha bizi özümü­
ze döndürür. Kalbimizden gelen bu kahkaha bizi bu kendimi­
zi önemseme saçmalığından özgürleştirir. 

Şimdiki zaman farkındalığına girdikçe, doğal olarak ola­
ğanüstüyü aramayı bırakırız. Tecrübemizdeki her bir olağan 
anın içinde var olduğumuzda - ister duş alalım, yemek yiye­
lim, bulaşık yıkayalım ya da komşumuzla sohbet edelim - tüm 
yaşantımız olağanüstüdür. Yaşamımızı olağanüstü yapan ola­
ğanüstü olanı aramak değil, bize verilen her olağan anı alıp, 
o anın içinde akmakta olan Varoluş'un olağanüstü enerjisini 
kucaklayabilme yeteneğimizdir. 

Rahatlar ve her bir anın olduğu gibi keyfini çıkartırız, zaten 
her bir an birlik kaynağımızın yönetiminde olağanüstüdür. 

Sezgilerimize olan güvenimiz artar. Bu kendimizi düşünmek­
ten, planlamaktan ve dünyayı kontrol etmekten özgürleştir­
memiz için attığımız son adımdır. Dünyayı kontrol etme giri­
şimimiz ortak kaynağımızı kontrol etme girişimleridir. Kay­
nak bizim oyunlarımıza ve dramlarımıza karışmaz ama sonuç­
ta hiçbir şey başaramayız. 

Bu gereksiz durumdan kendimizi kurtarmak için sezgisel yete­
neklerimizle tekrar bağlantı kurmalıyız çünkü sezgi kaynağın sesi­
dir. Sezgi sessiz ve sakindir. Zihinsel bedenimiz gibi tepemizden kibir­
li bir sesle bağırmaz. Nasıl dinleyeceğimizi keşfettiğimizde, bilmemiz 
gereken herşeyi bize net bir şekilde anlatır. Bu ses zamanın ötesinden 
geldiğinden, olmuş olan ve olacak olan herşeyi bilir. 



364  I VAR O L U Ş  SÜ R EC İ  

Sezgilerimize güvenip onları dinlediğimizde gunumuzu 
planlamamıza gerek kalmaz. Güne başlar ve önümüze gelen 
her bir ana dikkat ederiz. Her bir an bir sonrakine nasıl karşı­
lık vereceğimizi gösterir. Alışveriş listesi yapmamıza gerek kal­
maz, onun yerine markete girdiğimizde sezgilerimize açık kal­
mamız yeter. O herkes ve herşey aracılığıyla konuşur. Bir pen­
cerenin hızla kapanmasıyla ya da komşunun havlayan köpe­
ğinin bizi uykumuzdan uyandırmasıyla bir fırtınanın yaklaştı­
ğını haber verebilir. O işyerindeki patronumuz aracılığıyla ya 
da radyodaki bir şarkıyla konuşabilir. Ancak, kendimizi dinle­
mek için eğitmeliyiz - sadece fiziksel kulaklarımızla değil, kal­
bimizle dinleyip hissederek. 

Zor olan yönü sezgimizin her zaman mantıklı olmaması­
dır çünkü şu anda bulunduğumuz zaman çizgisinin ötesinden 
konuşur. Ancak sözünü dinlediğimizde, bizim en yüce hayrı­
mızı düşündüğünü farkederiz. Bize açık unuttuğumuz muslu­
ğu ya da sütün bitmekte olduğunu haber verdiği gibi, yaklaşan 
bir kazayı ve doğal afetleri de bildirir. 

Sezgilerimize güvenmek başarıların en yücesidir çünkü kay­
nağın ağzından içsel kulağımıza doğrudan bir hat açar. Böy­
lece hiçbir aracıya ihtiyacımız kalmaz - hiçbir rahibe, falcıya 
ya da hatta meteoroloj iye. Kaynakla ana hatta sahibizdir. Bu 
durumda korku nerededir?  Endişe nerededir? Bunlar dağılır 
ve biz doğrudan ve yürekten bağ ile kaynağın bizim için olan 
görüşünde ilerleriz. Hayat denen mucizenin içinde huşu için­
de yaşarız. 

Yaşamayı öğrenmek dinlemeyi öğrenmektir. Dinlemek 
anlamaktır. Dinleyebildiğimizde ihtiyacımız olan herşeyi her 



f. 

OLAS IL IK  I 3 6 5  

zaman aldığımızı göreceğiz. 

Bir amaç ile kutsanırız. Varoluş Süreci'nde ilerleyerek, şu 
andaki mevcut durumumuzun altında ya da üstünde olmamı­
zı sağlayabilecek hiçbir şey olmadığını farkettik. Varlık ola­
rak zaten mükemmeliz ve değiştirilemeyiz. Belki tecrübele­
rimiz dengesiz olabilir ama bunları nasıl bütünleyeceğimizi 
artık biliyoruz. 

Olduğumuz şekilde mükemmel olduğumuz kavrayışını uza­
nıp yakalamamız istenir. Gerçek amacımızın yapmamız gere­
ken bir iş olmadığını anlarız. Daha çok, bulunduğumuz yer­
de, burada, şimdi, içinde bulunmaktır. Varoluş Süreci araçla­
rı bizi, ortaya çıkıp tam bir mevcudiyet ile dikkatimizi vere­
rek hazır ve yararlı olmaktan daha üstün hiçbir amacın ola­
mayacağını gözden geçirmeye davet eder. Bunu gerçekleştire­
rek, kaynağın gözleri, kulakları, elleri ve ayakları oluruz. Kay­
nak için yürür, konuşur, yaşar ve severiz. Bizim Varlığımız 
Kaynak'ın Varoluşudur. 

Bunun olmasına izin verdiğimizde, yaşamı incelikle yaşa­
rız ve yaptığımız herşeyin bir amacı olur. Sadece öyleyizdir. 
Hiçbir gündemimiz, planımız ya da çıkarımımız yoktur. Tüm 
durumları bırakırız. Yaşam bir 'bilme ihtiyacı' deneyimine 
dönüşür ve biz gerek duyduğumuz an ihtiyacımız olanı bilece­
ğimize güveniriz. Aynı kaynakla olan ilişkimiz gibi. 

Hiçbir şey almaz, hiçbir şeye karışmaz, hiçbir şeyi bölmez ve 
hiçbir şeyi kontrol etmeyiz. Yaşam deneyimlerimiz ve onun içeri­
ği bizim kişisel ve ortak evrimimizi canlandıran bir alet kutusuna 
dönüşür. Sevmek için yaşarız ve yaşamak için severiz. 



3 6 6  I VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

Bu dünyaya özümüzden bir katkıda bulunuruz. Şimdiki 
zaman farkındalığına girdikçe, en yüksek titreşimli eylemin 
hizmet etmek olduğu aşikar olacaktır - kendi deneyimimizin 
bir parçası olduğu bütüne hizmet etmek. Şimdiki zaman far­
kındalığımız arttıkça, hizmet etme isteği içimizden bir patla­
ma şeklinde yükselir; ve onu takip ettiğimizde bizi neşe dolu 
ve oldukça tatmin edici bir deneyime götürür. 

Yaşamın merkezindeki tecrübelerimizi koşulsuz hizmet 
etmeye adama noktasından daha kutsal bir yerde bulunama­
yız. Bu koşulsuz sevginin çeşmesinin ebedi kaynağıdır. Bu tır­
manabileceğimiz en yüksek zirvedir. Neşe içindeki bu hizmet 
kanatlarını takabilme şansını elde etmek kalbimize sunabile­
ceğimiz en büyük hediyedir. 

Sevgi dolu bir hizmetin ayak izleri kaynağın kalbinden çıkıp 
ona geri döner. İlk önce şimdiki zaman farkındalığımızı ona­
rarak kendimize yardım ederiz. Daha sonra onları mükemmel, 
tam ve oldukları gibi görüp, her adımlarını kutsayarak ailemi­
ze hizmet ederiz. Daha sonra tam olarak uyanmış bir şekilde 
yargısız ve endişesiz bir şekilde gezerek çevremize hizmet ede­
riz. Sonra zamanın sisinden bizi özgürleştirme vizyonunu tuta­
rak tüm şehrimize hizmet ederiz. Ve sonra aldığımız her nefes­
te kaynağın var oluşuna izin vererek ve deneyimlerimizin mer­
kezinde durarak dünyamıza hizmet ederiz. 

Sonra, gerçekten yapabildiğimizde, ortak alanımızın ötesi­
ne bakarak yıldızlara, aya ve güneşe gülümseriz. Bu dünyada 
sunabileceğimiz en yüce hizmet uyanık ve sessiz bir mutlaklık 
durumunda kalmaktır: 



O LA S I L I K  1 3 6 7  

Ben şimdi, burada, uyanık ve hayattayım. Ben insanım ve de 
daha fazlasıyım. Ben maddenin içindeki tam varoluş ve bilinç 
titreşimiyim. Ortak Varoluşumuzdan sana sevgi ile bakıyorum 
ve dolayısıyla takdir ediyorum. Burada seni kendim, kendimi 
de sen olarak hatırlamak için bulunuyorum. Zamanın büyü­
sünden birlikte uyanalım ve birlikte şimdi ve sonsuza kadar 
Ebedi Yaşam şarkısını söyleyelim. 

ŞİMDİKİ ZAMAN FARKINDALIG IN I  SORUMLU BİR 

ŞEKİLDE YAYMAK 

Yeniden uyandığımızda 
Yataktan nazikçe kalkalım 

Sessizce parmak ucumuzda karanlık odadan 
Sabahın ışığına çıkalım 
Ve burada oynayalım. 

Başkalarını yataklarında rahatsız etmeyelim 
Uyuyorlar çünkü hala dinlenmeye ihtiyaçları var 

Uyanıp bizim oynadığımızı duyduklarında 
Mutlaka gelip bize katılacaklar. 

Varoluş Süreci bizi rüyamızdan kalkarak bu dünyadaki 
deneyimlerimizde gerçek sorumluluğun örnekleri olarak yürü-



3 6 8  I VA ROLUŞ  SÜREC İ  

meye davet eder. Bize şimdiki zaman farkındalığı deneyimine 
kendimiz için adım attığımızı öğretir. Bunu başkası işin yapa­
mayız ve bir başkası da bizim için yapamaz. 

Yolculuğumuzun özgün olabilmesi için, zamana dayalı far­
kındalıktan özgürleşip şimdiki zaman farkındalığına atılan 
adımın bizim için, bizim tarafımızdan olması gerekir. Tempo­
muzu tutturduğumuzda bu arayışa olan bağlılığımız farkın­
dalığımızı bizim Varoluşumuzla kutsanan tüm yaşam formla­
rının her bir hücresine yayar.İşte yolculuğumuzun bu nokta­
sında bilinçli olarak şimdiki zaman farkındalığını sorumlu bir 
şekilde yayma görevini kavrarız. 

Sırf biz uyuyor olarak algılıyoruz diye başkalarını uyandır­
mak aptallıktır. Bu kibirdir, müdehaledir ve cahilliktir. Uyku 
bir hata değildir, bir amacı vardır. Bir tohum filizlenene kadar 
uyur. Sadece yaşama hazır olduğu için değil, aynı zamanda 
çevresindeki tüm yaşam formları uyanışını desteklemeye hazır 
olduğu için filizlenir. Bir tohumu filizlenmeye zorlamak onu 
ayrı olarak algılamaktır ve sonuçta ortak alandaki tüm par­
çaların bu uyanış mucizesine olan yakın iştiraklerini gözardı 
etmektir. 

Sorumlu bir şekilde şimdiki zaman farkındalığını yayma 
görevinden bahsetmek için şimdiki zaman farkındalığına olan 
birlikteki yolculuğumuzdan bir adım geri atıp benim kişisel 
yolculuğuma gideceğim. Nasıl yapılacağını anlatmanın en iyi 
yolu benim bu müdehalesiz titreşime olan uyanış deneyimi­
mi paylaşmak. Bu bilgi önemli, varlığımız güçlendikçe, daha 
sorumlu olmamız gerekiyor. Bu bilgi tamlıktan gelir. Tam 
olmadan zarara sebep oluruz. 



( 
( 

ı 
� 
l 
1 

O L A S I L I K  I 3 6 9  

Şimdiki zaman farkındalık durumumuz yükseldikçe diğerle­
rinin bu dünyadaki uyurgezer hallerini algılamız netleşir. Eğer 
uyanmış bir uyurgezerseniz, onların deneyimledikleri bu başı­
boşluğu bilirsiniz. Bir uyurgezer ile karşılaştığımızda yapıla­
cak en iyi şey onları rahat bir şekilde dinlenip doğal olarak 
uyanacakları güvenli yataklarına nazikçe geri götürmektir. 
Onları sarsarak uyandırmak tehlikeli bir hatadır. Ben bu dersi 
zor yoldan öğrendim. Bu içgörüyü şimdi sizinle paylaşıyorum 
ki sizin deneyiminiz daha nazik ve benimkinden daha sorum­
lu bir şekilde işlesin. 

Bu kitabın giriş bölümünde de anlatıldığı gibi, Varoluş Süre­
ci benim bu şekilde bir yöntemin var olması niyetimin açılı­
mıyla oluştu ve ben bunu, bu yola kendim başlayıp, yürüyerek 
keşfettim. Bunun bir 'aydınlanma' olması niyetinde değildim. 
Hala da değilim. Aslında, bu dünyada aydınlanmamış olan 
tek kişi olduğumdan şüpheleniyorum. Bu doğru olabilir çünkü 
bu şekilde zihinsel ve varış odaklı bir kavrama inanmıyorum. 

Bir kez kendi mühürlerimi tam anlamıyla bütünleyip ebedi 
varoluşa tekrar girdiğimde herkes beni sakince zaten bekliyor 
olacak. Bana salladıları pankartta 'Neden bu kadar geciktin?'  
yazacak. İşte yolculuğumun bu noktasında dizlerimin üstüne 
çöküp kendi budalalığıma çılgınca güleceğim. Benim aramak­
ta olduğum ilaç işte bu gülme hali. Ancak, hizmet kavramını 
sevdiğim için (bize hizmet), sonsuz şimdiki zaman farkındalı­
ğına girişimin bana yavaş yavaş ve metodlu bir şekilde olma­
sına yolu net bir şekilde çizebilmek için niyet ettim. Bu benim 
insanlığın erdemine olan ufak bir katkım. Burada içiçe geç­
miş bir paradoksun olduğunun farkındayım, ama bu hayatı­
mın benim önüme geliş biçimi: zihinsel bedenin kavrayışına 



3 7 0  1 VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

dayanıklı ama kalbimin niyetinin netçe görebildiği bir ikilem. 

Şimdiki zaman farkındalığımı toplayarak deneyimlerimde 
yürümeye başladığım ilk başlarda, bunu bilinçsiz bir şekilde 
ümitsizcesine kendimi 'şifalandırma' adına yaptım. Bu yolcu­
luğa şifacılık dünyasına girerek başladım ama kendimin bir 
şifacı olması için değil, acı içinde olduğumdan. Ama şifacı­
lık sanatının farklı yöntemleriyle karşılaştıkça, sadece kendi 
durumumu değil başkalarının durumalarını da etkileyebilme 
olasılığına kapılmış olarak buldum. 

Kibiri besleyen en büyük şey şifacılığa 'meslek' olarak yak­
laşmaktır. Hiçbir uyarı olmaksızın bize gizlice yaklaşır. Bana 
da oldu ve ben bu hastalığa yakalanan çok kişi gördüm. 

Daha kendi deneyimlerimin görüntüdeki dengelerini düzelt­
meden çoktan dünyayı şifalandırmaya çalışıyordum. Kendi 
şişen değerimi kendimi acizane bir'kendi kendinin şifacısı' ola­
rak adlandırdığımı söyleyerek kamufle ederken, aslında ken­
dimi 'şifacı' olarak düşünüyordum. Gizliden gizliye, tüm acıla­
rı dindirecek, yorgunu dinlendirecek ve umutsuza umut vere­
cek, bazı görünmez, mistik ve sihirli yeteneklere açılma fikri­
ni kutluyordum. Bu yaklaşım belki de dini mühürlerin bekle­
nen bir yan etkisiydi. 

Dünyayı bulunduğu umutsuz durumdan kurtarma düşünce­
sinin sarhoşluğuyla kendi acılarımı unuttum ve dünyaya yansı­
makta olan hastalıkları iyileştirme yeteneğimi mükemmelleştir­
meyi güce aç bir şekilde aramaya başladım. Tabii ki, dünyada 
kendi yansımalarım gerçekleşti ve ben dünyayı daha çok şifalan­
dırmak istedikçe, o daha dengesiz bir görünüm almaya başladı. 



O LAS I L I K  1 3 7 1  

Neticede, bu kibirin yolu 'iyi niyetle örülü' görünüyor dahi 
olsa çıkmaz sokağa dönüştü. Tutkulu bir şekilde kendi şifa 
tekniğimi oluşturduktan sonra sorunlarım daha da arttı ve 
benim gibi 'şifalandırmaya' çalıştığım kişilerde hiçbir ilerle­
me kaydedemedi. Kendi dertlerim beni boğmaya ve aşağı çek­
meye başladı. Sonuçta benim yardımıma ihtiyacı olanlardan 
olabildiğince hızlı bir şekilde uzaklaştım. Başka bir şikayeti, 
inlemeyi ya da sızlanmayı duyamayacak haldeydim çünkü acı 
verici bir şekilde özgün olarak onlar için yapabilecek hiçbir 
şeyim olmadığını görüyordum. 

İki yıl boyunca, derin fiziksel sorunlar, zihinsel karmaşa 
ve duygusal hengame çektim. Tüm bu titreşimsel farkındalık 
kendimi, hayal kırıklığı adasına düşmüş bir kazazede gibi his­
settirdi.  Bu durum o kadar yoğunlaştı ki bedensel be zihin­
sel yetilerimi kaybedeceğimi sandım. Çoktan kalbimle olan 
ilişkimi kaybetmiştim. Bütünlüğüme ihanet etmiştim. Şaşkı­
na dönmüştüm ve bu kadar iyi niyetle çıkılmış bir yolun nasıl 
bu şekilde umutsuz durumlara döndüğünü anlayamıyordum. 

Tam bu noktada tam bir umutsuzluğa düşüu bir başkası­
nın şu bilge sözlerini duyup dinleyebildim: 'Kendi öğütlerini 
ne zaman dinleyeceksin? Başkaları için yapmaya çalıştıkları­
nı kendin için ne zaman yapacaksın? Kendi deneyimlerini ne 
zaman şifalandıracaksın? '  

Bunu anladığım ve budala ve  kibirli bir şekilde dünyayı şifa­
landırma isteğimi sonlandırdığını an 'yaralı şifacı' durumun­
dan çıkmaya başladım. Aynaya bakıp yaşamımı nasıl bir teh­
dit altına aldığımı ve tek bir kibir anının bile bu tehditi ger­
çekleştiren deneyimler yaratabileceğini gördüm. Başkasını 



3 7 2  / VA R O L U Ş  S Ü R EC İ  

şifalandıramayacağımı anladım ve benim dünyamda kimsenin 
benden daha fazla bu şifalanma deneyimine ihtiyacı olmadım 
itiraf etmek durumunda kaldım. 

Her zaman olduğu gibi, dünya beni güvenilir ve itaatkar bir 
şekilde yansıtma rolünü oynadı. Kendimi onun bana ihtiya­
cı olduğuna inandırdıkça, o da bana bu yanlış durumu yansıt­
tı. Her yönden benim yardımımı çağırdı. Beni acı veren ağla­
malarıyla ezdi. Bu ıstırabın sonu gelmiyordu. Ama yardıma 
ihtiyacı olanın kendim olduğunu anlayıp, kibir ve gururumu 
üstümden atıp rehberlik istediğimde gerçek yardım her şekil 
ve biçimde gelip beni düştüğüm kendini beğenmişlik çuku­
rundan çıkarttı. Ancak bu andan itibaren dünyama kendime 
nasıl bakmam, rehberlik etmem, kendimi nasıl şifalandırmam 
ve yönlendirmem gerektiğini bana sunmaya başlayan bilge 
öğretmenler dünyama girmeye başladı. Bu öğretmenler ken­
di derslerini verdikten sonra, onlara bağımlı kalmamam için 
girdikleri hızla dünyamdan çıktılar. Bana görevimi verip onu 
uygulamam için yalnız bıraktılar. Hiçbir yardım yoktu. Hiç­
bir müdahale yoktu. Derslerini sevgiyle önüme serdiler ve ses­
siz bir şekilde geri çekilip seçimi yalnızca bana bıraktılar. Hiç­
bir acıma, sempati duymadan yaklaşıp hiçbir endişe duyma­
dan çekildiler. Sadece gerçek güçlenmeyi sunup karşılığında 
hiçbir şey beklemediler. 

Bu benim Varoluş Süreci'ne başlarken ve onu inşa ederken 
ki yaklaşımım oldu. Bu yolculuğa yardımcı olmak için ken­
dimi sunarken, kendimi sadece şimdiki zaman farkındalığı­
nın istekli bir öğrencisi olarak tanımladım. Bir öğretmen deği­
lim. İstekli ama ortalama bir öğrenciyim - bunu şimdi bili­
yorum. Deneyimlerimi bir başarıyla kutsama bizim ortak 



O LAS I L I K  1 3 7 3  

Varoluş'umuzun sorumluluğundadır. 

Kalbimin ve zihinsel bedenimin kapılarını açık tutarak baş­
kalarının öğretmenlik için devam etmesi için elimden geleni 
yaptım. Özünde, bu süreç boyunca kişisel olarak benimle çalı­
şan herkes benim öğretmenimdi. Tüm bu bireyler gelip öğre­
tilerini ayaklarımın dibine bıraktılar. Kendi deneyimlerinde­
ki şimdiki zaman farkındalığını canlandırmaya olan bağlılık­
larıyla, bu sürecin bütünlüğünü sağlamlaştırdılar. Görünüş­
te ben onlara bu süreci uygulamalarında yardımcı oluyordum 
ama durum aslında böyle değildi. Ben ortak Varoluşumuzla 
özgün bir ilişki kurarak nasıl daha etkin bir şekilde şimdiki 
zaman farkındalığını canlandıracağımı keşfetmek istiyordum. 
Onlar, Varoluş tarafından gönderildiler ve bana yolu göster­
diler. 

Bu ışığın altında, bu sürece giren ve benim yardımcı ola­
rak onlara oturmama izin veren herkes bu kitabın oluşumu­
nu sağladı. Bu girişimin özgün kahramanları oldular. Bu kitap 
onlar aracılığıyla sizin ellerinize bırakılan bir hediye. Artık 
onları şifalandırdığımı hiç düşünmüyorum. Her zaman kal­
bimde net bir şekilde kendi deneyimlerimi bütünlediğimi ve bu 
süreci ilerletebilmem için gelenleri seyredip dinleyerek şimdiki 
zaman farkındalığı hakkında edinebileceğim bilgileri öğrendi­
ğimi biliyorum. Buna istinaden, yaşam benim öğretmenim ve 
ben onun öğrencisiyim. 

Bugün, bu yazı içerisinde artık 'şifa' kelimesini kullanma­
dığımı belirtiyorum. Ben 'bütünleme' kelimesini tercih ediyo­
rum. Hiçbir zaman, hiçbir şekilde 'şifacı' olarak çağırılmaktan 
hoşlanmam. Ancak, eğer benim çalışmama bir isim verilecekse 



374  1 VAROLUŞ  S Ü R EC İ  

bunun 'bütünlemeci' olmasını tercih ederim. 

Varoluş Süreci olarak adlandırdığımız süreç başkalarının 
şimdiki zaman farkındalığına olan süreçlerinin taslakları­
nı izleyerek ve benim bu kişilerin önüme bıraktıları öğretileri 
takip ederken çıkarttığım şemayla oluşur. Süreç büyük soru­
lar sorup sakin bir şekilde cevaplarının bütünleşmiş fiziksel, 
zihinsel ve duygusal deneyimler olarak gerçekleşmesine izin 
verilmesiyle başlar. Varoluş Süreci'ndeki herşey gerçek şimdiki 
zaman farkındalığından edinilir - ve ayrıca tüm dikkat dağı­
tıcı deneyimlerinden. Ancak, temeli sağlam bir şekilde tek bir 
kelimenin üstüne kurulmuştur: tecrübe. Bu sürecin içine giren 
herkesi etkilemesinin de sebebidir. 

Kalpten biliyorum ki, bu kitabı bilinçli olarak okumayı 
seçen ve süreci tamamlayanlar, duygusal alemlerinde bir inanç 
sıçraması yaşayacak ve 'kendilerini mezardan kaldırma' dene­
yimini canlandıracaklar. Mühürlenmiş duygusal yükleri bilinç­
li olarak bütünleme ancak en cesur kişinin yürüyebileceği bir 
yoldur. Varoluş Süreci aslında inanç tarafından yaratılmış bir 
inanç eylemidir, böyle bir inanç ışığı altında bu sürece girenler 
tam olarak gereksinim duyduklarına ulaşarak ödüllendirilir. 

Varoluş Süreci'nin herkese uygun olmayabilecek deneyim­
sel bir yolculuk olduğunu hatırlamak önemlidir. Lütfen sakın 
bu şekilde düşünme yanılgısına düşmeyelim. Hazır oldukları 
için, bu sürece hazır olanlar için hiçbir ikna ya da çaba gerek­
meyecektir. Hazır olmayanlar doğal olarak ilgisizlik ve direnç 
gösterirler. 

Bizim işimize yaradığı için başkasına satabileceğimiz bir 
deneyim değildir. Bu, sadece gerçekliğe hazır olanların dene-



OLAS I L I K  I 3 7 5  

yimsel olarak başlayabilecekleri bir yolculuktur. Bazılarımız 
sadece okuyarak tam da ihtiyacımız olanı alabiliriz. Bunun 
yanısıra, hangi aşamadan başlamayı seçersek seçelim, hepimiz 
şimdiki zaman farkındalığının bahçesine tohumlar ekmekte­
yiz - ve her bir tohum kabul edilir, hoş karşılanır ve kutlanır. 
Sadece çok küçük bir tohum ekebiliriz, ama bu bir hardal ağa­
cı tohumu olabilir. 

Hatırlayalım ki bu yolculuğu tamamlayarak - okuyarak ya 
da deneyimsel sürece katılarak - tüm algısal kalıbımızı dönüş­
türürüz ve buna bağlı olarak dünya tecrübemizi. Onu tecrübe 
etmemiz değiştiğinde dünyamız da değişir. Deneyimlerimiz bu 
noktadan çıkacağı için, Varoluş Süreci'nin temel neticelerini 
anlayabilmek için onların deneyimlenerek algılanması gerekir. 

Süregelen tecrübelerimizle karşılaşnğımız herkesle olan deneyimi­
mize şimdiki zaman farkındalığını yayarız. Bu sonuç bu gezegende­
ki -ve ötesindeki - hayatımız boyunca gelişir ve devam eder. Ortak 
Varlığımızla, bu deneyimle kendimize vermiş olduğumuz bu hediye­
yi bu dünyada karşılaştığımız herkesle paylaşırız. Bazıları bizim ekip 
yetiştirdiklerimizi yer, bazılarıysa bize kendi şimdiki zaman farkın­
dalığı bahçelerine nasıl tohum ekeceklerini sorar. Bu iki grup arasın­
daki farkı bilmek bizi müdahale etme yanlışından korur. 

Bu yazı boyunca hiçbir örneklemede bulunmadım. Ancak, yol­
culuğumuzun bu bölümünde sonuca yaklaşırken sizinle paylaş­
mak istediğim bir olay var. Bunu derinlemesine inceleyerek, olası­
lıkların şimdiki zaman farkındalığının canlanmasında yattığını anla­
rız. Jeton düştüğünde, gerçek kimliğimizin- ve kendimize de başka­
larına karşı olduğu gibi koşulsuz yaklaştığımızda mümkün olanla­
rın - haşmetini görürüz. 



3 7 6  I VA ROLUŞ  S Ü R E C İ  

CLIVE ve NADINE' in H ikayesi 

Birgün Clive adında bir kişi arayıp bana çocuklarla çalı­
şıp çalışmadığımı sordu. Oniki yaşında Nadine isminde yakın 
zamanda bir psikiyatri kliniğine yatırılmış bir kızı olduğunu 
söyledi. Kendisine manik depresiflik tanısı konduğunu ve Lit­
yum verildiğini söyledi. 

Clive ayrıca yeni boşandığını ve kızının bunun sonucun­
da eski eşiyle birlikte yaşadığını belirtti. Anlaşılan, boşanma­
larının ardından onun haberi olmadan Nadine bazı garip ve 
öngörülemeyen davranışlar edinmişti. Bu davranışlar şiddetli 
patlamalar ve zihinsel dengesizliği açıkça gösteren hareketle­
ri içeriyordu. O kadar hızlı gelişti ki, eşi bir psikiyatristin reh­
berliğinde Nadine'e ilaç tedavisine başlayıp hastaneye yatırdı. 

Clive bana sinirli bir şekilde bunu duyduğu zaman hemen 
hastaneye gittiğini ve çalışanların tüm karşı koymalarına rağ­
men kızını oradan çıkardığını söyledi. Şimdi, dediğine göre 
evinde oldukça ilaç verilmiş ne yapacağı belli olmayan oni­
ki yaşında bir kız var ve benim ona yardımcı olup olamayaca­
ğımı bilmek istedi. Cevabım onu hazırlıksız yakaladı: 'Hayır. 
Ama buraya gelip bu çalışmayı deneyimlemek istersen, o ken­
disini iyileştirebilir'. 

Ona kısaca çocuğumuz olduğunda eğer çözümlememişsek, 
kendimizin çocukluk mühürlerini doğrudan onlara geçirdiği­
mizi anlattım. Ona çocukların bizim onlara geçirmiş olduğu­
muz bu mühürleri bütünleyecek kadar kendi özgün deneyim-



� 
1 

) � 1 
1 

O LAS I L I K  1 3 7 7  

leri olamayacağını söyledim. Tüm sorunlu çocukların aslında 
sorunlu ebeveynlerin yansıması olduğunu söyledim. 

Sonra ona eski karısının kızlarının bu durumuna olan tutu­
munu sordum. Bana gerçekten endişelendiğini ama psikiyat­
ri kliniğinin bununla ilgilenmesini yeterli bulduğunu - bu 
Nadine'in Lityuma bağlı olarak akıl hastanesinde yaşaması 
anlamına gelse de - söyledi. Evde Nadine ile başa çıkamadığı­
nı, böyle bir niyetinin de olmadığını söyledi. Eşi Nadine'i yanı­
na alıp bakmaya istekli olmasa da kendisinin Nadine'i aldığını 
çünkü kızının bu durumda kalmasına bir dakika daha katla­
namadığını söyledi. Onun durumunu görmenin kendisini sars­
tığını söyledi. 

Ona bu kısa sohbetimizden, kızına karşı duyduğu bu derin 
endişeden dolayı ve bana bu şekilde yaklaştığından kızının 
durumunun kendisinin bütünlenmemiş çocukluk sorunlarının 
bir yansımasının kanıtı olduğunu anlattım. Onun için bu olay­
dan bu kadar derin etkilenen taraf olduğunu belirttim. 'Cli­
ve, kızının hiçbir sorunu yok. Senin bütünlememiş olduğun 
çocukluk mühürlerini yansıtıyor. Sen bu bastırılmış duygusal 
yükleri bütünlediğinde, o da eşzamanlı olarak sağlığını geri 
kazanacak' dedim. 

Anlaşılacağı gibi irkildi. Daha önce hiç böyle bir yakla­
şım duymadığını söyledi. Ben de ona kendisi oniki yaşınday­
ken neler yaşadığını sordum. Telefonda bir sessizlik oldu. Sesi 
zayıf olarak geri geldi ' Babam bizi terketti. Benim başımdan 
oniki yaşındayken birşey geçtiğini nereden bildin ? '  Ona kısaca 
yedi yıllık döngülerden bahsettim. Ona daha sonra kendi geç­
miş durumlarının kızının yaşam deneyimlerinde düzenli yine-



3 7 8  I VA R O L U Ş  SÜ REC İ  

lemekte olduğunu farkedip farketmediğini sordum. Boşanma 
sonucunda kızını terketmesinin onun tekrarlayan kalıbının 
kızının hayatındaki etkisi olduğunu görebiliyor muydu? Bana 
bu ana kadar, kızının durumu ile kendi gençliğinin bir ilişkisi 
olduğundan habersiz olduğunu söyledi. 

Bugün bile Clive'in 'duygusal mühürleme'den bu surecı 
kendisi tamamlayana kadar neyi kastettiğimi tam olarak sin­
direceğini ya da yedi yıl döngüsünün doğasını anlayacağını 
düşünmüyorum. Kızına yardımcı olmam yerine kendi dene­
yimlerini bütünlemeyi hem ümitsiz hem de kendisi gibi ben 
de Nadine'e ilaç verilmesini kesinlikle tasvip etmediğim için 
kabul etti. Ayrıca kızının şu anki durumu ile kendi bütünlen­
memiş duygusal durumu arasında bir bağ kurması da kendisi 
için oldukça güçlü bir içgörüydü. 

Clive Varoluş Süreci'ne hemen başlamayı kabul etti. Ayrı­
ca Nadine'e verilen Lityum'u adım adım azaltarak kendi süre­
ci bittiğinde onun da ilacı bırakması için ne kadar zamanı ola­
cağını hesaplamayı kabul etti. Ancak aklımızda tutalım ki 
Clive'in bir kişisel yardım ile deneyimlediği süreç bu kitap ile 
içinden geçtiğimiz süreçten farklı. Bu kitapta sunulmuş olan 
sürece ek olarak, haftada bir üç saatlik yardımcılı nefes sean­
sı, buna eşlik eden benim tarafımdan kişisel aynalama ve ılık 
suda üç defa üçer saatlik su seansı uygulandı. Bunların hiçbi­
risi tek başına denenmemelidir. 

Size Clive'in Nadine ile birlikte geçirdiği on haftalık süre­
cin kolay olduğunu söylemeyeceğim, ama ikisi için de eşsiz ve 
gerçek bir deneyimdi. Vermiş olduğum Varoluş Süreci şeklini 
(artık sunmadığını bir hizmet) tamamlamaya olan kararlılığı 



' 

O L A S I L I K  I 3 7 9  

ile baba ve kızı arasındaki yakın bağ tekrar canlandı ve neşe 
adım adım evlerine geri geldi. 

İlk üç hafta Clive sürece inanç ve endişeli bir babanın umut­
suzluğuyla dolu olarak devam etti. Benim şahsi olarak onun 
bu arayışının mutlak sonuçlarından hiçbir şüphem yok çünkü 
Varoluş Süreci'nin bütünleyici kapasitesinin birçok kez şahidi 
oldum. Devam etmekten başka çaresi yokmuş gibi görünüyor­
du ve başlangıçtaki birkaç hafta benim bütünlemeyi gerçekleş­
tirmeye olasılığına olan inancıma tutundu. 

Clive kendi duygusal bedenindeki travmalara dokunup 
onları bütünledikçe mucizevi değişimler meydana geldi. İşten 
eve geldiğinde Nadine'in durumunda ani, açıklanamaz deği­
şimler keşfetti. Kafasını inanmaz bir şekilde iki yana salla­
yarak seanslarına geldi. 'Bana artık bağırmıyor' 'Dün akşam 
mutfakta oturup benimle konuştu'ya ve 'Dün akşam sorma­
dan benimle bulaşıkları yıkadı'ya, bu da sonraları 'Bugün ara­
bada bana sarılıp beni sevdiğini söyledi'ye dönüştü. 

Clive'in on haftası tamamlandığında Nadine okula geri dön­
müştü, ilacı tamamen bırakmıştı ve herhangi bir genç kız gibi 
olmuştu. Eski eşi özellikle Clive, Nadine'i kendisine birlikte 
zaman geçirmeleri için bıraktığında şaşırdı. Nadine'in okul­
daki başarısı öğretmeninin Clive'i arayıp öveceği kadar gelişti. 

Clive benimle son seansını tamamladığında bana 'Dünya­
nın neden bu çalışmadan haberi yok? '  diye sordu. Tabii ki, 
ben gülümsedim çünkü biliyorum ki herşeyin bir zamanı ve 
yeri var. Bana neler yaşadığını anlatan bir kitap yazmak iste­
diğini söyledi. Biliyorum ki bu onun şimdiki zaman farkın-



3 8 0  1 VAROLUŞ SÜREC İ  

dalığının sunduğu çiçekler ve meyvelere olan minnettarlığını 
anlatmasının bir yolu. Umarım bu dünyadaki tüm Clive'ler ve 
Nadine'ler için Nadine'in hikayesini bir gün yazar. Olmadı, 
onun sesi bu örnekleme ile paylaşılır. 

Clive ve Nadine'in hikayesi birçok hikayeden sadece biri. 
Onların hikayesini paylaşmayı seçtim çünkü kalpten bilmeni­
zi istiyorum ki, Varoluş Süreci bizim etrafta dolaşarak bu dün­
yayı ya da herhangi bir kimseyi şifalandırmakla ilgili değil. 
Bu süreç müdahale etmede kullanmak için değil. Başkasına 
onların olması gerektiğini düşündüğümüz kişi olabilmeleri 
için Varoluş Süreci'ni önermemeliyiz.  Hatırlayalım ki iyilikle 
örülmüş bir yol çoğunlukla kötü sonuçlar doğrabilir, özellikle 
de bilinçaltımızdaki niyetimiz bizim yaşam resmimize uyma­
ları için başkalarını değiştirmek olduğunda. Başkalarında sev­
mediğimiz bir özellik olduğunda, gözlemlemekte olduğumuz 
dış durumu değil kendi içimizde ilgili duygusal yükü bütünle­
yerek kendi algımızı değiştirmeliyiz. Clive ve Nadine'in hika­
yesiyle algıladığımızda, onun mucizesi şimdiki zaman farkın­
dalığını koşulsuz olarak canlandırdığımızda herkesin yararı­
na olmasıdır. 

Özden canlandırılan şimdiki zaman farkındalığı olgun bir 
şeftalinin kokusu gibi yayılır. 

ŞİMDİKİ ZAMAN FARKINDALIGININ YAPISAL SÜRECİ 

'Dünyayı şifalandırmak' olan hatalı arzumun üstesinden 
geldikten sonra özsel tamlığa olan yolculuğuma başlayabil­
dim. Kendime bakmaya ve şu andaki deneyimlerimde rahat-



1 

1 
r 

� 
l 

ı 

D LA S I L I K  1 3 8 1  

sızlığa sebep olan bariz mühürler üzerinde çalışmaya başla­
dım. Daha sonra aileme baktım, bir aynaya baktığım gibi ve 
bu yansımaları daha neleri bütünlemem gerektiğini bulmak 
için kullandım. 

Yakın ailemiz bizim bütünlenmemiş mühürlerimizin en net 
ve dürüst yansımalarıdır. Duygusal olarak bizi üzen, yakın aile 
üyelerimizde 'yanlış' bulduğumuz herşey aslında bizim soru­
numuzdur. Bu yutması zor bir haptır, ama bu kuralın hiçbir 
istisnası bulunmaz. Ailemiz bizi yansıtır - onları ailemiz yapan 
da budur. Hoşumuza gitmeyen yansımaları temizlemek iste­
ğiyle aynayı temizlemeye yanlışını yaptığımızda, mutsuz aile 
enkazına ekleme yaparız. Ama bizim dürüst yansımalarımız 
olacak kadar bizi seven yakın ailemizi kucakladığımızda , 
mucizeler yaratırız. 

Bir zamanlar ben ailemden kaçardım. Onların yerine herke­
sin arkadaşlığını yeğlerdim. Bugün, şimdiki zaman farkında­
lığının getirdiği kutsamalar ve içgörülerle, yakın aileme bakı­
yorum ve onları mükemmel olarak algılıyorum. Eskiden onlar 
hakkında değiştirmeye çalıştığım herşey şimdi fiziksel olarak 
benim deneyimimde bulunmadıklarında onlar hakkında özle­
diğim herşey. Bugün neşeli bir aile ile kutsamış durumdayım, 
bu onları değiştirdiğim için değil onların bana yansıtmak­
ta olduğu deneyimlerimi düzelttiğim için. Onların karanlık 
olduğu benim görüşümdü. Onlar üstlerindeki mühürler değil, 
ortak Varoluş'un eşsiz ifadeleri. 

Ailemizle huzur farkındalığına eriştiğimizde, çevremiz, son­
rasında şehrimiz, ülkemiz ve son olarak tüm kıtalar ve geze­
genimiz için şimdiki zaman farkındalığı yaymaya başlarız. Bu 



3 8 2  1 VAROLUŞ  SÜ REC İ  

benim devam etmekte olan yolculuğumda sarıldığım niyet. 

Bu kitap yaşadığım gezegeni ya da onu paylaştığım insan­
ları değiştirmek için yazılmadı, bizler zaten mükemmel olarak 
yaratılmışız. Bizler mühürlerimiz değiliz ve bundan dolayı da 
görünüşümüz, davranışlarımız ya da onun tarafından yansı­
tılan durumlar değiliz. Ancak, bu kitabı rahatsızlık yüklü bir 
deneyim geçirmekte olan herkese bir davet olarak sunuyorum. 
Bu kitap duygusal olarak yüklenmiş durumlarımızın sorumlu­
luğunu nasıl üstlenebileceğimizi bize göstererek tecrübelerinin 
kalitesini değiştirmek isteyen herkese yardımcı olacaktır. 

Bugüne kadar, kimseyi değiştirmeyi başaramadım. Ve kay­
nağa bunu böyle kıldığı için teşekkür ediyorum, ortak Varolu­
şumuzun bu güzel yaratımdaki ifadelerine müdahale etme ara­
yışında değilim. Eğer bir eksiklik deneyimliyorsam, bu benim 
eksiklik algımdan dolayıdır. 

Var olup olmadığımı nasıl anlarım? Bu dünyadaki deneyim­
lerime bakıp, geçmişte farklı davranmam gerektiğini düşün­
düğüm durumlar algıladığımda ve önümde oluşmakta olan 
durumları değiştirmek gerektiğini düşündüğümde 'zaman' 
denen aldatıcı yerde yaşadığımı bilirim. Zaman hiçbir şeyin 
hiçbir zaman doğru olmadığı bir yerdir - şimdi. Ama dün­
yama bakıp, onun güzelliğini algıladığımda, tüm mükemmel 
kusurlarıyla, yaşam dolu - ve hiçbir neden olmadan her bir 
anında ve parçasında içinde bulunduğumuz için şükrettiğimiz­
de - o zaman şimdi ve burada olduğumu bilirim. 

Yaşamın olduğu 'herşeyi' kucaklamak benim uzun 
'zaman'ımı aldı. Şimdi hepsiyle derin bir sevgi paylaşıyorum, 



O LAS I L I K  I 3 8 3  

çünkü hepsi kaynağın benim için olan ifadesi. Yaşamın yüzün­
de değiştirmek istediğim tek bir çil bile bulunmaz. Tabii ki 
hala düğmeme basılan durumlar mevcut; ama bunlar halen 
bütünlemem gereken mühürlerim olduğu için. Hastalıkta ve 
sağlıkta, zenginlikte ve fakirlikte, gençlikte ve yaşlılıkta, uyku­
da ve uyanıkken her bir anı seviyorum ve değerli kılıyorum. 

Yaşam benim kaynağım ve şimdiki zaman farkındalığı da 
benim şükran dualarımı sunduğum mihrabı. Şu anda, hiç­
bir şey istemiyorum. Şu anda, istemediğim hiçbir şey yok. Şu 
anda, ihtiyacım olana sahibim ve sahip olduklarım ihtiya­
cım olanlar. Başka nasıl bir yol olabilir ki ? Eğer varsa bu ben 
andan uzaklaştığım içindir. Kalbimde, şu anda sonsuz ve ebe­
di ortak Varoluş'umuzun sıcak ve yükselen gülümsemesini his­
sediyorum. Bu yolculuk devam ettikçe ben memnuniyetle yol­
cusu olacağım. 

Biliyorum ki, şimdiki zaman farkındalığının canlanmasıyla 
bu kitapta yazılabileceklerin ötesine açılan kapılar var. Bunlar 
varlıksallık durumuyla sadece şimdiki zaman farkındalığının 
kişisel tecrübesi yoluyla kurulan iletişimdir. Bu benim kendimi 
elimden geldiğince sakınmadan bıraktığım bir alemdir. Bunlar 
sizi yönünüzü bulmaya davet ettiğim maceralardır. Bunlar sizi 
sormak için cesaretlendirdiğim büyük sorulardır. 

Zamana bağlı dünyanın iddiasının aksine, bu gezege­
ne barış getirmek için gelmedik. Böyle bir amaç kuruntu­
lu ve dikkat dağıtıcıdır. Bu gezegen tarafsızdır. Öyle ki, kişi­
sel sorumluluğunu alarak gelişime hazır herkes için mükem­
mel bir 'kurgu'dur. Bizler buradayız çünkü 'olmak için kur­
gulandık'. Buradayız çünkü sonu gelmeyen çabaların oyala-



384  I VAROLUŞ  SÜREC İ  

malarına rağmen 'olmak' için davet edildik. Bu Dünya oku­
lu aynaların büyük salonu. Dikkat edelim, İngilizce'de dünya 
ve kalp aynı harflerin farklı sıralanmasıyla oluşur. u >f * * ( ing. 
Earth - Heart) 

Bizler barışı şimdi ve burada bulunurken ancak bu farkın­
dalık titreşimini gerçekten kalbimize sunduğumuzda algıla­
yabileceğimizi keşfetmek için bulunuyoruz. Bizim için barış 
ne ise, ona olan farkındalığımızı sunduğumuzda dünya bir 
ayna olarak bu oyuna güler. Ve her daim orada olan, barış için 
sunulmuş olan farkındalığımız her yönden çağlamaya başlar. 



BÖLÜM V 

SÜREKLİLİK 





S Ü R E K L İ L İ K  1 3 8 7  

VAROLUŞ SÜRECİ BOYUNCA sayısız tohum ektik. Bu yolculuk 
bizim şimdiki zaman farkındalığına yeniden uyanışımızın ilk­
baharıdır. Bu süreci tamamlayarak, deneyim bahçemizin bol 
ve cömert olmasını sağlarız - o kadar ki, başkalarını bu şen 
gölgenin, güzel ve bereketli meyvelerin ve çiçeklerin keyfini 
birlikte çıkartmaya davet ederiz. Sürekli olarak muhteşem bir 
olasık titreşiminde kalırız ve diğerleri bunu hisseder. Bu tabii 
ki, biz ancak ekmiş olduğumuz tohumlara bilinçli olarak bak­
tığımız müddetçe devam edecektir. 

Bu metnin sonuna gelirken, Varoluş Süreci'ne göre 'tamam­
lamanın' 'bitirmek' anlamına gelmediğini biliyoruz. Bu özel 
yolculuğu tamamlamak deneyimlerimizin kalitesinin - neden­
sel hissedilen tarafı - tam sorumluluğunu kabul etmeye hazır 
ve istekli bir farkındalık durumuna girmemiz anlamına gelir. 
Bu kendimizi farkındalığımızın nedenselliğine yükseltmemiz 
anlamına gelir. Bilinçli olarak farkındalığımızın nedenselli­
ğinde yaşamamız, bereketli topraklara devamlı olarak tohum 
ekmeye benzer. Sürekli bir olgunlaşma durumudur. 



r 

3 8 8  I VA ROLUŞ  SÜREC İ  

Bilinçli nedenselliğe girmenin yanısıra Varoluş Süreci'ne 
göre tamamlama kişisel sorumluluk farkındalığına doyduğu­
muz anlamına gelir. Bunun için, bilinçli hissedilen deneyim, 
düşünceler, kelimeler ve sözlerle ekmiş olduğumuz tohumlar 
toprağı delip gün ışığına çıkarken onları sulamaya ve onlara 
bakmaya istekli ve arzuluyuzdur. Yaşamın her bir anını bilinç­
li yaşamaya niyet ederiz çünkü başka bir yolu yoktur. 

Deneyimlerimizin her bir anını şimdiki zaman farkındalı­
ğımızı sulayıp besleyecek şekilde kucaklamaya çalışırız. Şim­
di bunu nasıl başaracağımızı biliyoruz: tepkinin yerine kar­
şılığı seçip, kurban ya da galip yerine bir araç olarak. Varo­
luş Süreci'ndeki bu son nokta kısaca ilerde bizi bekleyen yolu 
anlatmaktadır. Bize 'bir neden' olarak yaşamanın titreşimi ve 
böyle güçlü bir niyetin sorumluluğu hakkında değerli içgörü­
ler sunar. Bize aynı zamanda titreşimsel farkındalığa bilinçli 
yaklaşım araçlarını hediye eder. 

ÖZGÜRLÜK SORUMLULUKTUR 

Artık Varoluş Süreci yolculuğumuzu başarıyla tamamladık, 
artık bu kitabı bitirmeden önce paylaşacağımız birkaç içgörü 
kaldı. Biraz daha ilerlemeden önce bu güzel ve derin yolculu­
ğu tamamladığınız için kendinizi takdir edin. Neler yaşadığı­
nızı sadece siz biliyorsunuz onun için sadece sizin takdiriniz 
geçerlidir. Bilin ki, her ne yaşadıysanız ve bunların neticesinde 
neler yaşayacaksanız hepsi doğrudur. Süregelen içgörüleri ara­
yıp bulmak sizin hazinenizdir. 



j 1 
( 
ı 

S Ü R E K L İ L İ K  1 3 8 9  

Varoluş Süreci'ni okuyarak ya da deneyimsel olarak uygula­
yarak, böyle bir tecrübeyi tamamlamak hiç de küçük bir başa­
rı değildir. Özsel bir şey başardınız. Yaşam kalitenizde özsel 
bir hareketi canlandırdınız. Bu noktaya ulaşmak için kişi­
sel cehenneminizden geçmiş olabilirsiniz, onun için durmak 
yerindedir, bir dakika için nazikçe bağlantılı nefes alın, içi­
nizden gülümseyin ve bu anın tadını çıkartın. Çok iyi bir iş 
çıkarttınız. Kendinizi, yaşam tecrübenizi ve karşılaştığınız her­
kesi kutsadınız. Bravo ! 

Şanslıyız ki, bu hiçbir şeyin sonu değil. Bu an, bu derin yol­
culuğun şimdiki zaman farkındalığının devamlı tecrübesine 
dönüştüğü noktayı temsil eder. 

Esasında Varoluş Süreci ile gerçekleştirdiğimiz şey, yaşam 
deneyimlerimizin gemisini rotasını en sonunda kendi lehimi­
ze olacak şekilde çevirmektir. Artık zamana bağlı zihniyetten 
-onun derinlerine ilerlemek yerine - uzaklaşıyoruz. Bu yolcu­
luğun olgunlaşan meyvelerini ve çiçeklerini toplayacağız çün­
kü bu yolculuk bize kaçınılmaz olarak ebediyetin farkındalığı­
nı sunar. Artık yavaşça çok uzun bir bilinçsiz uykudan gerçek­
ten yaşanan hayat tecrübelerine tutunarak uyanıyoruz. 

İşte bu noktada sorumluluk sahibi insanlar olarak yaşamak 
önem kazanıyor. 

Şu anda doğru istikamette gitmemiz ellerimizi direksiyon­
dan kaldırabileceğimiz anlamına gelmez. Sorumlu yaşam bizim / 
deneyimlerimizin daha kolay akışını sağlasa bile, sorumlulu-� ğa olan farkındalığımızın otomatik pilot düğmesi bulunmaz. 

\ Sorumluluk hakkında bilinçsiz olan hiçbir şey yoktur. Aksine, 
1 
f 
) 



3 9 0  1 VA R O L U Ş  SÜREC İ  

şimdi her zamankinden çok daha aktif olarak yaşam deneyim­
lerimizin direksiyonunu tutmak durumundayız. Bu noktadan 
itibaren, aşağıdaki benzetmeyi akılda tutmak yararlıdır: 

Bir pilot çok nadir olarak rotasında kalır. Devamlı olarak 
rotasını düzeltmek durumundadır çünkü uçak atmosferik tür­
bülans rüzgarlarıyla sarsılarak, sürekli öngörülen uçuş rota­
sından çıkar. Neticede pilot bunu dengelemek için devamlı 
rotayı düzeltir. Bu şekilde devamlı bir dengeleme istenen varış 
noktasına ulaşabilmek için gereklidir. 

Hatırlayalım ki, bu kitabı tamamlayarak tecrübelerimizin bir­
çok yönünde özsel bir hareket başlattık. Şimdi artık daha önce 
çalışmayan bir trenin raylarda gün geçtikçe hızlanarak gidişi gibi­
yiz. Eğer her bir anın kalitesine olan sorumluluğumuzu üstlen­
mezsek kaçınılmaz olarak çarpışırız. Varolma niyetimizi ve şim­
diki zaman farkındalığı ile olan ilişkimizin lokomotifini aniden 
durdurursak yaşamımızın birçok yönünü temsil eden vagonların 
ağır yükleri bizi özümüze olan bilinçli yolculuğumuzun rayından 
çıkartabilir. Şu anda önümüze gelen çıkmaz budur, artan farkın­
dalık artan sorumluluk getirir. 

Çarpışma kendimizi bilinçsizliğe bırakmamızın bir sonucu­
dur. Çarpışma, kendimizin çözümlenmemiş geçmişin hayali yan­
sımalarıyla yaptığımız ölümcül dansa izin vermektir. Çarpışma, 
bilinçaltımızdaki korku, öfke ve acıyı dünyanın tarafsız ekranına 
yansıtmaya devam etmektir. Çarpışma, kendimizin fiziksel dağıl­
masına, zihinsel karışıklığına ve duygusal dengesizliğine izin ver­
mektir. Çarpışma duygusal bedenimizde henüz bütünlemediği­
miz yüklerin sonuçlarının sorumluluğunu almamaktır. 



1 i � 

l 
ı 
1 
1 
\ 
} 
ı l t 
( 
l ' 
f i \ 

S Ü R EKL İL iK  I 3 9 1  

Şimdiki zaman farkındalığımızı arttırmayı v e  korumayı seç­
meyerek çarpışmayı seçtiğimizde bu sefer artık tecrübemizin 
işleyişine olan cahilliğimizi öne süremeyiz. Bu sefer bilinçsizli­
ği seçersek bunu bilinçli olarak yaparız. Çarpışma kaçınılmaz 
değildir. Ancak, yine de arada bir kendimize sorumlu olmanın 
tercih edileceğini gösteren deneyimler yaratabiliriz. 

Niyetimizdeki kararlılığımızı sürdürmemiz ve odağımı­
zı kaybettiğimizde gerekli düzenlemeleri yapmak - başka bir 
deyişle karşılık vermek - bizim sorumluluğumuzdur. Kaçınıl­
maz olarak farkındalığımızdan kaçan ve niyetimizin kumaşın­
da sökükler yaratıcı deneyimlerimiz olacaktır. Neden? Yaşam­
daki atmosferik türbülanslar ve bizim fiziksel, zihinsel ve duy­
gusal birleşik alanın enerj i döngülerini tecrübemiz, bizi devam­
lı olarak rotamızdan çıkartır. Onun için nasıl karşılık verece­
ğimizi hatırlamalıyız. Bu dünyada yaşarken deneyimlerimize 
bilinçli olarak karşılık vermek zorundayız. 

Niyetimiz uçuş planımızdır. Bilinçsizce 'zamana' karıştığı­
mızı hissettiğimizde buna bilinçli olarak nasıl karşılık veririz ? 
Gerekli düzeltmeleri ve dengelemeyi nasıl yaparız? 

Her ne yapıyorsak bırakır ve şimdiki zaman f arkındalığı­
mız tamir olana dek bağlantılı nefes alırız. Bu kadar basit. Bu 
kadar net. 

Deneyimlerimizdeki türbülanslar karışıklık yarattığında 
bağlantılı nefes almak şimdiki zaman farkındalığımızı onara­
rak bize niyetimizi hatırlatır. Bağlantılı nefes almak bizi ger­
çekleştirebileceğimiz çarpışmanın enkazından kurtarır. Diş 
fırçalama gibi 15 dakikalık nefes çalışmamızı günlük haya­
tımıza geçirdiğimizde kendimizi Varoluş-kaybolmasına karşı 



3 9 2  I VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

koruruz. Nefes rutinimiz bizim sorumluluğumuzdur çünkü 
tüm yön bulma ayarlarımızı yapmış olduğumuz, bilinçli oluş­
turulan iç rotamızı korur. Yoğun türbülanslarda nefes rutini­
miz bizim emniyet kemerimizdir, afet zamanlarındaki yaşama 
tutunuşumuz ve karmaşada pusulamızdır. 

Bizler tecrübelerimizin merkezindeyiz ve hep öyle olacağız. 
Tecrübelerimiz sadece biz onların içinde olduğumuz için ger­
çekleşir. Onun için mümkün olduğunca mevcudiyet gösterme­
ye devamlı bağlı kalmak bizim sorumluluğumuzdur. İçimizde­
ki barışa olan farkındalığı korumak için her gün bilinçli ola­
rak birkaç dakika huzuru hissetmeyi seçmek bizim sorumlu­
luğumuzdur. Kavuşmayı istediğimiz herşeyi koşulsuz olarak 
kendimize vermemiz bizim sorumluluğumuzdur. Vermekten 
keyif aldıklarımıza kendimizi koşulsuzca açarak kabul etme­
miz bizim sorumluluğumuzdur. Hangi çalışma ile sağlıyorsak, 
tecrübe gemimizin dümenini özümüzdeki titreşimsel benliği­
mizin kalbine çevirmek bizim sorumluluğumuzdur. Masumi­
yetimizi hatırlayıp, doğal neşemizi, eğlencemizi ve yaratıcılı­
ğımızı beslemek bizim sorumluluğumuzdur. Kendimize koşul­
suz sevgi vermek bizim sorumluluğumuzdur. Bize bir kez daha 
bilinçli bağlantılı nefes almamız için verilmiş olan 'şimdi' 
dediğimiz ebedi kıymetli deneyimi takdir etmeyi arada sıra­
da durup hatırlamak bizim görevimizdir. Capcanlı bir hayat 
yaşamak bizim sorumluluğumuzdur. 

Bu kitabın başından itibaren, Varoluş Süreci'ni gözden 
geçirdiğimizde, metin boyunca yolculuğumuzu desteklemek 
için verilmiş olan algısal araçların sayısıyla şaşkına dönece­
ğiz. Yaşam denen bu muhteşem yolculukta yönümüzü bilinçli 
bulabilmek için artık iyi bir ekipmanımız var. Bu kitabı uygun 



; 
l 
i 1. i 
1 
l 

1 

S Ü REKL İL İK  1 3 9 3  

hissettiğimiz anlarda tekrar okuduğumuzda, içerdiği içgörü­
ler hakkında daha fazla kavrayışa sahip olduğumuzu keşfe­
deceğiz. Bu kendi içinde kendi farkındağımızın ne kadar çok 
ve hızlı büyüdüğünün bir göstergesidir. Bu kesin olarak bizi 
ortak Varoluş'la olan bilinçli ilişkimizin sonsuz ve nefes kesici 
potansiyeline bilinçli uyanışımız için yüreklendirecektir. 

Bir bütünleme süresinden sonra, birçok kişi gibi, daha derin 
bir içgörü için bu deneyimi tekrarlamayı ya da metni tekrar 
okumayı seçebiliriz. Bu süreç gerek hissettikçe tekrarlanabilir. 
Bizi hep olduğumuz noktada karşılar ve şimdi zaman farkın­
dalığının derinlerine götürür. Deneyimlerimiz her zaman ger­
çektir. 

HER GÜLÜN DİKENİ VARDIR 

Varoluş Süreci'nin önümüze koyduğu bir içgörü de yaşam 
bir güle benzer ve her gülün de dikeni vardır. Ortak kayna­
ğımız sevginin ve sevilmenin sembolü ve kokusu olması için 
gülleri yaratmıştır. Kaynağımız bu güzel çiçekleri aynı zaman­
da sivri dikenlerle de bezemiştir. Bu yüce düzen bize dengeyi 
hatırlatır, bütünlemeyi canlandırır ve bizi nazikliğe ve saygı­
ya uyandırır. 

Hepimiz sıkıntı hissettik. Hepimiz tek bir yaşam deneyimin­
de çektiğimiz tüm bu fiziksel, zihinsel ve duygusal sıkıntılar­
dan ötürü, bilinçli ve bilinçaltında ebedi neşe durumunu ara­
ma eğilimindeyiz. Burada bu şekilde var olmak mümkün, ama 
'varış noktası' olan bir yolu ya da ayrıcalıklı olmayı deneyim­
lemeyi seçerek değil. Kaynağımız sonsuz olduğundan, kaynak 



394 J VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

farkındalığına olan yolculuğumuz da ebedidir. Herşeyi kaynak 
yarattığından, kaynakla bütünleştiğimizde onun içindeki her­
şeyi kucaklarız. 

Bu dünyadayken özümüzdeki neşeye ulaşmanın yolu, bazı 
deneyimleri kendimizden uzaklaştırırken bazılarını kendimi­
ze çekmek değildir. Neşe sonsuz mutluluk noktasına ulaşmak­
la ilgili değildir. Hayat bu demek değildir. Her zaman iyi his­
setmek, her zaman kolay koşullara sahip olmak ve tüm tecrü­
belerimizde tam ve bir anda içselleştirme gerçekleştirme uğra­
şısı bir hezeyandır. Yaşam her iki yönün süregelmesidir. Yaşam 
her zaman ve her yönüyle böyledir. 

Özümüzdeki neşe deneyimine giden yol sadece yaşamın 
bize sunduğu ihtiyacımız olan deneyimleri kabullendiğimizde 
mümkündür. Neşe yaşamın güzelliğini, kokusunu ve dikenle­
rini kucaklamakla gelir. Şu anda bu pek bir anlam ifade etmi­
yor olabilir çünkü halen bir varoluş durumunu diğer varoluş 
durumuna tercih ediyor olabiliriz. Ancak, zamanla yolumuzu 
hissederek bulmayı öğrenmeye başladıkça anlam kazanacak. 
Varoluş Süreci boyunca öğrediğimiz uygulamalara, yolculuğu­
muzun sonuna odaklanmadan, devam ettikçe neşe frekansına 
kaçınılmaz olarak gireceğiz. Neşe, Varoluş Süreci'nin başlat­
mış olduğu herşeyin mutlak sonucudur. Sabrın frekansı içinde, 
ekilen tüm tohumlar filizlenir ve hepsi çiçek açıp meyve verir. 

Özellikle işler zorlaştığında kendimize bu yaşamdaki her­
şeyin, bize verilen anda her nasıl algılarsak algılayalım, bizim 
ortak kaynağımızın bir ifadesi olduğunu hatırlatmamız önem­
lidir. 



S Ü R E K L İ L İ K  1 3 9 5  

İçselleştirmeyi deneyimlemenin anahtarı karşı koymak yeri­
ne koşulsuz kabullenmedir. 

Asıl saadetimizin - tamlığımızın - tam farkındalığına kayna­
ğın fiziksel, zihinsel, duygusal ya da titreşimsel yüzündeki her­
hangi bir ifadeyi dışlayarak giremeyiz. Olgunlaşmanın ve ger­
çek bir insan olmanın gerekliliği budur. 

Şimdi ile uyumlu olup olmadığımızı anlamanın bir yolu var­
dır. Yükselirken düşmenin 'son' olmadığını bilerek çıkabilir ve 
düşerken de tekrar yükselemeyeceğimizi düşünmeden inebili­
riz. Yukarı ve aşağı, aşağı ve yukarı - hepsi yaşam deneyimde 
bir ve aynı gezinti. Yukarı ya da aşağıya bağlı kalmadığımız­
da kaynağın gözleriyle bakıyoruz demektir. Böyle sonsuz gezi 
gerçek anlamda keyif vericidir. 

Bu tecrübede kendimizi evimizde bulabileceğimiz tek yer 
zaten bulunmakta olduğumuz şimdiki zamanın sonsuzlu­
ğudur. Evimiz bizim ebedi şimdiki zaman farkındalığımız­
dır. Kendi içimizde evimizde olmayı istemek -bu dünyaday­
ken tam anlamıyla var olmak - bir sınavdır. Sığınacak başka 
bir yer aramadığımızda çok az düş kırıklığına uğrarız. Şim­
diki zaman farkındalığı bir varış değil sonsuz bir yolculuk­
tur. Onun için kendi içimizde ve kendimize karşı sonsuz sabır 
ve merhamet gayretinde oluruz. Bu yolculuk için ihtiyacımız 
olanları koşulsuzca kendimize vermeye çabalarız. 

Farkındalığımız arttıkça, her gülün dikeni olduğu ıçın 
zaman zaman kanasa bile, her seferinde elllerimiz kanamak 
zorunda değildir. Dikenler bize bu yaşamda şimdiki zaman 
farkındalığında olup, acele etmememizi ve kendimize gül yap-



3 9 6  I VA ROLUŞ  S Ü REC İ  

rakları gibi nazik davranmamızı hatırlatmak için bulunur. Bu 
şekilde, dikenlerin bizim yolumuzda daha büyük bir farkında­
lık için nasıl örüldüğünü algılarız. 

Bu saygın çiçekte bir ders daha mevcuttur. Bir gülün diken­
lerinin olması onun onarılması gerektiği anlamına gelmez. 
Dikenler bu güzel yaratımın sevgi, ilgi ve dikkatle ele alınması 
gerektiğini ve içindeki şimdiki zaman farkındalığına saygı gös­
terilmesini dile getirir. Varoluş Süreci herbirimize kendimizi bu 
yolda tutmamız ve herkese bunun olabilirliğini yaşayarak gös­
teren bir örnek olmamız için yapılan sürekli bir davettir 

VAROLUŞUN KAPASİTESİ 

Bilinçli olarak şimdiki zaman farkındalığını seçtiğimizde 
kendimiz ve bizim tecrübelerimize girenler için ne kadar hayır­
lı olduğumuzu hatırlayalım. 

Kendi şimdiki zaman farkındalığımızın başkaları üstündeki 
etkisini bilmemiz için bir iz bırakmasına gerek yoktur. Şimdiki 
zaman farkındalığı kendiliğinden ve kolayca yayılır.O yüzeyin 
altından sessiz bir şekilde hareket ederek, unutkanlığın karan­
lığına hatırlamanın ışığını getirir. Sadece bir dakikalık bilinçli 
şimdiki zaman farkındalığı bile bir başkasının yaşamına yaşa­
mın kendisinin bir kutsama olduğunu hatırlatacak şekilde 
dokunmak için yeterlidir. 

Bilinçli kullanılan şimdiki zaman farkındalığı karşılaştığı­
mız herkesin kalp ağrılarını ve sıkıntılarını eriten merhamet 
tohumlarını eker. Bu dünyadaki deneyimlerimizde bu şekilde 



S Ü R E K L İ L İ K  1 3 9 7  

ilerlediğimizde tekrar uyum sağlanır çünkü şimdiki zaman far­
kındalığı doğrudan kaynaktan yayılır. Hiçbir zorluk tanımaz 
ve tüm koşul ve limit sınırlarının ötesinden hareket eder. Ne 
gerekiyorsa onu getirir. 

Şimdiki zaman farkındalığı neşeye verilen bir sözdür. Ebe­
diyetteki herkesin içinde olan bir hatırayı canlandırır, bu dün­
yanın sunduğu herşeyden daha özgün bir ifadeyi. Başkaları­
nın da bu paylaşımımıza uyanmasıyla, şimdiki zaman farkın­
dalığımız onları birliği deneyimlemeye davet eder. Başkalarıy­
la birlikte bilinçli olarak var olmayı seçtiğimizde, onlar da özü 
hatırlamalarına giden yola çıkar. Neticede onlar da kendi kay­
naklarını hatırlar. Kaynağımızı hatırlamak herşeyi tecrübemi­
ze olan farkındalığımızı tekrar canlandırır. 

Yaşam kalitemizdeki uyumu onarmak için özel niteliklere 
sahip olmamız gerekmez. Bizim için huzurun anlamına farkın­
dalığımızı getirmek için bir çalışma yapmamıza, ders çalışma­
mıza da karmaşık yöntemleri izlememize gerek yoktur. Koşul­
suz sevgi potansiyelimizi tam olarak açığa çıkarmak için özel 
kurslara katılmamıza da gerek yoktur. Geçerli olanı belirtmek 
için tek bir kelime dahi etmek zorunda değiliz. Titreşimsel far­
kındalığın örneği olmak için belli renkte kıyafetler giymeye, 
özel yemekler yemeye ya da sihirli duruşlar edinmemize ihti­
yacımız yok. Kendi kaynağımızın kapasitesini açığa çıkarmak 
için hiçbir ritüel ya da ilahi gerekmez. 

Var olmak için hiçbir şey yapmamız gerekmez. Tek gereken 
var olmayı seçmektir. 

Kalbimizden hissettiğimiz şimdiki zaman farkındalığı içinde 



3 9 8 1 VA R O L U Ş  S Ü R E C İ  

birleşik alanın tüm gücünü, ihtişamını ve açıklanamaz potan­
siyelini taşır. Şimdiki zaman farkındalığı korku, öfke ve acı­
nın yarattığı tüm engelleri bütünler. Bütünlenmemiş duygu­
sal yüklerimizden kaynaklanan bilinçaltı davranışlarımızın 
doğurduğu yaralarımızı bütünler.Yanlış anlamayı anında yok 
eder. Yatıştırıcı şimdiki zaman farkındalığımız 'zaman' dediği­
miz algısal virüsün bulaştığı tüm deneyimlerimizin iyileştirici 
merhemidir. Şimdiki zaman herkesi herşey için ve herşeyi her­
kes için affeder. O yalnıza huzur ve yorguna rahatlık sunar. O 
kaybolanların evidir. 

Bizim kendi tecrübelerimizde meydana çıkmamız ve mev­
cut bulunmamız başkalarını da kendi tecrübelerinde meyda­
na çıkıp mevcut olmak için güçlendirir. Karşılığında onlar da 
kendi şimdiki zaman farkındalıklarını başkalarıyla paylaşır­
lar. Böylece şimdiki zaman farkındalığı sonsuz parlaklığa doğ­
ru büyüyen bir zincirleme reaksiyonu ateşler. Şimdiki zaman 
farkındalığı bir kez paylaşılan ve sonsuza kadar yayılan ebe­
di bir farkındalık ateşidir. Bilinçli olarak yeniden uyandırmayı 
ve paylaşmayı seçtiğimizde yaratılışta onu söndürebilecek hiç­
bir şey yoktur. 

Koşulsuz olarak verildiğinde, şimdiki zaman farkındalığı 
bizim ortak kaynağımızın fiziksel, zihinsel ve duygusal ola­
rak bu dünyadaki tecrübelerimizde var olmasını sağlar. Tüm 
koşullara rağmen koşulsuz sevginin ifade edilmesine olanak 
verir. Şimdiki zaman farkındalığını paylaştığımızda ortak kay­
nağımızın sevgi olduğunu biliriz. Ancak ve ancak o zaman, 
'yaşam' dediğimiz hediyeden sorumlu oluruz. 



� 

1 
1 . 1 1 

1 
( 
ı 
' 
ı ı 
1 ı 1 i \ 
t ı 
\ 

SÜREKL İL İK  1 3 9 9  

AYRILIK HEDİYESİ 
TİTREŞİMSEL FARKINDALIGA BİLİNÇLİ YAKLAŞMA 

Bu yolculuğu Varoluş Süreci'ni uygulayarak tamamladıktan 
sonra şu soruyu sorabiliriz: 'Şimdi ne olacak?'  

Bu soruya cevap olarak sizlerle 'titreşimsel farkındalığa 
bilinçli yaklaşım' adı verdiğim günlük uygulamamı paylaşma­
ma izin verin. Bu uygulamanın sonuçlarını keşfedebilmek için 
her günü bu uygulama ile sonlandırmamız önerilir. Basittir, 
yaşamın nedensel noktası ile kendimizi hizalandırmanın uygu­
lamalı araçları: içimizden geçmekte olan titreşimsel akım ve 
'yaradılış' olarak adlandırdığımız tüm yaratımlar. 

Burada önerilen titreşimsel araç dini ya da ruhani değil­
dir. Daha çok, birlik kaynağından dışa doğru akan insanların 
deneyim şeklini onurlandıracak algısal araçlardır. Bunun gün­
lük uygulanışıyla, kaynağa olan farkındalığımızın doğal akışı­
nı takip etme yeteneğimizi geliştiririz. 

Bu günlük uygulamayı uygulamak içsel ve dışsal hareketle­
rimizde nedensel kalmaktır. Tutarlı olarak uygulandığında bu 
algısal aracın sonuçları kendini kanıtlar, günlük deneyimleri­
mizde farkedilir algısal değişimler tecrübe edilir. 

BÖLÜM 1 

Bağdaş kurarak ya da bir sandalyede sırtınız dik ama gev­
şemiş bir şekilde rahatça oturun. Üşümediğinizden emin olun. 

Tüm uygulama boyunca gözlerinizi kapalı tutun. 
Nefesinizi 1 5  dakika boyunca bağlantılı tutun. (Varoluş 



4 0 0  1 VA ROLUŞ  SÜREC İ  

Süreci'nde bu nefes alış ve veriş arasında uzun beklemeler ya 
da duraksamalar olmaması demektir) 

Kendi nefesinizi duyabileceğiniz şekilde derin nefes alın. 
Sadece burnunuzdan nefes alıp vermeniz tercih sebebidir. 

Ancak burnunuz tıkalıysa, sadece ağzınızdan nefes alıp verin. 
Bağlantılı nefesle senkronize şekilde zihninizden şu cümle­

yi tekrar edin: 'Ben burada şimdi içindeyim'. Ben (nefes alır­
ken), nefes ver, buradayım (nefes alırken) şimdi (nefes verir­
ken) içindeyim (nefes alırken) ,  nefes ver. 

BÖLÜM i l  

15 dakika kadar sonra, mümkün olduğu kadar derin ağzı­
nızdan nefes alın, tüm ciğer kapasitenizi doldurarak, bu nefe­
si 20'ye kadar sayarak tutun (ya da çok uzun gelirsa daha az 
sa ya bilirsiniz) . 

Nefesi ağzınızdan verin. 
Bu nefes alışı, 20'ye kadar sayarak tutmayı ve nefes verme­

yi üç tur tekrarlayın. 

BÖLÜM 1 1 1  

Şimdi dikkatinizi nefesinizden uzaklaştırın ve 'gözleriniz 
kapalı olarak' farkındalığınızın bulunduğu noktada dinlenme­
sine izin verin. Bu içsel nokta, üçüncü göz noktamızdır, fiziksel 
olarak gözlerimizin arasında ve birazcık üstündedir. 

Göz merkezimizde dinlenirken, zihnimizden 'Ben burada 
şimdi içindeyim' cümlesini 5 ile 1 O dakika süresince tekrar 
edelim. 

Dikkatinizin tekrar ettiğiniz cümleden uzaklaşarak bilin­
çaltınızdan kaynaklanan başka düşüncelere kaydığının farkı-



t 
l ' 

\ i ı i ) 
1 
1 
ı 

S Ü R E K L İ L İ K  1 40 1 

na vardığımızda, nazikçe dikkatimizi geri getirelim ve tekrara 
devam edelim. 

Bu uygulama sırasında farkındalığımızın bulunabileceği iki 
ayrı yerin farkında varalım: göz merkezimizde bu tekrarlama­
ları yapmak şimdi; göz merkezimizden bilinçsizce uzaklaşıp 
'düşünmek' dediğimiz rüya seviyesine gitme (geçmiş ve gele­
cekle ilgili) .  

Bu bilinçsiz gezintiler hakkında endişelenmeyin. Sadece 
gözlemleyin. Koşulsuzca onunla birlikte kalın. 

BÖLÜM iV 

Tüm zihinsel tekrarları bitirin. 
Duygusal algılarınızla vücudunuz ve etrafındaki tüm hisle­

rin farkına varmaya başlayın. Nasıl algılanırsa algılansın, bu 
hissi-deneyim titreşimsel alanla olan karşılaşmamızdır. 

Bu hissi-deneyim ve titreşimsel alan içinde birkaç dakika 
oturun. 

BÖLÜM V 

Tüm titreşimsel alanla olan bilinçli hissetmeleri bırakın ve 
sadece dinlemeye odaklanın. 

İlk önce birkaç dakika bu dünyada duyduğunuz sesleri din­
leyin. Bu sesleri hiçbir şartlanma olmadan dinleyin. Bunları 
sanki işitsel olarak 'içinize alıyor'muş gibi dinleyin - sanki 
bu işitsel titreşimlerin bir alıcısıymış gibi. Dışardan gelen tüm 
bu sesleri algılamak için kendinize izin verin, her ne olurlar­
sa olsunlar, hepsi tek bir nedensel noktadan çıkıyormuş gibi. 
Hepsinin toplamı sanki 'Tanrı'nın konuşması'ymış gibi. 

Nazikçe farkındalığınızı dış seslerden uzaklaştırın ve içsel 



4 0 2  I VA R O L U Ş  S Ü REC İ  

Varlığınızda, göz merkezinizde dinlendirin. Bu kez, göz mer­
kezindeyken içinizden gelen sesleri dinleyin. Her ne duyulu­
yorsa geçerlidir. Eğer hiçbir şey duymuyorsanız, bu hiçliği din­
leyin. 

Bu sesleri ya da hiçliği dinlerken, dikkatinizin göz merkezi­
nizde kaldığından emin olun. 

Dikkatinizin göz merkezinizde dinlemekten uzaklaşarak 
bilinçaltı düşüncelerinizi ya da dış sesleri takip ettiğinizi far­
ketiğinizde, onu nazikçe geri getirin ve dinlemeye devam edin. 

Bu uygulamayı yaparken dikkatinizin gidebileceği iki ayrı 
yerin farkına varın: planlı olarak göz merkezinde dinlemek, 
şimdi ve bilinçsiz bir şekilde göz merkezinden uzaklaşarak 
geçilen rüya durumu 'düşünce' (geçmiş ve gelecekle ilgili ) .  

Bu bilinçsiz gezintiler hakkında endişelenmeyin, sadece göz­
lemleyin. Koşulsuzca onunla birlikte kalın. 

İçsel dinlemeyi beş dakika sürdürün, isterseniz daha fazla 
da olabilir. 

Bu 'dinleme' durumu 'bir alıcı olmak', titreşimsel bir dalış­
tır. Bu dinleyiş kalbin titreşimsel tınıyı hissetmeye başlayışıdır. 

İçsel sesimizi ya da hiçliği dinlediğimiz noktada kendi titre­
şimsel farkındalığa olan içsel kapımızın eşiğindeyiz demektir. 
Bu noktanın ötesinde her ne olursa bize aittir. 

Bu uygulamanın etkinliği içsel olarak ne duyduğumuz değil 
ama bu dinleme durumunda kalma kapasitemizdir. Bu dinle­
me durumu - bilinçli bir alıcı olmak - bizim günlük olaylar­
daki tüm ihtiyaçlarımızı birlik kaynağından doğrudan alma­
mızı sağlar. Dinleme kapasitemiz geliştikçe, alma kapasitemiz 
de gelişir. 



1 

r 
\ 
ı : 
l 

S Ü R E K L İ L İ K  1 4 0 3  

Bu titreşimsel uygulama mükemmellikle ilgili değil, insan­
lık tecrübemize 'nedensel bir noktadan' tam katılımla ilgilidir. 
Denemeyin. Uygulamada rahatlayın ve kaçınılmaz sonuçları­
nın keyfini çıkartın. Kolaylık gayretsizlikten gelir. Bu uygula­
ma sizi ve sevdiklerinizi tüm isteklerinizle ebediyen kutsasın. 


	0 - 0001
	0 - 0002
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0003
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0004
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0005
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0006
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0007
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0008
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0009
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0010
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0011
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0012
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0013
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0014
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0015
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0016
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0017
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0018
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0019
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0020
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0021
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0022
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0023
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0024
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0025
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0026
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0027
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0028
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0029
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0030
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0031
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0032
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0033
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0034
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0035
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0036
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0037
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0038
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0039
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0040
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0041
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0042
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0043
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0044
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0045
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0046
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0047
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0048
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0049
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0050
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0051
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0052
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0053
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0054
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0055
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0056
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0057
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0058
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0059
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0060
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0061
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0062
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0063
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0064
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0065
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0066
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0067
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0068
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0069
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0070
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0071
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0072
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0073
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0074
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0075
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0076
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0077
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0078
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0079
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0080
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0081
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0082
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0083
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0084
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0085
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0086
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0087
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0088
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0089
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0090
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0091
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0092
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0093
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0094
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0095
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0096
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0097
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0098
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0099
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0100
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0101
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0102
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0103
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0104
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0105
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0106
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0107
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0108
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0109
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0110
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0111
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0112
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0113
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0114
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0115
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0116
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0117
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0118
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0119
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0120
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0121
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0122
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0123
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0124
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0125
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0126
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0127
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0128
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0129
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0130
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0131
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0132
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0133
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0134
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0135
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0136
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0137
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0138
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0139
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0140
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0141
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0142
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0143
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0144
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0145
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0146
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0147
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0148
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0149
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0150
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0151
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0152
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0153
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0154
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0155
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0156
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0157
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0158
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0159
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0160
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0161
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0162
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0163
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0164
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0165
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0166
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0167
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0168
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0169
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0170
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0171
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0172
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0173
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0174
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0175
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0176
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0177
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0178
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0179
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0180
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0181
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0182
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0183
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0184
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0185
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0186
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0187
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0188
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0189
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0190
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0191
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0192
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0193
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0194
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0195
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0196
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0197
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0198
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0199
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0200
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0201
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0202
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0203
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0204
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0205
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0206
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0207
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0208
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0209
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0210
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0211
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0212
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0213
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0214
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0215
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0216
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0217
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0218
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0219
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0220
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0221
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0222
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0223
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0224
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0225
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0226
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0227
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0228
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0229
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0230
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0231
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0232
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0233
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0234
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0235
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0236
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0237
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0238
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0239
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0240
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0241
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0242
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0243
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0244
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0245
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0246
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0247
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0248
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0249
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0250
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0251
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0252
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0253
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0254
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0255
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0256
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0257
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0258
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0259
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0260
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0261
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0262
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0263
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0264
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0265
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0266
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0267
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0268
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0269
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0270
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0271
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0272
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0273
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0274
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0275
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0276
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0277
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0278
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0279
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0280
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0281
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0282
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0283
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0284
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0285
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0286
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0287
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0288
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0289
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0290
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0291
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0292
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0293
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0294
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0295
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0296
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0297
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0298
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0299
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0300
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0301
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0302
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0303
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0304
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0305
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0306
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0307
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0308
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0309
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0310
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0311
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0312
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0313
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0314
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0315
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0316
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0317
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0318
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0319
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0320
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0321
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0322
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0323
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0324
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0325
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0326
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0327
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0328
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0329
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0330
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0331
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0332
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0333
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0334
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0335
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0336
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0337
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0338
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0339
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0340
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0341
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0342
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0343
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0344
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0345
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0346
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0347
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0348
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0349
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0350
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0351
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0352
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0353
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0354
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0355
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0356
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0357
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0358
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0359
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0360
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0361
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0362
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0363
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0364
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0365
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0366
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0367
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0368
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0369
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0370
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0371
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0372
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0373
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0374
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0375
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0376
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0377
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0378
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0379
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0380
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0381
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0382
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0383
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0384
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0385
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0386
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0387
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0388
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0389
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0390
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0391
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0392
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0393
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0394
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0395
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0396
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0397
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0398
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0399
	Michael Brown - Varouş Süreci - 0400

