
İnfografik Etkileşimli
İçerik

Bilgilendirme
Panosu

Sorularla
Öğrenelim

Video

Takvim Ders
Kitabı (PDF) Epub Html5

Sesli Özet

Öğrenci
Toplulukları

Ünite
Özeti

Sınav
Sonuçları

Sesli Kitap

Deneme
Sınavı

Sınav Giriş
Bilgisi

Duyurular

Canlı Ders

Alıştırma

Çıkmış Sınav
Soruları

444 10 26

https://ekampus.anadolu.edu.tr/
https://mobil.anadolu.edu.tr/
https://aosdestek.anadolu.edu.tr/
https://www.anadolu.edu.tr/




T.C. ANADOLU ÜNİVERSİTESİ YAYINI NO: 3438
AÇIKÖĞRETİM FAKÜLTESİ YAYINI NO: 2286

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II

Yazarlar

Prof.Dr. İbrahim ŞAHİN (Ünite 1)  

Doç.Dr. Soner AKPINAR (Ünite 2, 4)

Doç.Dr. Eylem SALTIK (Ünite 3)

Doç.Dr. Hülya BAYRAK AKYILDIZ (Ünite 5, 7)

Prof.Dr. Ali TİLBE (Ünite 6)

Doç.Dr. İrfan ATALAY (Ünite 8)

Editör

Doç.Dr. Hülya BAYRAK AKYILDIZ



Bu kitabın basım, yayım ve satış hakları Anadolu Üniversitesine aittir.
“Uzaktan Öğretim” tekniğine uygun olarak hazırlanan bu kitabın bütün hakları saklıdır.

İlgili kuruluştan izin almadan kitabın tümü ya da bölümleri mekanik, elektronik, fotokopi, manyetik kayıt
veya başka şekillerde çoğaltılamaz, basılamaz ve dağıtılamaz.

Copyright © 2016 by Anadolu University
All rights reserved

 No part of this book may be reproduced or stored in a retrieval system, or transmitted
in any form or by any means mechanical, electronic, photocopy, magnetic tape or otherwise, without

permission in writing from the University.

Öğretim Tasarımcısı

Öğr.Gör. Orkun Şen

Grafik Tasarım Yönetmenleri 

Prof. Tevfik Fikret Uçar 

Doç.Dr. Nilgün Salur

Öğr.Gör. Cemalettin Yıldız

Kapak Düzeni

Prof.Dr. Halit Turgay Ünalan

Dizgi ve Yayıma Hazırlama
Kitap Hazırlama Grubu

Batı Edebiyatında Akımlar II

E-ISBN 

978-975-06-2990-7

Bu kitabın tüm hakları Anadolu Üniversitesi’ne aittir.

ESKİŞEHİR, Ocak 2019

2834-0-0-0-2002-V01



iiiİçindekiler

İçindekiler
Önsöz ....................................................................................................................      vii

Empresyonizm, Ekspresyonizm ..................................................... 2
GİRİŞ  ............................................................................................................................ 3
EMPRESYONİZM (İZLENİMCİLİK)  ..................................................................... 4
EMPRESYONİZMDEN ÖNCE FRANSA’DA SANAT VE DÜŞÜNCE 
ORTAMI  ....................................................................................................................... 5
EMPRESYONİZM DÖNEMİNDE SİYASAL VE SOSYAL ORTAM   ................. 7
EMPRESYONİZMİN DOĞUŞU  .............................................................................. 8
Empresyonizmin Sonuna Doğru ............................................................................... 10
EMPRESYONİZMİN ÖZELLİKLERİ  ...................................................................... 11
Empresyonizmin Resimdeki İlkeleri  ........................................................................ 15
EMPRESYONİZMİN EDEBİYATA YANSIMALARI  ............................................ 17
EMPRESYONİSTLER  ................................................................................................ 18
EKSPRESYONİZM (DIŞAVURUMCULUK)  ......................................................... 19
EKSPRESYONİZMİN ORTAYA ÇIKTIĞI SOSYAL VE SİYASAL ORTAM  ...... 19
EKSPRESYONİZMİN İLKELERİ  ............................................................................. 24
EKSPRESYONİSTLER  ............................................................................................... 26
Özet  ............................................................................................................................... 27
Kendimizi Sınayalım  ................................................................................................... 29
Yaşamın İçinden  .......................................................................................................... 30
Okuma Parçası 1  .......................................................................................................... 31
Okuma Parçası 2  .......................................................................................................... 32
Kendimiz Sınayalım Yanıt Anahtarı  ......................................................................... 33
Sıra Sizde Yanıt Anahtarı  ............................................................................................ 33
Yararlanılan ve Başvurulabilecek Kaynaklar............................................................. 34

Kübizm ve Dadaizm ....................................................................... 36
GİRİŞ  ............................................................................................................................ 37
KÜBİZM   ...................................................................................................................... 37
Resim Sanatında Kübizmin Doğuşu  ......................................................................... 38
ŞİİRDE KÜBİZM VE KÜBİST ŞİİRİN ÖZELLİKLERİ  ........................................ 43
Kübist Şiirin Özellikleri  .............................................................................................. 44
KÜBİST ŞİİRİN TEMSİLCİLERİ  ............................................................................. 45
DADAİZM   .................................................................................................................. 46
Dadaistlere Göre Dadaizm  ......................................................................................... 49
Dadaizmin Amaçları   .................................................................................................. 49
Bay Antipyrine’in Manifestosu   ................................................................................. 50
1918 Dada Manifestosu   ............................................................................................. 50
DADAİST ŞİİRİN GENEL ÖZELLİKLERİ   ............................................................ 52
DADAİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ   .............................................................. 53
Özet  ............................................................................................................................... 54
Kendimizi Sınayalım  ................................................................................................... 55
Okuma Parçası  ............................................................................................................. 56
Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı  ........................................................................ 56
Sıra Sizde Yanıt Anahtarı  ............................................................................................ 56
Yararlanılan ve Başvurulabilecek Kaynaklar ............................................................ 57

1. ÜNİTE

2. ÜNİTE



İçindekiler iv

Fütürizm, Letrizm  .................................................................................................... 58
GİRİŞ  ............................................................................................................................ 59
FÜTÜRİZMİN ANLAMI VE AMACI  .................................................................... 59
FÜTÜRİZMİN DOĞUŞU  ......................................................................................... 59
Fütürizmin Bildirgeleri  ............................................................................................... 61
FÜTÜRİZMİN TEMEL İLKELERİ  .......................................................................... 62
Eskiyi Reddetme  .......................................................................................................... 62
Dinamizm, Hız ve Teknolojiyi Yansıtan Eser Verme  .............................................. 63
Modern Sanat Yaratma  ............................................................................................... 64
FÜTÜRİST EDEBİYATIN İLKELERİ  ...................................................................... 67
Edebiyatı Canlandırmak ............................................................................................. 68
İçerik ve Şekilde Dinamizm Yaratmak  ..................................................................... 68
Kelimeleri Özgürce Kullanmak   ................................................................................ 69
Çağı Yakalamak  ........................................................................................................... 71
FÜTÜRİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ  ............................................................. 71
LETRİZM (HARFÇİLİK)  ........................................................................................... 72
Letrizmin Ortaya Çıkışı  .............................................................................................. 72
LETRİST ŞİİRİN İLKELERİ  ...................................................................................... 73
LETRİZMİN TEMSİLCİLERİ  ................................................................................... 74
Özet  ............................................................................................................................... 76
Kendimizi Sınayalım  ................................................................................................... 77
Yaşamın İçinden  .......................................................................................................... 78
Okuma Parçası  ............................................................................................................. 79
Kendimiz Sınayalım Yanıt Anahtarı  ......................................................................... 80
Sıra Sizde Yanıt Anahtarı  ............................................................................................ 80
Yararlanılan ve Başvurulabilecek Kaynaklar ............................................................ 81

Sürrealizm  ........................................................................................ 82
GİRİŞ  ............................................................................................................................ 83
SÜRREALİZMİN GELİŞİM SÜRECİNDE SİYASİ VE 
KÜLTÜREL ORTAM  ................................................................................................. 84
Sigmund Freud, Psikanaliz ve Bilinçaltı  ................................................................... 85
YIKICI BİR AKIM: GERÇEKÜSTÜCÜLÜK VE ONUN KISA TARİHİ  ........... 88
Sürrealist Bildirgeye (Manifesto) Doğru  .................................................................. 92
Gerçeküstücülük Bildirgesi (Manifeste du Surréalisme) ........................................ 92
İkinci Sürrealist Manifesto (1930)  ............................................................................ 96
Sürrealizmin Getirdikleri  ........................................................................................... 97
SÜRREALİZMİN İLKE VE NİTELİKLERİ  ............................................................ 98
GERÇEKÜSTÜCÜLÜK SANATIN HER ALANINDA ......................................... 100
SÜRREALİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ  ......................................................... 101
Özet  ............................................................................................................................... 103
Kendimizi Sınayalım  ................................................................................................... 104
Okuma Parçası  ............................................................................................................. 105
Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı  ........................................................................ 106
Sıra Sizde Yanıt Anahtarı  ............................................................................................ 106
Yararlanılan ve Başvurulabilecek Kaynaklar ............................................................ 107

3. ÜNİTE

4. ÜNİTE



İçindekiler v

Varoluşçuluk  .................................................................................. 108
GİRİŞ  ............................................................................................................................ 109
VAROLUŞÇULUK VE VAROLUŞ ÜZERİNE DÜŞÜNMEK  ............................... 110
Heidegger ve Varlık Kategorileri  ............................................................................... 112

Varoluş Özden Önce Gelir  ................................................................................... 113
Özgürlük  ................................................................................................................. 114
Tanrı Öldü: Nietzsche’de Özgürlük Sorunu  ....................................................... 115
Camus ve Özgürlük  .............................................................................................. 116
Özgürlüğün Diğer Yüzü: Bırakılmışlık, Suçluluk, Tedirginlik, Kaygı  ............ 116
Sorumluluk  ............................................................................................................ 117
Bunaltı  .................................................................................................................... 118
Saçma  ...................................................................................................................... 119

EDEBİYATTA VAROLUŞÇULUK  ........................................................................... 122
Varoluşçu Edebiyatın Özellikleri  ............................................................................... 126
Türk Edebiyatında Varoluşçuluk  ............................................................................... 126
VAROLUŞÇULUĞUN TEMSİLCİLERİ VE ESERLERİ  ....................................... 127
Özet  ............................................................................................................................... 129
Kendimizi Sınayalım  ................................................................................................... 130
Okuma Parçası 1  .......................................................................................................... 131
Okuma Parçası 2  .......................................................................................................... 132
Okuma Parçası 3  .......................................................................................................... 132
Okuma Parçası 4  .......................................................................................................... 133
Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı  ........................................................................ 133
Sıra Sizde Yanıt Anahtarı  ............................................................................................ 134
Yararlanılan ve Başvurulabilecek Kaynaklar ............................................................ 134

Büyülü Gerçekçilik ........................................................................  136
GİRİŞ   ........................................................................................................................... 137
RESİMDE BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK VE BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN 
HAZIRLAYICILARI  ................................................................................................... 138
Büyülü Gerçekçi Resimlere Birkaç Örnek  ............................................................... 140
BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN TARİHSEL GELİŞİMİ  ............................................ 141
1925-1940 Dönemi   ..................................................................................................... 141
1948-1973 Dönemi  ...................................................................................................... 143
1974-1987 Dönemi   ..................................................................................................... 146
1988 Sonrası Dönem   .................................................................................................. 147
BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN GENEL NİTELİKLERİ  ........................................... 148
Türkiye’de Büyülü Gerçekçilik  ................................................................................... 152
BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK AKIMININ TEMSİLCİLERİ  ...................................... 155
Özet  ............................................................................................................................... 157
Kendimizi Sınayalım  ................................................................................................... 159
Yaşamın İçinden  .......................................................................................................... 160
Okuma Parçası  ............................................................................................................. 161
Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı  ........................................................................ 162
Sıra Sizde Yanıt Anahtarı  ............................................................................................ 162
Yararlanılan ve Başvurulabilecek Kaynaklar ............................................................ 163

5. ÜNİTE

6. ÜNİTE



İçindekiler vi

Postmodernizm ............................................................................  166
GİRİŞ  ............................................................................................................................ 167
MODERNİZMDEN POSTMODERNİZME  ........................................................... 168
Modern, Modernite, Modernizm  .............................................................................. 168
Bir Estetik Hareket Olarak Modernizm  ................................................................... 169
POSTMODERNİZMİ HAZIRLAYAN KOŞULLAR  .............................................. 172
Simülasyon ve Simülakra Çağı  .................................................................................. 174
Descartesçı Öznenin/Bireyin Ölümü  ....................................................................... 175
Tarihin Ölümü  ............................................................................................................. 176
Büyük Anlatıların Çöküşü  ......................................................................................... 178
Büyük Anlatı (“Grand Récit”)  .................................................................................... 178
Demokratikleşme ve Heterojenleşme  ....................................................................... 178
Postmodernizme Yöneltilen Eleştiriler  ..................................................................... 181
EDEBİYATTA POSTMODERNİZM  ........................................................................ 182
POSTMODERN EDEBİYATIN ÖZELLİKLERİ  ..................................................... 183
POSTMODERNİZMİN TEMSİLCİLERİ  ................................................................ 190
Filozo�ar  ....................................................................................................................... 190
Edebiyatçılar  ................................................................................................................. 191
Yönetmenler  ................................................................................................................. 191
Ressamlar  ..................................................................................................................... 192
Müzisyenler  .................................................................................................................. 192
Özet  ............................................................................................................................... 193
Kendimizi Sınayalım  ................................................................................................... 194
Yaşamın İçinden  .......................................................................................................... 195
Okuma Parçası 1  .......................................................................................................... 196
Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı  ........................................................................ 198
Sıra Sizde Yanıt Anahtarı  ............................................................................................ 199
Yararlanılan ve Başvurulabilecek Kaynaklar ............................................................ 199

Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk 
Edebiyatındaki Etkileri  ................................................................  200

GİRİŞ  ............................................................................................................................ 201
TANZİMAT EDEBİYATI ÖNCESİ BATIYLA KÜLTÜREL İLİŞKİLER  ............. 201
BATI ETKİSİNDEKİ TÜRK EDEBİYATI  ............................................................... 205
Tanzimat Edebiyatındaki Etki .................................................................................... 205
Servet-i Fünûn Edebiyatındaki Etki  .......................................................................... 214
Fecr-i Âti Edebiyatındaki Etki   .................................................................................. 216
Millî Edebiyattaki Etki  ................................................................................................ 218
Cumhuriyet Edebiyatındaki Etki ............................................................................... 218
Özet  ............................................................................................................................... 224
Kendimizi Sınayalım  ................................................................................................... 226
Yaşamın İçinden  .......................................................................................................... 227
Okuma Parçası  ............................................................................................................. 227
Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı  ........................................................................ 228
Sıra Sizde Yanıt Anahtarı  ............................................................................................ 228
Yararlanılan ve Başvurulabilecek Kaynaklar ............................................................ 229

7. ÜNİTE

8. ÜNİTE



viiÖnsöz

Önsöz

Sevgili öğrenciler, 
Elinizdeki kitap 20. yüzyıl modernist akımlarından postmodernizme uzanan sanat ve 

edebiyat akımlarını tanıtmayı amaçlamaktadır. İzlenimcilik, dışavurumculuk, kübizm, 
dadaizm, fütürizm, letrizm, sürrealizm, varoluşçuluk, büyülü gerçekçilik ve postmoder-
nizm akımları doğdukları ortam, sanat anlayışı, felsefe ve meydana getirdiği etkiler bakı-
mından kapsamlı bir biçimde değerlendirilmiş; son ünitede ise Batı edebiyatının ve edebî 
akımların Türk edebiyatına yansımalarını ele alınmıştır. 

Bir edebiyat akımı nadiren yalnızca edebiyatla ilgili olup sanatın ne olduğu, nasıl olma-
sı gerektiği ve neye yaradığı tartışmalarının bir sonucu olarak doğar. Bu tartışmalar da na-
diren yalnızca sanatla ilgili olup içinden çıktığı çağın siyasal, toplumsal, felsefî ve bilimsel 
koşullarının bir sonucudur. Çağlar boyunca insan doğayı anlamaya çalışmış, bunun için 
gerçek, bilgi ve bilginin sınırları gibi kavramlar üzerine akıl yürütmüş, bu kavramları ta-
nımlayabilmek için sorduğu sorulara verdiği cevaplarla çeşitli felsefî akımlarını meydana 
getirmiştir. Aynı şekilde büyük toplumsal olaylar, insanlığı etkilemiş travmalar, savaşlar, 
devrimler, yönetim biçimleri, bilimsel buluşlar ve teknolojik gelişmeler de sanatın niteliği, 
araç ve amaçları konulu tartışmaları şekillendirir. Bu nedenle kitapta ele alınan akımların 
doğduğu dönemin özellikleri, önemli tarihsel olayları, bilimsel gelişmeleri, felsefî tartış-
maları verilerek akımların daha bütünlüklü bir şekilde kavratılabilmesi amaçlandı.

Kitabımız benim de dahil olduğum altı farklı yazar tarafından kaleme alındı. Bu ne-
denle üniteler arasında dil ve anlatım bakımından çeşitli farklılıklar göze çarpacaktır. Ki-
tabın editörü olarak terim birliğini sağlamak amacıyla çeşitli müdahalelerde bulunduy-
sam da dil ve anlatımdaki bu farklılıkları bir zenginlik olarak görüp olduğu gibi korumayı 
tercih ettim. Böylelikle siz de farklı üslûplar ve anlatım biçimleriyle tanışma imkanı bu-
labileceksiniz.

Kitabın sizlere yararlı olmasını ve başarı getirmesini dilerim.

       Editör
     Doç.Dr. Hülya BAYRAK AKYILDIZ



1
Amaçlarımız

Bu üniteyi tamamladıktan sonra;

Empresyonizm ve ekspresyonizm kavramlarının anlamlarını açıklayabilecek,

Empresyonizm ve ekspresyonizmin ortaya çıktığı dönemi değerlendirebilecek,

Empresyonizmin sanattaki ilkelerini sıralayabilecek,

Ekspresyonist sanat eserinin özelliklerini çözümleyebilecek

bilgi ve becerilere sahip olabilirsiniz.

Anahtar Kavramlar

 

•	 Empresyonizm	(İzlenimcilik)
•	 Pragmatizm
•	 Ekspresyonizm	(Dışavurumculuk)

•	 Soyutlama
•	 İzlenim
•	 İç	Gözlem

İçindekiler






Batı Edebiyatında Akımlar II Empresyonizm, Ekspresyonizm

•	 GİRİŞ
•	 EMPRESYONİZM	(İZLENİMCİLİK)
•	 EMPRESYONİZMDEN	ÖNCE	
FRANSA’DA	SANAT	VE	DÜŞÜNCE	
ORTAMI

•	 EMPRESYONİZM	DÖNEMİNDE	SİYASAL	
VE	SOSYAL	ORTAM	

•	 EMPRESYONİZMİN	DOĞUŞU
•	 EMPRESYONİZMİN	ÖZELLİKLERİ
•	 EMPRESYONİZMİN	EDEBİYATA	
YANSIMALARI

•	 EMPRESYONİSTLER
•	 EKSPRESYONİZM	(DIŞAVURUMCULUK)
•	 EKSPRESYONİZMİN	ORTAYA	ÇIKTIĞI	
SOSYAL	VE	SİYASAL	ORTAM

•	 EKSPRESYONİZMİN	İLKELERİ
•	 EKSPRESYONİSTLER

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II



GİRİŞ
1789 Fransız ihtilalinin sonuçlarından sadece Fransa değil hemen hemen bütün Avrupa 
etkilenir. Aristokrasinin yerini burjuva, monarşinin yerini de cumhuriyet alır. Diğer yan-
dan yüzyılın başında ortaya çıkan Alman romantizmi, bir ideoloji olarak milliyetçiliği 
ortaya çıkarmış ve milliyetçilik mahalli kültürlerin gelişmesini, açığa çıkarılmasını, ince-
lenmesini önemsediğinden, imparatorluklar yavaş yavaş parçalanmaya başlamıştır. İnsan-
lık tarihinin siyasi, edebi, fikri ve bilimsel gelişmeler açısından en yoğun yüzyılı olan on 
dokuzuncu yüzyılda sırasıyla romantizm, realizm, natüralizm, sembolizm, empresyonizm 
gibi edebiyat ve sanat akımları yanında birçok siyasi düşünce de ortaya çıkar. Bu yüzden 
edebiyat ve sanat hareketleri ile düşünce hareketleri ve siyasi olaylar arasında yakın bir 
ilişki vardır. Örneğin on dokuzuncu yüzyılın ikinci çeyreğinde etkili bir düşünce hareketi 
olarak ortaya çıkan pozitivizm ve rasyonalizm, realist ve natüralist sanat hareketlerinin 
arka planını teşkil etmiştir. Yüzyılın ikinci yarısından itibaren pozitivizm ve rasyonalizm 
yavaş yavaş gücünü kaybederken realizm ve natüralizm de gücünü kaybetmiştir. Deter-
minizmi, aklı ve akılcılığı önemseyen, gerçekliği sadece beş duyu aracılığıyla elde edilebi-
lecek veriler düzeyinde kabul eden pozitivizmin yerini on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarı-
sında, sezgicilik alırken, realizmin ve natüralizmin yerini de sembolizm ve empresyonizm 
alır. Bilim ve siyaset alanındaki gelişmelerin hızı, on dokuzuncu yüzyıl insanını bir süre 
sonra bunalıma sürekler. Çünkü pozitivizm ve rasyonalizm gerçekliği sadece beş duyu 
çapına indirgemekle insanın iç dünyasını ihmal etmiştir. Bu sebeple, yüzyılın ikinci yarı-
sında, sanat ve edebiyat akımları insanın iç dünyasını yansıtmak iddiasıyla ortaya çıkar. 
Örneğin resimde ve edebiyatta sadece dış gerçekliği mümkün olduğunca aktarmaya ça-
lışan realistlerin ve natüralistlerin yerini, dış gerçekliğin insan bilincindeki izdüşümünü, 
bireysel görüntüsünü vermeyi amaçlayan empresyonizm alır. Dış gerçekliği önemseyen 
realist ve natüralistler, gerçeğin aktarılmasında akla uygunluk arıyorlardı. Bu yüzden re-
sim ve edebiyat bir yansıtma (mimesis) idi. Oysa empresyonistler, Platoncu bir yaklaşımla 
varlığın aynen aktarılmasının imkânsızlığını görüyorlar ve varlığı bir ide olarak aktarmak 
gerektiğini savunuyorlardı. Onlara göre gerçek ışığın ve gölgenin, rengin ve çizginin al-
gılanmasına bağlıdır. Işık her an değiştiğine göre, sabit bir gerçeklik yoktur. Ressam bu 
yüzden anı yakalamalı, hızlı fırça darbeleriyle, kısa bakışlarla yakaladığı görüntüyü tuvale 
aktarmalıdır. Edebiyatta ise empresyonizm dış gerçeklik yerine anlık ruh hallerini anlat-
mayı denedi. Edebiyatçı empresyonistlere göre, insan gerçekliği beş duyunun verileri ile 
kavrayamaz. Çünkü dış gerçeklikte olduğu gibi insanın ruh hallerinde de sabitlik yoktur. 
Ruh hallerimiz de, ışığın etkisiyle dış gerçekliğin değişmesi gibi her an değişir. Gerçeklik 

 Empresyonizm,
Ekspresyonizm



Batı Edebiyatında Akımlar II4

bakış/göz ile bilince aktarılır ve bilinçte kayıtlı olan başka deneyimlerin ışığında yeniden 
yorumlanır. Dolayısıyla gerçeğin/nesnelerin resim ya da edebiyat/dil yoluyla yeniden üre-
tilmesi de bireylere göre değişir. Öyleyse bakışa ve bakana göre değişen bir görüntüler 
alemi vardır. 

Sanat tarihinin realizmden natüralizme ve daha sonra da sembolizm ve empresyoniz-
me geçişi, aslında insan bakışının dıştan içe doğru bir yönelişini göstermektedir. Sonuçta 
bu bakışın varacağı yer insan psikolojisidir. Yüzyılın sonuna doğru bir yandan insanın 
ruhsal yanını önemseyen sezgicilik diğer yandan Sigmund Freud’un psikoloji konusunda-
ki çalışmaları, ekspresyonizmi ortaya çıkarmıştır. Ekspresyonizm yirminci yüzyıl başında, 
maddeciliğin, rasyonalizmin ve sanayi sonrası toplum yapısının bunalttığı insanın, bastır-
dığı acılarının, yalnızlığının sanat yoluyla dışavurumudur. Artık hem resim hem edebiyat 
sadece acı çeken, sistemin bunalttığı, nesneleştirdiği ve yabancılaştırdığı insanı anlatmalıdır. 
Ekspresyonist resimde kullanılan renkler, çizgiler ve eski kültürlerden öğrenilen simgesel 
eşyalar sadece acı çeken insanın iç dünyasını yansıtacaktır. Şüphesiz ekspresyonizm sade-
ce empresyonizmin değil aynı zamanda sembolizmin de birikimini devralmıştır. Bu yüz-
den sembolizm gibi ekspresyonizmde simgeler kullanmıştır. Fakat bu simgeler bildiğimiz 
geleneksel simgeler değil, renkler ve geometrik formlardır. Söz konusu simgesel figürler, 
yirminci yüzyıl başında, yalnızlaşmış insanın iç hallerinin temsilleridir.

Empresyonizm ve ekspresyonizm bölümlerinde on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısın-
da başlayıp yirminci yüzyılın ilk çeyreğinde son bulan iki önemli sanat akımı, toplumdaki 
sosyal ve siyasi değişmeler açısından ele alınmış, bu iki akımın etkili olduğu yıllardaki 
ideolojik atmosfer de anlatılmaya çalışılmıştır.

EMPRESYONİZM (İZLENİMCİLİK)
Empresyonizm on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında Fransa’da başlayıp, yirminci yüzyılın 
ilk çeyreğine kadar etkisini sürdüren ve dünyanın başka ülkelerine de yayılan resim akımına 
verilen addır. 

Türkçede intiba/izlenim anlamına gelen empresyon ilk defa Paris’te 1874 yılında fo-
toğrafçı Nadar’ın (1820-1910) stüdyosunda “Adsız Sanatçılar Birliği” adı altında bir araya 
gelen otuz sanatçının resmî Salon’a alternatif olarak düzenledikleri sergide geçer. On do-
kuzuncu yüzyıl Fransa’sında, toplumca onaylanmış ressamların tablolarının sergilendiği 
yerlere Salon adı verilirdi. Sanat akademisinden mezun olan öğrencilerin eserlerini ser-
gilemek için 1673 yılında açılan ve 1725 yılından itibaren gelenekselleşen Salon’lar, 1748 
yılından itibaren akademik sanatçılardan oluşan bir jürinin denetiminde düzenlenme-
ye başlamıştır. Bu salonlara, o yılların sanat eleştirmenlerince kabul görmemiş ressam-
ların eserleri kabul edilmez, daha çok geleneksel resim anlayışını sürdüren, mitolojiden 
ve dinden alınan konuları anlatan ve bir hikâye içeren tablolar kabul edilirdi. Bu yüz-
den fotoğrafçı Nadar’ın stüdyosundaki sergi, devrin sanat anlayışına uymayan tabloların 
sergilendiği bir stüdyodur. Sergiye katılan sanatçıların ortak yanı, tablolarındaki üslup 
benzerliği değil; sadece akademik resme alternatif arıyor olmaları ve akademik anlayı-
şa karşı durmalarıdır. Onların akademik resme itirazlarının izlenimcilik olarak adlandı-
rılmasında Claude Monet’nin sergide yer alan “İzlenim: Gündoğumu” başlıklı resmiyle 
ilgili olarak eleştirmen Louis Leroy’nın Le Charivari gazetesinde yazdığı yorumlar etkili 
olmuştur. Leroy, yorumunda Monet’nin resminin bitmemişlik duygusu uyandırdığını, bu 
anlamda düpedüz “izlenim”den ibaret kaldığını yazmıştır. Sergide yer alan Monet, Renoir, 
Degas, Pissarro, Cezanne gibi sanatçıların resimleri o dönemin egemen sanat anlayışı olan 
akademik resimlerden, örneğin Alexandre Cabanel (1823-1889) ya da William-Adolphe 
Bouguereau (1825-1905) gibi ressamların yapıtlarından oldukça farklıdır.



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 5

EMPRESYONİZMDEN ÖNCE FRANSA’DA SANAT VE DÜŞÜNCE 
ORTAMI
On dokuzuncu yüzyıl başında bilhassa Almanya’da romantik felsefe ve onun etkisinde de 
romantik edebiyat popülerdir. 1840’lardan itibaren Fransa’da romantizmin yerini realizm 
almaya başlar. Aynı senelerde Avrupa’da en etkili düşünce akımı pozitivizmdir. Pozitiviz-

min esasını ise beş duyu çapındaki gerçeklik teşkil eder. Determinizm ve rasyonalizm 

pozitivist akımın ilkeleri arasında belirleyicidir. İnsan bilincinin hayal etme kabiliyetini, 
hayal gücüne dayalı yaratıcılığı dışlayan bu anlayış bilhassa on sekizinci yüzyılın ikinci 
yarısından itibaren etkili olmaya başlayan ve aydınlanma düşüncesine tepki olarak doğan 
duygucu ve hayalci akıma bir tepkidir. Nihayet on dokuzuncu yüzyılın başında Fransız 
ihtilalinin kaotik atmosferinde, hayal gücünü esas alan, tabiattan alınan ilham çerçeve-
sinde sanat eseri yaratmayı prensip edinen ve üstelik idealist felsefeye dayalı romantik 
akım doğar. Alman romantiklerinin daha çok hayalî ve olağanüstü olana duydukları ilgi, 
sanatın ve edebiyatın on altıncı yüzyıl anlayışına dönmesi demektir. Bütün Avrupa dü-
şüncesini etkileyen fantastik romantik edebiyat, Descartes’dan beri hayali bir sanrı olarak 
kabul eden dünya görüşüne itirazdır. Romantiklerin tezleri 1840’larda, Victor Hugo’nun 
Les Burgraves adlı dramının sahnelendiği tarihten itibaren giderek gücünü kaybeder ve 
onun yerini realizm almaya başlar. Her sanat hareketinin arkasında bir düşünce hareketi 
olduğuna göre, realizmin arkasında da, onu besleyen pozitivist ve rasyonalist hareket var-
dır. Avrupa sanat ve düşüncesinde 1860’lara kadar devam eden realizm, yerini o tarihlerde 
natüralizme bırakır. Realizm ve natüralizm arasında sanatkârın nesne karşısında tarafsız-
lığı ve kalıtımın insan davranışlarındaki etkisi gibi iki temel fark vardır. Diğer yandan bi-
lindiği gibi natüralizm, bilimsel verilerin, özellikle romanlarda vesikaların kullanılmasını 
şart koşar.

Romantizm ile empresyonizm arasındaki ilişkiyi de sözünü ettiğimiz kesinlik anla-
yışının insan tabiatına aykırılığı yönünden değerlendirmek mümkündür. Çünkü bugün 
tanımı mümkün gibi görünmeyen romantizm, tabiatı bireysel algı ve marazi hassasiyet 
derecesinde yorumlayan bohem bir tarzın adıdır. Nitekim natüralizmin arkasından sem-
bolizm ve empresyonizm de sanatkârların yaşam biçimi ve dünya algısı bakımlarından ro-
mantik duyuştan etkilenmiştir. Rasyonalizmin baskısı sonucunda ortaya çıkan bunalımı, 
aynı yıllardaki teknolojik gelişmeler ortadan kaldıramaz. İnsan ruhunun yaratıcı tarafını, 
manevi alanı inkâr eden bir bilim algısının sanatkârları tatmin etmeyeceği açıktır. Hayal 
gücünü sanattan ziyade bilimsel gelişmelere yönlendirmiş bir toplumda, pragmatizm, 

sanata göre daha etkili bir tercihtir. Sonuçta teknolojik üretim toplumun gelişmesini ve 
konforunu sağlayacak, on dokuzuncu yüzyıla hâkim olan ilerleme düşüncesine ve mevcut 
ütopyalara da uygun olacaktır. Rasyonel düşüncenin egemen olduğu bir dünyadan ve bir 
sanat anlayışından muğlaklığın esas alındığı bir sanat ve düşünce anlayışına geçilirken 
empresyonizm bir uğrak yeridir. Yüzyılın başından itibaren toplumsal zihniyete hâkim 
olan rasyonalizmin yerini, yüzyılın ikinci yarısından itibaren gerçekliği sembollerle ve 
izlenimlerle anlatmayı tercih eden iki yeni sanat akımı, sembolizm ve empresyonizm 
alacaktır. Sembolizm gerçekliği anlatmakta dilin yetersiz olduğunu savunarak geleneksel 
sembollere başvururken, empresyonizm anlık ve bireysel duyumları öznel bakış açısıyla 
resmetmek gerektiğini savunur. 

Romantizmden sonra ortaya çıkan realist ve natüralist akım daha çok hayatın sefil ve 
sefih yanlarını, aşağı sını�arın hayatını anlatmaları bakımından, insan hayatı karşısında 
dış gerçekliği önemsemiştir. Natüralistler, ele aldıkları konular bakımından aynı zamanda 
maddecidirler. Realist roman olay örgüsünü mantık çerçevesinde ve zamanı da kronolo-
jik şekilde düzenlerken aslında determinist ve rasyonalist ilkeleri savunmakta ve böylece 
sanatkârın hayal gücünü sınırlamaktadır. Natüralizm bu ilkeyi bir basamak daha ileri gö-

Pozitivizm, rasyonalizm ve 
determinizm realizmin düşünsel 
temelini oluşturan akımlardır.

Pragmatizm: faydacılık.

Determinizm: Aynı koşullarda 
aynı nedenlerin aynı sonuçları 
doğuracağı esasına dayalı felsefî 
öğretidir.



Batı Edebiyatında Akımlar II6

türerek edebiyat ve biyografi arasındaki farkı ortadan kaldırır. Roman Emile Zola’nın İkin-
ci İmparatorluk Devrinde Bir Ailenin Tabii ve İçtimai Tarihi adlı eserinde olduğu gibi bir 
çeşit tarih kitabına döner. Emile Zola söz konusu romanı yazarken kendi hayal gücünden 
ziyade arşiv vesikalarından faydalanmıştır. 

Dolayısıyla natüralizm ile empresyonizm arasındaki temel fark, eşyanın nasıl görül-
düğüne ve nasıl aktarıldığına ilişkindir. Natüralistler hayatı donmuş ve bitmiş, tamam-
lanmış eylemlerden ibaret gibi resmederken, empresyonistler hareket halinde bir dünya-
yı resmetmişlerdir. Çünkü dünya oluş halinde bir süreçtir. Empresyonizmin bu ilkesini 
unutmadan, 1874’ten kısa bir süre sonra, 1880’lerde felsefede sezgiciliğin ortaya çıktığını 
ve aynı senelerde sembolizmin de popüler bir sanat ve edebiyat akımı olduğunu hatırlata-
lım. Empresyonistlerin oluş halinde bir dünya tasavvurunun felsefi izahını, aynı senelerde 
Henri Bergson sezgicilik olarak bilinen felsefi görüşüyle dile getirmeye başlamıştı. Resmin 
gerçeğe uygun olabilmesi için ressamın oluş halindeki dünyayı resmetmesi gerekir. Çünkü 
gerçeğin farklı görünmesinin sebebi fiziki şartlardır. Işık, gölge, hava gibi faktörler nesne-
nin sürekli değişmesine/değişmiş görünmesine sebep olur. Ressam asıl bu değişme süreci-
ni resmetmelidir. Görülüyor ki natüralizm ile empresyonizm arasındaki fark natüralizmin 
gerçeğin sürekliliğini, empresyonizmin ise an’ları önemsemesinden kaynaklanmaktadır. 
Bu yüzden natüralizm ile empresyonizm arasında hem tarihsel süreç hem de kavramların 
tanımı bakımından kesin sınırlar çizilemez. Çünkü her iki akımın ortaya çıktığı ve popü-
ler olduğu yıllarda, üslup bakımından aralarında büyük bir farklılık olmadığı gibi, içine 
doğdukları toplumun sosyal ve ekonomik durumu da aynıdır.

Empresyonizmin ortaya çıktığı senelerde Fransız klasik sanat geleneği hala etkisini 
sürdürmektedir. Eugene Delacroix’nın (1798-1863) öncülük ettiği Fransız romantik sa-
nat geleneği, devrin en çok beğenilen sanat anlayışıdır. Sağlam bir desen anlayışından 
çok renk olgusuna yönelen klasiklerle yeni resim anlayışı arasındaki tartışmanın kökü 
on sekizinci yüzyıla kadar uzanır. Sanatın akla hitap etmesi gerektiğini savunanlarla sa-
natın duygulara hitap etmesi gerektiğini savunanlar arasındaki bu tartışma on dokuzun-
cu yüzyılda da devam eder. Fakat aralarında önemli bir fark daha vardır. Klasik ve ro-
mantik sanatçılar idealisttirler yani sanatçının gördüğünü değil zihninde canlandırdığını 
aktarması gerektiğini savunurlar; oysa yeni resim anlayışı sıradan insanları ve gündelik 
hayatı yüceltmek, modern dünyanın olgularını yansıtmak tara�arıdırlar. Yeni resim an-
layışının savunmasını realist ressam Gustave Courbet (1819-1877) 1850 yılında kaleme 
aldığı “Gerçekçilik Manifestosu” adlı yazısıyla yapar. Courbet’nin görüşleri “Yaşayan sanat 
yapmak… Hedefim budur!” cümlelerinde özetlenebilir. Paris Dünya Fuarı’na (1855) ka-
bul edilmeyen resimlerini, kendisinin açtığı kişisel “Gerçekçilik Pavyonu”nda sergileyerek 
resmi otoriteye başkaldıran Gustave Courbet, bu dönemde yaşanan akademik-avangard 
çekişmesinin adeta simge ismidir. Onun “Sanatçının Atölyesi: Gerçek Bir Alegori” adlı 
tablosu söz konusu manifestoda savunulan görüşleri yansıtır. Çünkü “Sanatçının Atölyesi: 
Gerçek Bir Alegori” adlı tablo, 1850’li yıllarda Fransa’nın ekonomik, siyasal, toplumsal ve 
kültürel özelliklerine ilişkin verilerle doludur. 

Vesika: Belge. Edebiyatta 
kullanılan vesikalardan bazıları 
şunlardır: nüfus cüzdanı, evlilik 
cüzdanı, fotoğraf, günlükler, 
mektuplar vb. 



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 7

EMPRESYONİZM DÖNEMİNDE SİYASAL VE SOSYAL ORTAM 
Natüralizmin hüküm sürdüğü ve empresyonizmin doğduğu yıllarda Fransa’da liberallerin ye-
rini tutucu cumhuriyetçiler almıştır. On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısındaki Fransız toplu-
mu, toplumsal sorunları cumhuriyetçilerin çözeceğine inanıyordu. Gustave Flaubert, T. Ga-
utier ve Goncourt kardeşler gibi o yılların tanınmış aydınları, toplumsal huzuru bozabilecek 
davranış biçimlerini eleştiriyorlar ve mevcut yönetimden muhtemel karışıklıklara karşı tedbir 
almasını istiyorlardı. Çünkü onların alıştıkları dünya on dokuzuncu yüzyılın ilk yarısında-
ki nispeten huzurlu Fransa’ydı. Kapitalizmin hızla geliştiği bu senelerde yüzeydeki sakinliğe 
karşın, derinde bir takım değişiklikler olmaktaydı. Örneğin kapitalist sistem, kendi gücünü 
toplumun bütün katmanlarına yaymak için ciddi şekilde rasyonel bir sistem haline geliyor, bir 
standart oluşturuyor, tröstler ve sendikalar ortaya çıkıyordu. Kapitalizmin ekonomik ve siyasal 
örgütlenmesi karşısında gücünü kaybeden toplumsal kesimler arasında, doğal olarak idealist 
ve gizemci inançların yüceltilmesine dayanan bir kötümserlik ortaya çıktı. 

İnsanlık tarihinin teknolojik üretim bakımından en hızlı yüzyılı olan on dokuzuncu yüz-
yıldaki bu değişim, öte yandan sanatta da zevk değişikliğini zorunlu kılar. Her şeyin değiştiği 
bir atmosferde sanat şekillerinin değişmemesi düşünülemez. Üstelik teknolojik gelişmeler, 
üretim artışı, konforun yayılma hızı, toplumsal sını�ar arasında doğal olarak zevk değişme-
sine sebep olmuştur. Burjuva toplumunun refah düzeyindeki artış, onların sanat algısını da 
değiştirmiş, realizmin ve natüralizmin sanat anlayışlarının yerini daha soyut, en azından 
sanatkârın zihinsel sürecini de hesaba katan bir başka sanat anlayışının almasını gerektir-
miştir. Teknoloji hızla gelişirken, moda ve alışkanlıklara bağlı olarak estetik beğeniler de 
değişmiştir. 

On dokuzuncu yüzyıldaki sanayileşme süreci başta Paris olmak üzere bir kısım Avrupa 
şehirlerinin kültür merkezlerine dönüşmesine yol açar. Bu kentler aynı zamanda modern 
sanat anlayışlarının, bilhassa mimarinin prensiplerine göre inşa edilmiştir. Modern sanat, 
sanayileşmenin ortaya çıkardığı bu büyük kentlerde doğmuştur; dolayısıyla sembolizm ve 
empresyonizm başta olmak üzere sonraki akımlar öncelikle kent sanatıdır. Yüzyıl ortalarına 
kadar bilhassa romantizm, realizm ve natüralizm daha çok köy ve kır hayatını konu olan 
eserler üretiyordu. Büyük sanayi kentlerinin ve sanayileşmenin ürettiği bireysel hayat ve bi-
reysel bakış açısı, empresyonizmle beraber sanata dâhil olmuştur. 

Resim 1.1

Impression, Soleil 
Levant (İzlenim, 
Gündoğumu), Claude 
Monet, 1872.

Kaynak: https://
upload.wikimedia.org/



Batı Edebiyatında Akımlar II8

On dokuzuncu yüzyılda sanat dallarının kent sanatına dönüşmesinin ana nedenleri nelerdir?

Sanatçıların dünyayı bir burjuvanın gözü ile görmeleri ve dıştan gelme izlenimlere 
yer vermeleri büyük kent olgusunun doğurduğu başka bir sonuçtur. Dikkat edilirse emp-
resyonist ressamların tablolarında kır hayatı daha çok burjuvanın gezme mekânı olarak 
vardır. Onlar sanayileşmiş toplumun yaşadığı kentteki insanın gelip geçici izlenimleri ya-
nında, çoğu zaman huzursuz ve asabi ruhsal dünyasını ele almışlardır. 

Aynı senelerde pozitivist anlayışın bir sonucu olarak ortaya çıkan natüralist bunalım, 
1885’den önce belirgin duruma gelmemişse de, belirtileri 1870 sıralarında ortaya çıkmış-
tır. Nitekim natüralizmin arkasındaki zihniyetin akılcılık, maddecilik gibi temel kavram-
larına düşmanlık bu senelerde en yüksek düzeye ulaşır. Toplumun büyük bir kesimi bi-
limsel alandaki ilerlemelere saldırıp dini yeniden canlandırmakla yepyeni bir entelektüel 
yaşamın doğacağına inanmaktadır. Onlar bilimin i�as ettiğinden, natüralizmin sonunun 
geldiğinden, kültürün makineleşip ruhsuzlaştığından söz ederler; ne var ki, çağlarının en-
telektüel yönden yoksul olmasından yakınıp buna hiddetlenirken, aynı kesimler, devrime, 
cumhuriyete ve liberalizme saldırmaktadırlar. 

Öte yandan 1870 dolaylarında Fransa, en ciddi entelektüel ve ahlaki bunalımların-
dan birini geçirmektedir. Bu durumun askeri yenilgilerle ve maddecilikle bir ilgisi yoktur. 
Fransız toplumundaki bezginlik ve yılgınlık çağın hızından kaynaklanmaktadır. Bu bık-
kınlık tüm yüzyıla egemen olan romantik bir hastalıktır ve 1885 kuşağının bütün suçu ve 
sorumluluğu yüklediği Emile Zola’nın natüralizmi, insanların düşüncelerine egemen olan 
nihilizmi yenmek için yapılan, elverişsiz de olsa tek ciddi atılımdır. 

Nispeten aydınlanmacı geleneğin mirasını devam ettirmekte olan natüralizme olan 
tepki, insan doğasının gizeme olan düşkünlüğünü yeniden ortaya çıkarır. Akla uygun olan 
gizem barındırmadığından insanlara yüzeysel gelir. Onlar daha derin ve kutsal olanın pe-
şindedirler. Varoluşu boyunca imkânsızı arayan insan, on dokuzuncu yüzyılın ikinci ya-
rısında bir çeşit mistik anlatım biçimi olan sembolizme ilgi duymaya başlar. Romantik 
akımın tanınmış isimlerinden kimse söz etmez. Onların yerine Stendhal ve Baudelaire’den 
söz edilir; Villiers de L’Isle-Adam ve Rimbaud için coşku duyulduğu ve Rus romanına, 
İngiliz Ön-Rafaellocularına ve Alman felsefesine ilgi beslendiği görülür. Fakat en derin ve 
verimli etkiyi Baudelaire’in sağlamış olduğu gözlemlenir. Bu yazara, simgeci şiirin öncüsü 
gözüyle bakılır ve kendisi modern lirizmin yaratıcısı kabul edilir. Bu kuşağı yeni baştan 
romantik estetizme yönelten ve ona yeni gizemcilik ile eskinin sanata aşırı derecede bağlı-
lığı arasında nasıl bir uyum sağlanacağını öğreten Baudelaire olmuştur.

Empresyonizmin ortaya çıktığı dönemde siyasal ve sosyal ortamın değişimi sanatı nasıl 

etkilemiştir?

EMPRESYONİZMİN DOĞUŞU
İzlenimcilik birdenbire ortaya çıkmış veya ansızın yok olmuş bir akım değildir. Tamamla-
yıcı renkler yasasını ve gölgelerin renklendirilmesini kavrayan Delacroix ve doğada bulu-
nan renk etkilerinin karmaşık bileşimlerini saptayan Constable, izlenimci yöntemi daha 
önce uygulamış sayılırlar. İzlenimciliğin özü olan “görmenin güç kazanması”, Delacroix ve 
Constable gibi izlenimcilik öncesi eser veren sanatçılarla başlar. Açık hava ressamlığında, 
Barbizon okulunun yaptığı yenilikleri de unutmamak gerekir. Manet’nin başlattığı, kent 
hayatına sanatkâr gözüyle bakmak ve toplumsal tepki karşısında, izlenimci ressamların 
güçlerini birleştirmeleri, akımın etkisini artırır. Kent hayatı kalabalıklar arasındaki insa-
nın yalnızlığını artıran bir hayattır. Bu yalnızlık bir çeşit yabancılaşmayı ve terk edilmişlik 

Nihilizm: Latince nihil yani hiç 
anlamındaki kelimeden türetilen 
nihilizm 19. Yüzyılda ortaya 
çıkmış, var olan bütün varlıkları, 
değerleri ve gerçekleri reddeden 
felsefenin adıdır.

1

2



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 9

duygusunu üretir. Bununla birlikte kent hayatında birbiri sıra değişen görüntüler, insan 
psikolojisindeki ani değişimler, duygusal kırılmalar izlenimci sanatı besler.

Diğer tara�an izlenimci resme karşı toplumun gösterdiği tepki, izlenimcilerin toplu-
ma saldırmak gibi bir tercihleri olmadığı için pek anlaşılır değildir. İzlenimcilerin ortaya 
çıkmalarına sebep olan belki de en önemli etken, o yılların resmi sanat görüşü olan aka-
demik resim anlayışının, onları Salonlarına kabul etmemeleridir. Hâlbuki onlar da kendi-
lerinden öncekiler gibi geleneğe bağlı kalmak istiyorlardı. Üstelik izlenimcilerin toplumsal 
zevki değiştirmek için çabaları kendilerinden önceki romantik ve natüralistlere göre daha 
azdır. Belki de izlenimcilerin en büyük zaafı, Salon’a kabul edilmekle başarıyı aynı şey 
olarak görmüş olmalarıdır. 

Gerçeği olduğu gibi vermeyi amaçlayan, tamamlayıcı renkler kullanan, ışıklı, parlak 
açık-koyu değerler tercih eden Venedikli Rönesans ressamları onları etkileyen kaynaklar-
dan sadece biridir. İspanyol ressamları, özellikle El Greco, Velazquez ve Goya bu eğilimleri 
daha büyük boyutlara ulaştırdılar. Nitekim izlenimcilerin önemli isimlerinden Edouard 
Manet ve Auguste Renoir bu sanatçıların resimlerinden etkilenmişlerdir. 

Öte yandan akademik sanatçıların yanında eğitim gören ama akademizmi kıyasıya 
eleştiren Gustave Courbet, Edouard Manet (1832-1883) ve Claude Monet (1840-1926) 
gibi avangard sanatçıların yapıtlarının Salon tarafından genellikle reddedilmesi; Paris 
sanat ortamında giderek yükselen bir hoşnutsuzluk doğurmuştur. Özellikle 1863 yılında 
Salon’a başvurusu yapılan 3000 kadar yapıtın reddi sonucunda salon karşıtı bir protesto 
kampanyası başlamış, sonuç olarak o yıl ilk kez “Reddedilenler Salonu” adı altında res-
mi Salon’a alternatif bir sergi düzenlenmiştir. Başta Edouard Manet’nin “Kırda Kahvaltı” 
(1863) resmi olmak üzere büyük bir skandal yaratan “Reddedilenler Salonu” eleştirmen-
lerin ve halkın alay konusu olmuş, Paris’te o yılın en çok konuşulan olayları arasında yer 
almış, hatta ünlü Fransız yazar Emile Zola (1840-1902) konuyla ilgili “Başyapıt”(L’Oeuvre, 
1886) adında bir de roman yayımlamıştır. Manet’nin “Kırda Kahvaltı” resminin yarattığı 
tepkinin nedeni, resimden yansıyan dünyanın güncelliğidir. Resimdeki figürlerin birer 
edebi ya da mitolojik ‘kahraman’ olmaması, üstelik burjuva ahlakının gereklerine duyar-
sız görünmeleri, düpedüz başkaldırıdır. Resimde desen temelini fazla sert, ışığı fazla çiğ, 
renkleri fazla ham diye niteleyen ve daha birçok kusur bulan eleştirmenler, hep bir ağız-
dan dile getirdikleri olumsuz eleştirileriyle Manet’ye ün kazandırmışlardır.

Bu alternatif sergiden yaklaşık on yıl sonra 1874’te İzlenimci sanatçılar ilk bağımsız 
sergilerini açmışlardır. Bu süreçte resmi Salon da çeşitli değişimlere uğramıştır. İzlenimci-
lerin 1870’li yıllardan itibaren düzenledikleri bağımsız sergilerin yanı sıra 1884’te Georges 
Seurat’nın öncülüğünde Bağımsızlar Salonu, 1903 yılında da hem resmî Salon’a hem diğer 
bağımsız etkinliklere alternatif olarak yine Paris’te yıllık olarak gerçekleştirilen Sonbahar 
Salonu açılmıştır. On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında avangard sanatçıları destekle-
yen, onlara kişisel sergiler açan ve eserlerini pazarlayan Paul Durand-Ruel (1831-1922) 
bu anlamda anılmaya değer bir figürdür. 1860’lı yıllardan itibaren Paris ve Londra’daki 
galerilerinde onların resimlerini sergileyerek izlenimciliğe yönelik ilginin gelişmesinde 
büyük rol oynamıştır.

Akademizme alternatif sanatçılar, elbette ki yalnızca ressamlar değildir. Kendi çağının 
heykeline yeni bir ifade kazandıran, on dokuzuncu yüzyılın kalıplaşmış akademik heykeli-
ne karşı cesurca karşı duran, insan bedeninin hallerini zengin bir biçimsel dağarcık içinde 
o güne değin görülmemiş bir gerçeklik duygusuyla anlatan Auguste Rodin’i de hatırlamak 
gerekir. Biçimi ve malzemeyi yoğun bir enerjiyle donatarak acı ya da haz ekseninde her 
tür duygunun dile geldiği, sanki soluk alıp veren bir dış kabuğa dönüştüren Rodin, Güzel 
Sanatlar Okulu tarafından üç kez reddedilmiştir. Paris Dünya Fuarı’nda (1900) sergilediği 
heykelleriyle büyük bir ün kazanan Rodin’in ısmarlama bir yapıt olmasına karşın reddedi-



Batı Edebiyatında Akımlar II10

len “Balzac” (1891) heykeli, anıt heykel tarzına sıra dışı yaklaşımı ve biçimsel serbestliğiyle 
yüzyılın en önemli heykeli olarak nitelendirilmiştir. Rodin’in Balzac heykeli, ünlü heykel-
tıraş Brancusi’ye göre “modern heykelin başlangıç noktası”dır.

On dokuzuncu yüzyılın Paris sanat ortamında yaşanan akademik avangard çekişmesi 
geçen yüzyılda da tekrarlanacak bir kültürel dinamiğin, yeni arayışlar peşindeki sanatçı-
ların karşılaşacağı direncin ilk örneğidir. Bu direncin kaynağında yalnızca sanatın değil, 
dünyanın da değişimine yönelik bir hoşnutsuzluk yer alır. Oysa tıpkı Baudelaire’in dediği 
gibi “her çağın kendi tavrı, kendi bakışı ve duruşu” vardır. Dünya sürekli bir değişim için-
deyken sanatın bir noktada donup kalması beklentisi, gerçekçi bir beklenti değildir.

Sonuç olarak on dokuzuncu yüzyıl Fransız toplum yaşamının esası bireysel özgürlük-
tür. İlhamını özgürlükten alan bu toplumda artık sanatçının yaratma sürecini etkileyen 
herhangi bir toplumsal kurum söz konusu değildir. Yalnızlık içindeki sanatçı, çevresini 
gözlemleyerek eserlerini üretmek zorundadır. Rilke’nin deyişiyle sanatçının öğrenmesi 
gereken sadece görmektir. Kendi gördüğüne önem vermek on dokuzuncu yüzyılın ikin-
ci yarısında sanatçının birinci prensibi ise, tuval üzerinde canlı fırça darbeleri ile resim 
yapmak da ikinci temel prensiptir. Böylece konu ve teknik bakımdan yenilik yapmak 
gerektiğine inanan izlenimcilerin nesne ve atmosfer arasında ilişki kurarak öğrendikleri 
başka prensipler de vardır: Onlar geçici bir görünüşü saptamak için ressamın renkleri 
karıştırmak ve onları tuvale özenle yerleştirmeye için vakit olmadığını, boyayı süratle kul-
lanmanın ilk izlenimi bozmamak için zorunlu olduğunu, ilk izlenimin yitirilmemesi için 
manzaranın ayrıntılarıyla değil bütünüyle görülmesi gerektiğini de öğrenmişlerdir. 

Empresyonizmin Sonuna Doğru
Empresyonist ressamlar arasında farklar, 1880’li yıllardan itibaren belirginleşmeye başlar. 
Bu durum aynı zamanda empresyonistlerin dağılma sürecinin de başladığı anlamına gel-
mektedir. Örneğin Paul Cezanne 1877’den beri empresyonistlerle birlikte sergi açmamıştır. 
Pissaro kırsal yaşamla, tabiat manzaralarıyla ilgilenmekle beraber, sonraları figüre yönelir. 
1880’lerdeki tabloları daha çok köylü kadın tasvirlerinden ibarettir. Berthe Morisot, başlan-
gıçtaki empresyonist duyarlığından uzaklaşmamakla beraber daha serbest ve açık hava re-
simleri yapar. Empresyonist ressamlar arasında başlangıçtaki ilkelerine sadık kalan tek isim 
Sisley’dir. Onun resimlerinde suyun özel bir yeri vardır. Aralıksız sudaki yansımaları resme-
den Sisley’de zaman zaman tekrarlar da görülür. Caillebotte ise empresyonizme sonradan 
katılmış olmakla beraber, arkadaşlarının izlediği yolu tersten kateder. Onun dikkat çekici 
eseri 1876 tarihli Parke İşçileri’dir. Işığın ve gölgenin empresyonist dikkatle kullanıldığı bu 
tablo realizme yaklaşır. Caillebotte sonraki yıllarda tarzını sürdürmekle beraber tablolarında 
açık renkler kullanmaya ve şehir manzaralarını resmetmeye başlar. Renoir, 1881’de Delacro-
ix gibi önce Cezayir’e gider, oradan da İtalya’ya geçer. Ra�aello’nun fresklerine hayran kalan 
Renoir, kendi resim anlayışından şüphe eder. Bu yüzden Renoir, bir süre sonra resimlerinde 
rengi geriye atıp, çizgiye önem vermeye başlar. Açık havada çalışmayı da önemseyen Renoir, 
büyük ebatlı tablolar yapar. Eduard Monet ise 1883’te Renoir’le birlikte Fransa’nın güneyini 
keşfe çıkar. Akdeniz manzaralarına hayran olan Monet, yoğun renklerle, lirik çağrışımlar-
la yüklü, hareketli resimler yapar. Zaten aynı senelerde empresyonist ressamlar teker teker 
Paris’i terk ederler. Paul Cezanne Güney’e çekilmiş, orada empresyonizmi bir müze sanatı 
haline getirmeye çalışmıştır. Sisley, 1882’de Fontainebleau yakınlarındaki Saint-Mammes’e 
temelli yerleşir. Monet 1883’te Giverny’ye, Pissarro 1884’te Anvers’dan ayrılıp Eragny’e yerle-
şir. Ancak bu uzaklaşmayı telafi etmek için kışın, ayda bir kez Riche kahvesinde düzenlene-
cek empresyonist akşam yemeklerinde buluşmayı kararlaştırırlar. 



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 11

EMPRESYONİZMİN ÖZELLİKLERİ
Toplumsal zevkin şekillenmesindeki rolüyle düşünce tarihinde edebiyatın önemli ve ayrı-
calıklı bir etkisi vardır. On yedi ve on sekizinci yüzyıl Batı edebiyatı, tarihsel süreci değiştire-
cek derecede güçlü etkiler yaratmıştır. Ancak on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında, emp-
resyonizmle beraber edebiyat bu gücünü resme kaptırmıştır. 1860’lı yıllarda natüralizme 
ilişkin tartışmalar devam ederken, empresyonizm üslup ve teknik bakımdan bağımsızlı-
ğını ilan etmiş ve yeni bir estetik doğurmuştur. Onların ilk sergileri 1874’te gerçekleşmiş 
olmakla beraber, geçmişleri bu tarihten yirmi yıl öncesine dayanır ve 1886’daki sekizinci 
grup sergisi ile son bulur; üniform bir sanat hareketi olarak da Cezanne’ın ölüm tarihi 
olan 1906’ya dek sürecek olan geç-izlenimci döneme bağlanır. On dokuzuncu yüzyılın 
ortalarından itibaren edebiyatı ve müziği geride bırakan resim sanatı, sanat eleştirmeni 
Asselineau’ya göre, 1840 yılında şiirin yerini almıştır. O yüzden Goncourt Kardeşler, res-
samlıkla yazarlığı karşılaştırarak, ressamı daha mutlu sayarlar. Çünkü resim sanatı, tekniği 
itibarıyla, müziğin ve edebiyatın karşısında daha işlevseldir. Sanatı işleviyle tanımlayan on 
dokuzuncu yüzyıl anlayışını yansıtan bu tez, çağın büyük şairlerinin de izlenimci olarak 
tanımlanmasına sebep olur. Çünkü izlenimci resim, şiirin ve müziğin duygu ve heyecan-
ları ifade etme kabiliyetini kendi teknik imkânları ile yeniden düzenler. Işık, hava ve renk 
deneyleri, onların yanında atmosfer izlenimleri resimde, şiir ve müziğe göre daha iyi al-
gılanabilen öğelerdir. 

On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında izlenimciliğin gücü, bir dönem sanatı olma-
sından değil, evrensel geçerliğe sahip bir üslup ve estetik anlayışını temsil ediyor olma-
sından gelir. Nitekim izlenimciliğin çöküşünden itibaren, Avrupa sanatının aldığı yeni 
biçimleri tanımlamak ve tasnif etmek güçleşmiştir. 

Resim sanatında gerçek bir devrim olarak nitelendirilen empresyonizm akımı, on do-
kuzuncu yüzyılın başlangıcından itibaren bilhassa edebiyatta ve resimde görülen sanat 
akımlarına karşı ortaya çıkmıştır. Empresyonistler resimlerinde resmettikleri şeyin yapısı 
kadar, maddenin değişkenliği içinde onu nasıl algıladıklarına da vurgu yaptılar. Bu değiş-
kenliği ifade eden küçük, kısa, birbirinden ayrı fırça vuruşlarıyla, prizmatik renkler kul-
lanma tekniğiyle açık havada resim yaptılar. Amaçları ışığın değişen etkilerini yakalayarak 
yansıtmaktı.

Sadece yenilik peşinde koşan, yenilik için anlamsız, verimsiz ve delice bir istek du-
yan huzursuz on dokuzuncu yüzyıl sanayi toplumuna felsefe ve sanat da ayak uydurur. 
İzlenimciliğin ifade etmek istediği modern teknolojinin gündelik hayata getirdiği bu gö-
rülmedik dinamizmin kendisi ve duygusal karşılığıdır. Empresyonizmin geri planındaki 
bu motive edici faktör, resme estetik hassasiyet olarak yansır. Sanatta estetizmin esası, içe-
rikten çok formun önemsenmesine bağlıdır. Estetizm, izlenimcilik ile gelişiminin doruk 
noktasına ulaşmış olur. Bundan böyle sanat eleştirisinde, yaşama karşı takınılan edilgin 
ve küçümseyici tavır, deneyin gelip geçici ve tarafsız olma niteliği ve hazcı duyumculuk 
gibi estetizme özgü ölçütler etkin olacaktır. Sanat eseri, sadece kendisinde tükenen bir şey, 
kendi kendine yeten, büyüsü dıştan gelme olan estetik bir amaç tarafından bozulmaya 
elverişli bir oyun ya da yaşamın insana sunduğu ve insanın ondan haz duyabilmesi için 
kendisini hazırlaması gereken en güzel armağan olarak kabul edilir. Aynı zamanda, özerk-
liği ve kendi alanı dışında kalan her şeye olan ilgisizliği ile şair ve yazarlara saygı göster-
mek de yeni bir sanatçı imajı doğurur. Sanatçılar bu yeni imajlarıyla birer model olarak 
tablolara konu olurlar. Estetizmi önemseyen kesimi toplumun diğer kesimlerinden ayıran 
özellik, yaşamını bir sanat yapıtına dönüştürme çabası, diğer bir deyişle, yaşamını pahalı 
ve işe yaramaz olana, özgürce ve bolluk içinde akıp gidene sırt çevirip onu güzelliğe, salt 
biçime, ton ve çizgi uyumlarına teslim etmesidir. Estetik kültür, işe yaramazlık ve gerek-
sizliklerle dolu bir yaşam biçimi, başka bir deyişle, romantik bir biçimde teslim olma ve 



Batı Edebiyatında Akımlar II12

edilgenlik demektir. Fakat bu kültür, romantizmden de baskın çıkar; sanat uğruna yaşamı 
yadsıdığı gibi, sanatta yaşamı haklı çıkaracak kanıtlar arar. Ona göre sanat dünyası yaşa-
mın düş kırıklıklarını telafi eden ve aslında tamamlanmamış, ifade edilememiş bir varlığı 
tamama erdiren ve onun gerçekleşmesini sağlayan tek olgudur. Fakat bu, sadece yaşamın 
sanat altında gizlendiğinde daha güzelleştiği ve daha yumuşadığı anlamına gelmez. Aynı 
zamanda son büyük izlenimci ve hazcı Marcel Proust’un da söylediği gibi, o ancak hafı-
zada, görmede ve estetik deneyde anlamlı bir gerçeğe dönüşür. Tecrübelerimizi en yoğun 
biçimde yaşamamız, insanlarla ve nesnelerle karşılaştığımızda değil, zamanı yeniden ele 
aldığımızda, yaşamımızın oyuncusu değil, seyircisi olduğumuzda, sanat yapıtları yaratıp 
onlardan haz duyduğumuzda, diğer bir deyişle, ‘anımsadığımızda’ mümkün olur. Marcel 
Proust, Platon’un görüşünü paylaşmaktadır: İdealar varoluşun temel biçimlerinin gerçek 
anımsatıcılarıdır.

Hemen her yeni sanat hareketi gibi izlenimciler de, devrin resmî sanat anlayışını tem-
sil eden akademik sanat anlayışını savunan eleştirmenler tarafından ciddiye alınmamış-
lardır. Sonuçta Monet, Renoir, Pissarro gibi sanatçılar ekonomik bakımdan güç durumda 
kalmışlardır.

İzlenimcilik, halkın zevkini yansıtarak burjuva toplumu üzerinde kötü etkiler bıraka-
cak bir sanat akımı da değildir. Sanat anlayışı bakımından seçkin, duygulu, zarif ve titiz, 
duyumcu ve çoğu zaman Epikürcü olan izlenimciler, yalnızlık ve ıssızlığa çekilme deney-
leri gibi yöntemlerle, kendi duyarlıklarını artırmışlardır. O yüzden üslupları aristokratlara 
özgü bir üslup olarak kabul edilmelidir. Çoğu zaman yüksek üslubun temsilcisi izlenimci-
ler, birer aristokrat değil, daha çok burjuva kökenlidir. Onlar, kendilerinden öncekiler gibi 
kendi çağlarının entelektüel sorunları ile ilgilenmedikleri gibi, onlar kadar çok yönlü de 
değildirler. Daha çok birer resim işçisi olarak tanımlanabilirler: Ancak aralarında burjuva 
ve aristokrat kökenli olanlar da vardır. Manet, Bazille, Berthe Morisot ve Cezanne burju-
va, Degas ise aristokrat kökenlidir. Toulouse-Lautrec ise yüksek aristokrasiden gelmedir. 

Resim 1.2

Henri de Toulouse-
Lautrec, “Moulin 
Rouge’da” (1895).

Kaynak: http://www.
toulouse-lautrec-
foundation.org/at-the-
moulin-rouge.html



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 13

Manet ve Degas’nın ince, titiz, özenli üslupları ile kibar hal ve tavırları, Constantine Guys 
ile Toulouse-Lautrec’in zarif, oynak sanat yapıtları, II. İmparatorluk devrinin burjuva top-
lumunu yansıtır. Empresyonizmle beraber, resimde durağanın yerini dinamizm, desenin ye-
rini renk, soyut düzenin yerini organik yaşam, Orta Çağ’ın dünya görüşünü tümüyle yıkan 
deneyin dinamikliği alır.

Empresyonizmin geçirilen anları sürekliliğe ve değişmezliğe üstün tutması, her olguyu 
yinelenmesi olanaksız, kayıp giden bir yıldız kümesine, akıp gitmekte olan ve içine ‘ikinci 
kez girilebilmesi olanaksız’ bir akarsu gibi zaman içinde sürüklenen bir dalgaya benzetmesi, 
izlenimciliği anlatan en iyi formüldür. Öyleyse izlenimciliğin bütün ilkeleri temelde Herakli-
toscu dünya görüşünü yansıtır. Heraklitos’a göre, gerçek, bir varlık değil, bir oluş, bir koşul 
değil, bir süreçtir. Empresyonist ressamlar, Heraklitos’un dünya görüşüne uygun olarak 
sürekli hareket halinde olan varlığın tek bir anını yakalamayı amaçlamışlardır. Öyleyse iz-
lenimci resim, geçmişle gelecek arasındaki ve onlarla çatışma halindeki anın nazik denge-
sidir. Arnold Hauser’e göre izlenimci ‘görme’, doğayı bir gelişim ve bozulma süreci haline 
dönüştürür. Dengeli ve tutarlı olan her şey, bir metamorfoz (başkalaşım) sonucu bozulur 
ve bitmemiş, eksik kalmış olma özelliğine bürünür. Empresyonist görülene göre hareket 
etmek yerine öznel hareket etmeyi tercih eder. Çünkü modern perspektif resminde de 
ışık, hava ve atmosferin temsil edilmesi, düzgün olarak boyanmış yüzeyin renk nokta-
cıklarına ve fırça darbeciklerine dönüşmesi, işlenilen yöresel özeliklerin değerlere, pers-
pektife, bakış açısına göre değişmesi esastır. Yansıyan ışıkların ve ışıklı gölgelerin oyunu, 
titreşen, hareket eden noktacıklar ve sürekli, gevşek ve ansız vurulmuş fırça darbeleri, hızlı 
ve kabaca yapılmış taslakları ile tümüyle içten geldiği gibi resim yapma tekniği empres-
yonist prensipler arasındadır. Empresyonizme göre nesne çabucak, dikkatsizce kavranmalı, 
resme rastgele ve kayıtsızca yapıldığı izlenimi verilmeli ve perspektifin kullanılmasıyla yeni 
bir form almış olan resim ile başlayan dinamik, hiç durmadan değişen ve kaynaşan gerçeklik 
duygusunun ifadesi sayılmalıdır.

Epikürcü: Hazzın, mutluluğun, 
neşenin olduğu hayatı amaçlayan 
kişidir.

Resim 1.3

Renoir, “Dance at Le 
Moulin de la Galette”, 
1876.

Kaynak: www.artble.
com



Batı Edebiyatında Akımlar II14

Şüphesiz olguların sürekli değiştiği bir dünyada, bizzat bu değişmenin bıraktığı bir sü-
reklilik izlenimi olacaktır. O yüzden sürekliliğin kendisi süreklidir, nesnelerin formu de-
ğil. Esasında değişen insanların bakış açılarıdır. Empresyonizm bu yüzden gerçeği şeyle-
rin ve insanın değişmezliği prensibinde değil, bireyin -şimdi ve burdalığında (hic et nunc/
dasein) aramıştır. Onlara göre rastlantı, tüm oluşun en esaslı ilkesidir. Çünkü bir sonraki 
anın nasıl bir şekil alacağına dair ihtimal sınırsızdır. Bu sınırsızlık hem insan bilincinin 
formu hem de eşyanın formu açısından geçerlidir. Empresyonistler anı, rastlantıyı, deği-
şimi önemsediler. Bu önemseyiş, estetik açıdan, gelip geçiciliğin gündelik hayata hâkim 
olmasına ve rastlantısal ilişkilerin önemine işaret eder. Sanat eseri onlara göre anlık bir de-
ğişim sırasında hissedilenin ürünüdür. Bu edilgin tavır aynı zamanda estetik bir tavırdır. 
Bu yüzden izlenimcilik, estetik kültürün doruk noktasına ulaştığı bir akımdır.

Genelden özele, örnekten bireye, soyuttan somuta göre ilerleyen natüralizmin üslubu 
ile empresyonizmin üslubu yer yer birbirine benzediğinden, çoğu zaman ayırmak zordur. 
İzlenimcilik aslında natüralizmin mantıksal sonucudur. Çünkü natüralizm mekânı ve za-
manı seçilmiş bir deneyken, empresyonizm de gerçeğin tekrarlanamayacak olan izleni-
midir. Nitekim izlenimci görüntüler, natüralist görüntülere nazaran daha duyumsaldır. 
Öyle ki çoğu zaman izlenimci resmin optik/fiziksel görü hakkındaki gelişmelerle yakın 
ilişkisi vardır. O yüzden izlenimcilik kadar görsel deneyi önemseyen başka bir sanat akımı 
söz konusu olmamıştır. Natüralizm hayatın daha çok sefalet sahnelerine ve aynı zaman-
da ırsiyete (kalıtım) önem vermesine karşılık izlenimcilik, sadece görme biçimine ilişkin 
deneyselliğe önem verir: Deneyin görsel öğelerini kavramsal olan öğelerden ayırmak ve 
görme ile ilgili olanın özerkliğini geliştirmekle izlenimcilik, sadece doğalcılıktan değil, 
şimdiye dek görülen sanatların tümünden ayrılır.

Erken izlenimci (pre-empresyonist) sanat, görünüşte ‘üniform’ olmakla beraber birbi-
rinden farklı dünya görüşleri üzerine kurulmuştur. Empresyonist akım, sadece görme bi-
çimlerinin farklılığına bağlı olduğundan esasında, dünya görüşü bakımından bir ortaklık 
da gerekmez. Kendinden önceki sanat akımları daha çok senteze önem verirken, empres-
yonizm analizcidir. Bakma biçimlerine ve bakılan yere, bakmanın zamanına göre değişen 
gerçeklik fikri, ancak bir analiz sonrası resmedilebilirdi. Nitekim izlenimcilik, natüralizm 
kadar yanılsamalı bir akım değildir; seyirciye yanılsamanın yerine konunun öğelerini; bir 
bütünü göstermek yerine, deneyin yapısında kullanılan tuğla parçalarını verir. Seyirci tuğ-
la parçalarının oluşturacağı binanın bütününü kendi zihninde tamamlar. Gölge ve ışık, 
parçaların birleştirilmesinde ayrıca öneme sahiptir. İzlenimcilikten önce sanat, nesneleri 
bir takım işaretlerle anlatmıştı; şimdi ise onları meydana getiren öğelerle, onu yapan mad-
delerin değişik parçalarını göstererek anlatmaktadır.

Empresyonizmin kendinden önceki resim akımlarından bir başka farkı da, resme konu 
olan motif sayısını artırmış olmasıdır. Belli bir dünya görüşüne sahip sanatçıların bir araya 
gelerek kurdukları akımlar, doğal olarak bir süre sonra birbirinin tekrarı moti�er üzerinde 
yoğunlaşacaktır. Oysa empresyonizmin durağanlık yerine hareketi benimsemiş olması, 
tablolardaki motif sayısını sınırsız derecede artırmıştır. Böylece resimde konu, öykü ve 
fıkra gibi bir olay örgüsü içeren kurgusal düzen ortadan kalkar. Tablodaki tüm moti�erin 
bir manzara mantığıyla ele alınması resim sanatının temel ilkesinin resme hâkim olması 
demektir. Onlar bir konuyu sadece ortaya çıkacak tonlar açısından önemsediler. Herhangi 
bir motifin maddesel özüne indirgenerek etkisizleştirilmesi, romantik olmayan bir dünya 
görüşünün ifadesidir. Resim sanatında debdebeli, görkemli moti�erin dışarda bırakılma-
sı, önemsizleştirilmesi, tam tersine gündelik hayattaki her anın bir resim malzemesi olma-
sı böyle mümkün olmuştur. Görüldüğü gibi empresyonizmle beraber resim sanatının ve 
elbette edebiyatın konusu da genişlemiştir. 



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 15

İzlenimcilik, iki boyutlu bir gerçek üzerinde durur. Gerçeğin resme aktarılmasında sade-
ce plastik ve mekân değil, desen ve çizgisel olan da önemlidir. Seyircinin resim karşısındaki 
durumunu etkileyen, gerçeğin açık seçik verilmiş olması değil, duyumların çekiciliğidir. Za-
ten izlenimcilerin asıl amaçları da duyumsal çekicilik yaratmaktır.

Empresyonistlerin ilk sergilerine gösterilen tepkiyi, eski karşısında edinilen alışkanlığa 
bağlamak mümkündür. Yıllardır devam eden resim alışkanlığı ve bu alışkanlığın ürettiği 
sanat zevki, empresyonistlerin tarzı ile sarsılmış, eşyanın alışılmışın dışında bir bakış açısı ve 
teknikle de resmedilebileceğini göstermiştir. Barok sanattan itibaren resmin gerçekle ilişkisi, 
zamanla soyutlaşmış ve karmaşıklaşmıştır. Resim sanatının tıkandığı noktada ortaya çıkan 
bir akım olan empresyonizmin ortaya koyduğu resimler natürmort, tarihsel resim, nü, yal-
nız figür veya portre, modern yaşam, peyzaj başlıkları altında sını�andırılabilir. 

Empresyonist sanat eserinin temel özellikleri hakkında bilgi verebilir misiniz?

Empresyonizmin Resimdeki İlkeleri
Akademik resimlerin kuralcı, neo-klasik üslubuyla karşılaştırıldığında empresyonist re-
simler kuraldan ve sağlam bir desen temelinden, hatta biçimden yoksun görünür. Karan-
lık tonların yerini aydınlık, parlak renkler almış, ışık sanki başlı başına bir konu haline 
gelmiştir. Siyahla elde edilen gölgelendirmeler yok olmuş, açık koyu tonalite farklarıyla 
elde edilen bambaşka bir hacimsellik anlayışı ortaya çıkmıştır. Rönesanstan beri kulla-
nılan bilimsel perspektifin yerini çizgiye dayanmayan ve renkle elde edilen derinlik, 
hava perspektifi almaya başlamış, uzaklıklar da yakınlıklar da renklerle ifade edilmeye 
başlanmıştır. Bir izlenimi aynı etkiyle tuvale aktarabilmek için gereken çabukluk, aka-
demik resimlerdeki ayrıntıcılıktan feragat etmeyi, onun yerine resmin bütüncül etkisine 
odaklanmayı gerektirmiştir. Desen çizmeden, doğrudan tuvali boyayan Diego Velazquez 
(1599-1660) ve Eugene Delacroix (1798-1863) gibi ressamların izinden giden izlenimciler 
bir izlenimi etkisini yitirmeden tuvale aktarabilmek için gereken hızı, çabuk ve kesik fırça 
vuruşlarıyla, sonradan gözün birleştireceği renk tonlarıyla sağlanmışlardır. Böylece aka-
demik resimlerin vernikli ve cansız görüntüsünün çok ötesinde bir canlılık yakalanmıştır. 
Resim yüzeyine az önce dokunulmuş etkisi uyandıran bu canlılık, akademik resimlerle 
karşılaştırıldığında elbette ki “bitmemiş” gibi görünür ve algılanır.

İzlenimciler, açık hava resminin öncüleri Barizon Ekolü ressamları gibi, atölyede değil 
doğrudan doğa karşısında çalışmayı seçerek atölye ortamından çok farklı koşulların yara-
tacağı güçlüklerin üstesinden gelmeye kararlı davrandılar. Başta Monet olmak üzere pek 
çoğu, doğanın bizzat içinde çalışabilmek için yüzen birer atölye haline getirdikleri kiralık 
sandallarda yaptıkları resimlerde ışığın anlık değişimlerini, doğadaki farklı renkleri olan-
ca çabuklukla kaydetmeye çalışmıştır. 

3



Batı Edebiyatında Akımlar II16

İzlenimci sanatçıların açık havada çalışabilmelerinin yeni teknik olanaklarla mümkün 
olduğunu vurgulamak gerekir. 1840’lı yıllarda yağlıboyanın metal tüplerde satın alınabil-
mesi, ressamların doğada çalışabilmesini ciddi anlamda kolaylaştırmıştır. İzlenimcilerin 
bazıları, renk algısı konusunda yeni bilimsel gelişmelerle de ilgilenmişlerdir. Örneğin, 
Michel Eugene Chevreul’ün (1786-1889) 1839 tarihli Renklerin Eşzamanlı Zıtlıkları Kuralı 
Üzerine gibi kitaplarında yan yana gelen birbirini tamamlayıcı renklerin kazandığı yoğun-
luğa ilişkin deneylerin yer alması, kimi izlenimci ressamların bu tip kaynakların farkında 
olduğunu düşündürür. İzlenimcilik sonrası ressamlardan Georges Seurat’nın (1859-1891) 
“Noktacılık” (Pointillisme) adı verilen teknikle yaptığı resimler, optik ve renk alanındaki 
bilimsel çalışmaların adeta birer görsel karşılığıdır. İzlenimciliğin yeni bilimsel gelişmeleri 
bilinçli ya da bilinçsiz olarak yansıtması, görünüşte ‘gerçekçilikten’ uzaklaşmasına yol aç-
mıştır. Oysa bu tür resimlerde, fiziksel gerçekliği tüm sahiciliği içinde yakalama çabasıyla 
şekillenen bir optik gerçekçilik vardır. Bu çaba, resim sanatını dış dünyadan bağımsız-
laştırmış ve resmin kendi gerçekliğine giden yolu açmıştır. Empresyonistlerin özellikleri 
şöyle maddeleştirilebilir:

1. Doğayı gözlemleyerek bilhassa gölge bölgelerinin ışıktan yoksun olmadığını fark 
ederek, gölgenin içerdiği ışığı resmetmişlerdir.

2. İzlenimciler zamanla yerel renk diye bir şey olmadığını, her nesnenin göze kendin-
den çıkan renk altında göründüğünü anlamışlardır. 

3. Bilhassa atmosferin nesnelerin görünümünde etkili bir rol oynadığını kavramışlar 
ve resimlerinde atmosfere özel önem vermişlerdir. 

4. İzlenimciler bütünleyici renkler konusunu da benimsemişlerdir. 
5. On dokuzuncu yüzyılda başlayan biçimi bozma yöntemini daha da ileri götürmüşlerdir. 

Resim 1.4

Monet, “Şemsiyeli 
Kadın”, 1886.

Kaynak: https://
upload.wikimedia.org/



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 17

6. Resmin asıl konusunun ışık olduğunu ilk savunan Delacroix olmakla beraber izle-
nimciler bu kurala sıkı sıkıya bağlı kalmışlardır.

7. Bakışın kesinlikle bireysel olduğunu, bu yüzden nesnelerin sabit bir formunun ol-
madığını savunmuşlar ve tablolarında eşyayı kendi gördükleri biçimde resmetmiş-
lerdir. Bu düşünce onlara göre sabit bir gerçek olmadığı anlamına da gelmektedir. 

8. Açık havada resim yapma yöntemini getirmişlerdir. 
9. İzlenimciler gözlerini sadece görünüşe çevirirler. Bunların arasında değişmez bir 

kâinat kurmaya çalışan sadece Cezanne’dır. Diğer izlenimci ressamlar daha çok hare-
ket eden nesneler üzerinde dururlar. Manet, hareket halindeki kitleleri, Degas, jestle-
ri, Monet ve diğerleri ise yine hareket halindeki tabiat manzaralarını resmetmiştir. 

10. İzlenimcilerde her şey manzaraya dayanır. Nesneler adeta bir manzara resmi yapı-
lıyormuş gibi boyanır. Bu yüzden on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısına manzara 
resmi damga vurmuştur. Işık içinde manzaralar, prizmadan geçerek eşyayı bozan 
çözülüş, düzensiz fırça vuruşları ile formu bozulmuş nesneler, izlenimci tabloların 
titrek bir manzaraya dönüşmesini sağlamıştır. 

EMPRESYONİZMİN EDEBİYATA YANSIMALARI
Aslında bir resim akımı olan izlenimciliğin edebiyattaki görüntüsü yeteri kadar tespit edil-
miş değildir. Esasen resimde izlenimciliğin başladığı senelerde natüralizm hâlâ etkisini sür-
dürmekteydi. Bu yüzden izlenimciliğin hüküm sürdüğü tarihsel dönemi bütün açıklığı ile 
tespit ve tayin etmek zordur. O sebeple izlenimciliğin edebiyattaki görüntüsünü kavrayabil-
mek için realizmin ve natüralizmin prensiplerini hatırlamak gerekir. Realizm pozitivizmin 
ve maddeciliğin beslediği akla dayalı sanatı esas alan bir akımdı. Mantıklı olay örgüsü çer-
çevesinde nesneleri gerçekliğe uygun şekilde anlatmak, realizm için belirleyici bir tanım-
dır. Natüralizm ise realizmin prensiplerine bilimi kattı. Bu katkının en görünür yanı ırsiyet/
kalıtım problemi ve sanat eserinde bilimsel verilerin kullanılması şartıdır. Oysa izlenimcilik 
hem resimde, hem de edebiyatta, nesnenin bakış yoluyla kavranmasının arkasında bilinçte 
değişeceği tezinden yola çıkar. İzlenimciliğin bu görüşü natüralizmin değişmez olgu ve nesne 
anlayışına aykırıdır. Romancı ya da şair veya ressam, nesneleri bireysel olarak kavrıyor ve 
yine bireysel olarak dile ya da tuvale döküyorsa, burada kişisel/öznel duyuş ve algılayış var 
demektir. 

Empresyonizm gerçekçiliğin aksine, nesnelerin gerçekte olduğuyla, nereden geldiğiyle, 
neden kaynaklandığıyla ilgilenmez; onun izlenimini çekinmeden ve tam bir dürüstlükle or-
taya koyar (Gibbs, 1952, s. 175). Şeyler duyusal ve duygusal izlenimlere neden olur ve emp-
resyonist artık sanat konu ya da nesne olarak bu izlenimleri alır. Empresyonistler nesne-konu, 
nesne-şey ilişkisi karşısında realistler kadar nesneldirler; bir şeyin izlenimini realistlerin o şeyin 
kendisini sundukları nesnellikle sunarlar. Özneldirler çünkü şeylerin insan deneyimindeki 
şeklinden ötesiyle ilgilenmezler; nesneldirler çünkü bu deneyim sonucu üretileni (empres-
yonu, izlenimi) tam bir içtenlikle sunarlar (Bally vd., 1936 akt. Gibbs, 1952, s. 175)

Empresyonizm de realizm gibi bir dış gerçekliği ve gözlemi temel alır. Ancak realizmde söz 
konusu şey en ince detayına kadar incelenirken empresyonizmde bu kısa, anlık bir süredeki 
gözleme dönüşür. Ancak empresyonistler bu anlık gözlem sonucu oluşan izlenime en az re-
alistlerin detaylı bir şekilde gözlemledikleri nesne gibi detaylı bir görüntü çıkarırlar. “Her 
şey mizaç aracılığıyla görülür” (Bally vd, 1936). Empresyonistlerin temel anlayışı budur. Bu 
nedenle realizmde göremediğimiz bireysellik ve öznellik bu akımda görülür. Öznelliği, yani 
kişisel duyuş ve algılayışı sanatta ilk ve esas ilke olarak kabul etmek, her şeyden önce pozi-
tivizmin ve natüralizmin gerçeği sadece beş duyunun algıladıkları ile sınırlayan anlayışına 
aykırıdır. İzlenimcilik böylece hislerin/bireysel algıların sanatsal yaratmadaki etkisini yeni-
den devreye sokmuştur. 



Batı Edebiyatında Akımlar II18

O yüzden resim ve izlenimci edebiyat Ahmet Haşim’in hayal havuzu dediği bilincin şah-
siliği sayesinde değişen nesneyi değişmiş olarak yeniden üretir. Bu aynı zamanda dünyayı 
estetize etmek demektir. Sanatçının gördüğünün yerine, ona benzeyeni anlatması izlenimin, 
dil yoluyla imgeye dönüştürülmesidir. Bu yüzden çoğu zaman tasvirle izlenim karıştırılır. 
Oysa tasvir gerçekliğin bildiğimiz ve gördüğümüz özellikleriyle dile getirilmesidir. 

Edebi izlenimcilik, resim sanatının ifade araçlarının yazma sanatına sistematik aktarı-
mıdır (Burnetiere, 1893, akt. Gibbs, 1952). İzlenimcilik (empresyonizm), dış gerçekliği ka-
rakterlerin izlenimleri ve fiziki deneyimlerin metaforik aktarımları aracılığıyla anlatır. Bu 
oldukça bireysel bir anlatım biçimidir. İzlenimler, düşünce, hayal, illüzyon gibi biçimler 
alırlar. Sanatçı bir “yazar-ressam” olur ve izlenimci resimdeki ilkeleri yazıya uygular, anlık 
ve dinamik bir izlenimi gerçek izlenime üstün tutar (Gibbs, 1952, 176).

Empresyonistler dış gerçekliğin evrensel değil bireysel algılanışını ortaya koyarlar. Onla-
ra göre dış dünyayla ilgili görsel gerçeğin tek kaynağı sanatçı/gözlemcidir. Romanda ya da 
şiirde imgeleştirilen empresyonlar (izlenimler) henüz aklın müdahil olmadığı saf formlar-
dır. Okuyucu o izlenimin sanatçıdaki yansımasından yola çıkarak anlatılan dış gerçekliği 
yorumlar. Burada, nesneden gözlemcinin ve okuyucunun zihnine doğru bir hareket vardır; 
bir başka deyişle nesne kendini alıcının zihnine empoze eder. Ekspresyonizmde ise bunun 
tersine, uyarıcı olan nesne sanatçının zihninden ona doğru bir hareketle tanımlanır, sanat-
çı kendini nesneye empoze eder. Sanatçı nesneyi kavradığında artık nesne kendi biçimini 
kaybetmiştir ve sanatçının şeklini alır. Ekspresyonizmde anlatılan ya da resmedilen madde, 
sanatçının duygularının, ruh halinin ve bakış açısının şekillendirdiği bir maddeyken, emp-
resyonizmde öznellik daha çok gözlemci/sanatçı ile okuyucu/seyirci arasındaki ilişkiden do-
ğar. Empresyonizmde maddeden zihne doğru bir akış vardır, ekspresyonizmde ise zihinden 
maddeye. Bu farklara rağmen bu iki akım birbirine çok benzer ve yakın teknikler kullan-
mış ve yan yana var olmuşlardır (Gibbs, 1952, s.177).

Empresyonizm öznellikten yola çıkan bütün akımlar gibi romantizmin tarihi mirasını 
devralır ve onu yeniden yorumlar. Ancak romantikler ya da sembolistlerden farklı olarak 
empresyonistler daha yüzeysel bir gerçeklik tasavvuruna sahiptirler. Ne sembolistler gibi 
sanatçının iç dünyasının ve bilinçdışının dış gerçekliği nasıl algıladığını ya da kurguladı-
ğını gösterirler ne de devinimi ve değişkenliği yansıtma konusunda fütüristler kadar radi-
kaldirler. Bu nedenle empresyonizmin edebiyatta daha çok bir ara akım olarak görülmesi 
uygun olur. Empresyonizm daha çok nesnenin kavranışına getirdiği yorumla modernist 
estetiğe yön vermesi açısından önemlidir.

EMPRESYONİSTLER
Paul Verlaine (1844-1896): Düzenli bir eğitim görmeyen Verlaine başıboş bir hayatı ter-
cih etti. Kısa bir süre öğretmenlik yaptı. Parnasyenlerle yakın ilişkisi bulunan Verlaine’in 
şiirleri hem empresyonizmin hem de sembolizmin ana metinlerindendir. Şiirlerinde hayal 
gücünün, musikinin ve renkli anlatımın özel bir önemi vardır. Eserleri Zuhal Şiirleri, Gü-
zel Şarkı, Şiir Sanatı, Sözsüz Romanlar ve Usluluk’tur.

Arthur Rimbaud (1854-1891): Fransa’nın kuzeyinde Ardenler bölgesinde Charleville 
kasabasında doğar. Babası bir subaydır. Rimbaud sekiz yaşında okula verilir. Daha sonra 
dini eğitim verilen bir okula yerleştirilen Rimbaud aynı senelerde Le Parnasse Contempo-
rain (Çağdaş Parnasse) dergisini takip etmiştir. �éophile Gauiter, �éodore de Banville, 
Léon Dierx ve Paul Verlaine gibi o yılların tanınmış şairlerinin şiirleri ile bu dergi aracılı-
ğıyla tanışır. Esrik Gemi (1871), Cehennemde Bir Mevsim (1873), Illuminations (1874) adlı 
şiir kitapları vardır.

Rainer Maria Rilke (1875-1926): Babası Josef Rilke (1838–1906) Alman kökenli bir 
demiryolu memuru, annesi ise Praglı zengin bir aileye mensuptur. Rilke dokuz yaşına gel-



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 19

diğinde annesi ile babası boşanır ve Rilke annesiyle birlikte Viyana’ya yerleşir. 1896-1899 
yılları arasında öğrenimine Münih ve Berlin’de devam eden Rilke, burada Lou Andreas- 
Salome ile tanıştı. Rilke’nin sanatçı kişiliğinde Salome’nin etkisinin büyük olduğu söylenir. 
Rodin’in yaşamını yazmak üzere Paris’e gider. Rodin’in yaşamından ziyade kendisinin Pa-
ris’teki hayatını dile getiren Auguste Rodin adlı ilk mensur eserini yayınlar. Malte Laurids 
Brigge’nin Notları adlı ilk romanını tamamladıktan sonra Kuzey Afrika seyahatine çıkar. 
1909’da Duino Ağıtları’nı, 1919’da Orpheus’a Soneler’i yazar. 1926’da ölür. Eserleri: Yaşam 
ve Şiirler (1894), Erken Şiirler (1902), Görüntüler Kitabı (1902), Saatler Kitabı (1905), Yeni 
Şiirler (1907), Duino Ağıtları (1923), Orpheus’a Soneler (1923).

Marcel Proust (1871-1922): Asıl adı Valentin Louis Georges Eugène Marcel Proust’dur. 
Romanları, denemeleri ve eleştiri yazıları vardır. 1913-1927 yılları arasında yayınlanan ve 
Türkçeye Geçmiş Zaman Peşinde adıyla çevrilen yedi ciltlik À la recherche du temps per-
du en tanınmış eseridir.

EKSPRESYONİZM (DIŞAVURUMCULUK)
Sanat ve edebiyat hareketleri/akımları genellikle birbirine tepki olarak doğmuştur. Ni-
tekim on dokuzuncu yüzyıl sonuna doğru, sembolizm ve empresyonizmin arkasından, 
bu akımlara tepki olarak ekspresyonizm akımı doğar. Ekspresyonizm kelimesinin anlamı 
dışavurumculuk demektir. Onlar empresyonistleri tabiat manzaralarına verdikleri önem 
bakımından yüzeysel bularak eleştirmişlerdir. Oysa sanatçı insanın acılarını anlatmalıdır. 
O yüzden empresyonizmin dış gözleme ve bakışın niteliğine önem veren anlayışına karşı-
lık ekspresyonizm insanın iç dünyasının mümkün olduğunca dışavurumunu esas alır. Bi-
reyin iç dünyasının dışavurumu ise zorunlu olarak soyutlamayı gerektirir. Ekspresyoniz-
min doğduğu senelerde Fransa’da ve Almanya’da sanatçılar arasında “Fovizm”, Almanya’da 
“Die Brücke” (Köprü) ve “Der Blaue Reiter” (Mavi Binici) gibi gruplaşmalar vardır. Eks-
presyonizm, 1911 yılında, Berlin’de dönemin avangard sanatını destekleyen galerilerde 
doğmuştur. Modernitenin ürettiği toplumsal kuralların ve sanayileşmenin getirdiği tek 
düze hayatın arasına sıkışmış bireyin iç dünyasını teşhir etmeye dayanan ekspresyonizm, 
aslında insanın her eyleminin bir çeşit dışavurum olduğu tezinden hareket eder. 

EKSPRESYONİZMİN ORTAYA ÇIKTIĞI SOSYAL VE SİYASAL 
ORTAM
Eğer insana ait her türlü davranış, bireyin iç dünyasının bir çeşit dışavurumu ise, insanlık 
tarihi boyunca bütün sanatlar, esasında insan davranışları üzerinden insanı anlamaya ve 
anlatmaya çalışmaktadır. Davranışların çözümlenmesi ise bilindiği gibi psikoloji bilimi-
nin alanına girer. Bu yüzden Sigmund Freud’un psikoloji alanında gerçekleştirdiği keşi�er 
ile ekspresyonizmin doğuşu arasında bir ilişki vardır. Norbert Lynton o yüzden, ekspres-
yonizmin köklerini, yirminci yüzyıl öncesinde arar. Ona göre Reform arifesinde Dü rer, 
Altdorfer, Bosch gibi sanatçıların eserleri modern çağa hitap eden apokaliptik bir kaygı ve 
dışavurumcu değerler taşırlar ve Venedik geleneğine özgü dramatik ışık, zengin renkler ve 
coşkulu fırça darbeleri dışavu rumcu bir geleneğin yansımasıdır. Norbert Lynton’un bu ko-
nuda verdiği örnekler klasik dönem İtalyan resminin ustalarından başlar. Michelangelo, 
El Greco, Rubens, Rembrandt gibi ressamlarda dışavurumculuğun izlerini bulmak müm-
kündür. Öte yandan romantik akımın önemli temsilcilerinin, örneğin Goya’nın, Blake’in, 
Delacroix’nın, Friedrich’in, Turner’ın duyuş ve düşünüş biçimlerinin de dışavurumcu ol-
duğunu savunur. 
On dokuzuncu yüzyılda ise yeni romantik hareket, örneğin Gauguin’nin Avrupa uygar-
lığından kaçışı, James Ensor’un (1860-1949) hem ele aldığı konular hem de tekniği yine 
bir çeşit dışavurumu göstermektedir. Özellikle Edward Munch’un (1863-1944) “kişisel 

Apokaliptik: Anlaşılmaz, kapalı, 
karanlık (söz veya yazı).



Batı Edebiyatında Akımlar II20

dertlerini dünyaya haykırdığı sanrılı imgeleri”, Van Gogh’un doğa karşısındaki tutkusunu 
gösteren renkleri, Rodin’in bütün iç dünyasını yansıtan resimleri, birer ekspresyondur. 
Avrupa kültür geleneğinin önemli örnekleri üzerinde açıkça görülebilen ekspresyonizmin 
felsefi alanda da işaretleri ve hatta temsilcileri vardır. Daha çok kötümserlik felsefesinin 
temsilcisi sayılan Frederic Nietzsche düşünceleri itibarıyla bilhassa Alman sanatçılar üze-
rindeki etkisiyle dışavurumculuğu besleyen önemli bir isimdir. 

Sanat tarihinde yer alan soyut dışavurumculuk, yeni dışavurumculuk gibi başlıklardan 
ve Lynton’un yorumlarından anlaşılabileceği gibi, ekspresyonizm, ilkeleri belirlenmiş bir 
akımdan ziyade, sanatçıları bir amaç etrafında bir araya getiren bir resim ve edebiyat an-
layışıdır. Çünkü bireyin iç dünyasını resme ve edebiyata aktarmanın birçok yolu vardır. O 
zaman bir değil, birden fazla dışavurumculuktan söz edilebilir: Kişisel bir dışavuruma da-
yandığı için bireysel ve öznel bir ifade biçimi olan dışavurumculuk, Fovistlerden Maurice 
de Vlaminck’in dediği gibi, “Herkesin kendi gözüyle yeni bir dünya yaratma” çabasını göz-
ler önüne serer. Ancak burada söz konusu edilen dünya insanın iç dünyasıdır. Başka bir 
deyişle, sanatta sanatçının içsel özgürlüğü ve sınırsız dışavurumu esastır. Sezgi ve ifadenin 
sanatta aynı şey olduğunu ifade eden İtalyan filozof Benedetto Croce’nin (1866-1952) Es-
tetik (1902) adlı yapıtında öne sürdüğü düşünceleri hatırlatan bu yaklaşım, sanatçıların 
yoğun bir sezgisel güce sahip olduğu varsayımından hareket eder. Croce’ye göre herkesin 
sanatçı olamamasının nedeni, sezgileri teknik olarak ifade edebilme yetisi değil bir sanatçı 
gibi sezememesidir.

Bireysellik bütün sanatçılarda önemli bir özellik olduğu gibi ekspresyonistlerde de 
önemlidir. Kendine özgülüğün yanında, dışavurumcular, biçimi bozmak, renklere sim-
gesel anlam yüklemek, psikolojik gerekçeleri resme yansıtmak bakımlarından ortak bir 
tavır sergilerler. Onların renklerin simgesel anlamlarından faydalanıyor olmaları, ken-
dilerinden önceki sembolistlerden de etkilendiklerini gösterir. Diğer yandan izlenimci-
liğin dış gerçeği gözlemleme prensibini ekspresyonistler iç halleri gözlemlemek şeklinde 
değiştirmek bakımından da empresyonist sanatın prensibini değiştirmişler. Bu tercihler, 
onların hem sembolizmden hem de empresyonizmden etkilendiğini göstermektedir. 
Natüralizmin resimde boya kullanma yöntemine itiraz ederek renkleri özgürleştiren bu 
akımın temsilcileri, perspektif ve desene önem vermek bakımından da ortak özelliklere 
sahiptirler. Çünkü sanat eserindeki her türlü argüman, malzemenin kullanılış biçimi ve 
hatta oranı, simgesel anlamlarıyla birlikte, sanatçı ile seyirci arasında bir çeşit psikolojik 
iletişim kurulmasını sağlar. 

Ekspresyonist eserin kişisel ve bireysel olmasının nedeni nedir?

Aynı dönemde yine Fransa’da etkili olmaya başlayan primitivizm akımının geçmiş 
kültürlere karşı gösterdiği ilgide de aynı dışavurumcu hassasiyet söz konusudur. Primitif 
terimiyle ekspresyonizmin çoğu zaman birlikte kullanılmasının sebebi de, eski kültürle-
rin sanatsal verilerinde görülen simgesel anlamı kavramaya çalışmalarıyla ilgilidir. Üstelik 
Batı sanatı tarihi çeşitli akımlar vesilesiyle kendi kültürünün verilerini birkaç asırdır yo-
ğun şekilde kullanmış ve yavaş yavaş sanatçılar başka kültürlere ilgi duymaya başlamıştır. 
Hem on dokuzuncu yüzyıldan itibaren sanayileşen ve zenginleşen Avrupa burjuvazisinin 
seyahate düşkünlüğünü hem de başka kültürleri tanıyarak evrenselleşme arzusunu gös-
teren söz konusu ilgi, aynı zamanda yeni bir estetik arayışı anlamına gelmektedir. Hatır-
lanacak olursa empresyonizm için daha çok bir kent sanatıdır demiştik. Sembolizm ise 
rasyonel anlamın dışında başka bir anlam dünyası, daha zengin bir anlam dünyası arama 
çabasının adıdır. Ekspresyonizm bu anlamı çoğaltma çabasına, kentin ve sanayileşmenin 
dışında başka bir malzeme eklemiştir. Hem primitivizm hem de ekspresyonizm bu ba-

4



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 21

kımdan yeni romantik ruhun doğuşu anlamına gelmektedir. Çünkü primitivizm moder-
nitenin argümanlarına ve sonuçlarına bir çeşit itirazdır. Akımın romantizmle ilgisi de bu 
aykırılıktan, itirazdan kaynaklanmaktadır. Çünkü romantik ruh daima mevcut değerler 
sistemine itirazı içermektedir. Bu karşı tavır, Batılı sanatçıların ilkel toplumların sanatına 
yönelik ilgisinden beslenir; primitif sözcüğü ayrıca bastırılmamış her türlü ifadeyi, örne-
ğin çocukların ya da akıl hastalarının biçimsel dışavurumlarını da kapsar. Batının modern 
sanatçıları, ilkel kültürlerin kaynaklarında zengin bir biçimsel ifadenin yanı sıra kendile-
rinin de peşinde olduğu saf ve dolaysız bir yaratma dürtüsü bulmuşlardır. Bu arayış, sa-
natçıların saf bir sanatsal dürtüyle içsel bir ilhamla yarattıkları düşüncesini de beslemiştir.

Pablo Picasso’nun “Avignonlu Kızlar” isimli tablosu dışavurumcu ve primitif sanatın 
en tanınmış örneklerindendir. “Avignonlu Kızlar”, 1907 yılında yapılmıştır. Picasso’nun 
söz konusu resmi yaparken, bir yığın primitif dönem malzemesinden faydalandığı bi-
linmektedir. Örneğin Afrika maskları, İberya heykelcikleri gibi. Batı sömürgeciliğinin 
aşağı yukarı iki yüzyıl boyunca, başka kültürlerden kaçırdığı bir kısım tarihî eserlerle 
on dokuzuncu yüzyılın sonundan itibaren sanatçılar, müzelerde, fuarlarda ve antikacı 
dükkânlarında karşılaştıklarında, şüphesiz kültürel sömürgeciliğin sonuçlarını görmüş-
lerdir. Bu dönemde sömürge ülkelerinden çok sayıda fetiş nesne Avrupa’ya getirilmiş, et-
nografik fotoğra�arda bir patlama yaşanmış, hatta bazı dünya fuarlarında ‘gerçek ilkeller’ 
sergilenmiştir. Avrupa’da müze koleksiyonları etnografik nesnelerle dolarken, dönemin 
pek çok avangard sanat işinin atölyesi de Afrika, Okyanusya, İberya gibi uzak diyarlar-
dan getirilen masklarla, heykelciklerle ve ritüel işlevi olan başka nesnelerle süslenmiştir. 
Bu ilgi, Avrupa toplumlarının dünyaya egemen gücünün bir yansıması olsa da avangard 
sanatçılar tarafından burjuvaziye ve burjuva değerlerine yönelik bir tepkinin ifadesi ola-
rak benimsenmiş; yeni bir çıkış arayan genç sanatçılar, primitif kaynaklarda Avrupa sanat 
akademilerinin köhnemiş muhafazakâr sanat anlayışlarına bir alternatif bulmuşlardır.

Ressamın malzeme konusundaki tercihleri aynı zamanda geleneksel Batı sanatına kar-
şı bir başkaldırı anlamına da gelmektedir. Dışavurumculuk başlığı altında ele alınabilecek 
bir başka grup ise, akademik sanat anlayışına karşı çıkan bir tavırla, 1905 yılında Paris’te 
açılan ve sergiye katılan sanatçıların resimlerini Fransız eleştirmen Louis Vauxcelles’in 
(1879-1943) ifadesiyle “vahşi yaratıklar” denilen “Fovlar”dır. Fovlar yirminci yüzyılın ilk 
dışavurumcu akımıdır. Fovizm bir akım sayılamaz, birkaç sanatçının bir sergide bir araya 
gelmesinden ibarettir. 

Ahu Antmen, fovistlerin resimlerinin en büyük özelliğinin son derece parlak ve zıt 
renkleri kullanmaları ve böylece anti-natüralist bir tavır göstermeleri olduğunu söyler. 
Renk ve dokunun ön planda olduğu bu resimlerde genellikle manzara, natürmort ya da 
portreyle sınırlı olan içeriğin hemen hiç önemi yoktur; önemli olan resmin renk ve doku 
yoluyla iki boyutlu bir yüzey olduğunun vurgulanmasıdır. Fovistlerin öncüsü, grubtaki 
diğer ressamlardan yaşça büyük olan Henri Matisse’in sergilendiğinde büyük tepki çeken 
“Mavi Çıplak” (1907) ya da “Madam Matisse’nin Portresi” (1905) gibi resimleri, bu bağ-
lamda değerlendirilebilir. Matisse “Mavi Çıplak”ta tümüyle biçim bozmacı bir tavır içinde 
akademik çıplak geleneğini yerle bir eden bir biçim ve renk deneyselliği sergilemiş, “Yeşil 
Şerit” olarak da anılan “Madam Matisse’in Portresi” adlı ünlü resminde, bir kişinin port-
resinden çok kendi renk duygusunu ve dışavurumunu ortaya koymuştur.



Batı Edebiyatında Akımlar II22

Ernst Ludwig Kirchner, Erich Heckel, Karl Schmidt-Rotlu� ve Fritz Bleyrden oluşan 
dört kişilik bir mimar grubunun 1905 yılında Almanya’nın Dresden şehrinde bir araya 
gelerek kurdukları ve dışavurumcu sayılan bir başka grup ise Die Brücke (Köprü)dür. Emil 
Nolde, Max Pechstein ve Otto Müller gibi isimlerin sonradan katıldığı bu grup, yirminci 
yüzyılın manifestolu ilk ekspresyonist grubudur. Alman dışavurumculuğunun öncüleri 
sayılan Die Brücke sanatçıları, 1913 yılına kadar birlikte sergiler açmış olmalarına rağ-
men, eserleri arasında biçimsel bakımdan bir bütünlük yoktur. Onların asıl misyonları-
nın sanatta yenilik yapmak olduğu anlaşılmaktadır. Grubun kendisine isim olarak seçtiği 
Köprü (Die Brücke) ismi ise Nietzsche’nin bir sözüyle ilgilidir. Onlar eski sanatla yeni 
sanat arasında bir köprü olmak istediklerini söylerler: Munch’tan ve Van Gogh’dan etkile-
nen, Fransız Fovistlerini tanıyan, Batılı kaynakların yanı sıra Afrika’nın ve Okyanusya’nın 
sanatına ilgi du yan Die Brücke sanatçıları, tıpkı Fovistler gibi canlı renkleri anti-natüralist 
bir anlayışla ve serbest fırça darbeleriyle tuvale aktarmışlardır. Die Brücke sanatçıları ayrı-
ca, ahşap baskıya da yoğun bir ilgi duymuşlar, hatta Kirchner’in yazdığı Die Brücke Mani-
festosu ahşap baskı yoluyla çoğaltılmıştır. Akım, ahşap baskı sanatının yirminci yüzyılda 
yaygınlık kazanmasın daki temel etkenlerden biri olarak değerlendirilmiştir.

Resimlerinin erotik içeriği sebebiyle, dönemlerinin en cesur sanatçı grubu olarak de-
ğerlendirilen Die Brücke’cilerin Afrika heykellerini hatırlatan ahşap heykel tarzında çalış-
maları da vardır. Bu grubun bazı sanatçıları daha sonra, Berlin Sezession grubuna katıl-
mak istemişler, ancak kabul edilmemişlerdir. Max Pechstein öncülüğünde Berlin’de (1910) 
Yeni Sezession’u kurmaları bu yüzdendir. De Brücke adlı grubu oluşturan sanatçılar 1913 
yılında dağılmışlardır. Birinci Dünya Savaşı’nın hemen öncesinde yine Almanya’da bir 
başka dışavurumcu grup ortaya çıkar. 1911-1914 yılları arasında etkili olan bu grubun 
adı Der Blaue Reiter (Mavi Süvari)dir. Grupta Wassily Kandinsky, August Macke ve Franz 
Marc da bulunmaktadır.

Resim 1.5

Edvard Munch, Çığlık, 
1893.

Kaynak: http://www.
edvardmunch.org/



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 23

O yılların birçok avangard ressamı, Kandinsky’nin başkanlığını yürüttüğü Yeni Sanat-
çılar Birliği’nin (1909) sergilerine katılmaktaydı. Ancak birlik üyelerinin birçoğu soyut 
resmi onaylamıyordu. Bunun üzerine Kandinsky Franz Marc’la birlikte Der Blaue Reiter 
grubunu kurdu. Gruba isim olan Der Blaue Reiter tamlamasının Franz Marc’ın ve Was-
sily Kandinsky’nin atlara olan sevgisinden ve “mavi”nin ruhani bir renk olarak anlaşılma-
sından geldiği sanılmaktadır. Ayrıca Kandinsky’nin “Mavi Süvari” (1903) başlıklı bir de 
tablosu vardır. Sembolizm, empresyonizm ve bilhassa psikoloji ve felsefedeki gelişmele-
re ilişkin birikimin etkisiyle Kandinsky o yıllarda, resim ve müzik arasındaki ilişkiyle ve 
renklerin simgesel anlamlarıyla ilgilenmektedir. İlk soyut dışavurumcu resimler bu etkiy-
le yapılmıştır. Kandinsky’nin yakın dostu Franz Marc ise daha çok hayvanların ve doğanın 
esrarlı yanlarını ortaya çıkaracak bir çaba içerisine girer. Aynı gruptan August Macke, 
arkadaşı Franz Marc tarafından, Modern Alman sanatında renk alanında görülmemiş bir 
güzellik ve cesaret örneği olarak nitelendirilmiştir. Grup, Birinci Dünya Savaşı’nın baş-
laması, Franz Marc ve August Macke’nin ölümü gibi sebepler yüzünden kısa süre sonra 
sona ermiş, sadece Kandinsky tarafından devam ettirilmiştir. Bilhassa felsefe alanında on 
dokuzuncu yüzyıl başından itibaren büyük bir birikime sahip olan Alman kültürünün 
yirminci yüzyıl başlarında ekspresyonizm başlığı altında ele alınabilecek Die Brücke ve 
Der Blaue Reiter gibi gruplar ortaya çıkarması normaldir. Bu yüzden dışavurumculuk, 
daha çok Almanya’da etkin olmuş sanat akımı olarak kabul edilir. Fakat Hitler’in iktidara 
gelişinden ve Dışavurumculuğu “dejenere sanat” olarak nitelendirmesinden sonra, birçok 
sanatçı Almanya’yı terk etmiş, Almanya’da klasik akademik sanat yeniden canlanmıştır. 

Der Blaue Reiter grubu Paul Klee, Robert Delaunay, David Burliuk, Elizabeth Epstein, 
Georges Braque, Andre Derain, Natalia Goncharova, Mikhail Larionov, Maurice de Vla-
minck, Pablo Picasso gibi farklı ülkelerden farklı isimleri bir araya getirmiştir. Grup, Die 
Brücke’den, farklı anlayışlara açık olması ve figürden çok soyut dışavurumculuğa yönel-

Resim 1.6

1913, Kandinsky.

Kaynak: http://www.
wassilykandinsky.net/



Batı Edebiyatında Akımlar II24

mesi bakımlarından ayrılır. Zaten her iki grubun da beslendiği kaynaklar (bilhassa Afrika 
kaynaklı kültürel nesneler, Alman ve Rus halk sanatı ürünleri, çocuk resimleri, ortaçağ 
heykelleri gibi) aynıdır. 

Vincent van Gogh, Egon Schiele, Oskar Kokoschka, Wassilly Kandinsky, Paul Klee, Ed-
ward Munch, Ernst Ludwig Kirchner en tanınmış ekspresyonist ressamlardan birkaçıdır.

EKSPRESYONİZMİN İLKELERİ
Ekspresyonizmin ilkelerini kavrayabilmek için gerçeğin herkese göre değiştiğini iddia eden 
ve bakışı/görmenin biçimlerini önemseyen empresyonizmi, mevcut dilin gerçeği anlatmak-
ta yetersiz olduğunu savunan sembolizmi, başta Dostoyevski olmak üzere psikolojik gerçek-
çilik anlayışının önemli romancılarını, 1883’ten itibaren Avrupa felsefesine bambaşka bir 
bakış açısı getiren ve gerçekliği yeniden yorumlayan Bergsonculuğu –intuition felsefesi-ve 
bilhassa psikanalizdeki gelişmeleri hatırlamakta fayda vardır. Çünkü Descartes’dan itibaren 
gerçeğin tanımı aklı esas alan Avrupa fikir ve sanat hayatı, sembolizm ve empresyonizmle 
beraber, bu kanaatini sorgulamaya başlamıştır. Beş duyu insan bilincine sadece nesnelerin 
formları hakkında bilgi verir. Ancak bireyler gerçeği kendi bilinçlerinin içeriğine göre kav-
rarlar. Buradan bir değil en az iki gerçeğin olduğu anlaşılmalıdır. Birisi fizik gerçek diğeri de 
metafizik gerçek. Fizik gerçek pozitivistlerin kabul ettikleri gerçektir ve onu kavrama yolu, 
zekâdır. Ancak metafizik gerçek zekâ ile kavranamaz, sezgi ile kavranabilir. Sezgici felsefenin 
esasını teşkil eden bu tez, sanat ve edebiyat alanında da etkisini göstermiş ve aynı senelerde 
edebiyatta sembolizm ve empresyonizm, biraz sonra da ekspresyonizm ortaya çıkmıştır. İn-
san doğası sadece dış gerçeklikten değil, aynı zamanda iç gerçeklikten ibarettir. İç gerçekliği 
anlamanın yolu ise kendimizi gözlemlemekle mümkündür. Başkalarının psikolojik dünya-
sını anlamak için de jestlerin ve mimiklerin anlamını kavramak gerekir. Öte yandan insanı 
kavrayabilmek için, onun geçmişte kalmış tecrübeleri de önemlidir. Resimde ya da edebi-

Resim 1.7

Cardinal and Nun 
(Caress), Egon Schiele, 
1912.

Kaynak: www.
leopoldmuseum.org



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 25

yatta gerçekliği anlatmanın yolu demek ki bir çeşit psikanaliz yapmaktır. Dışavurumcular, 
psikolojik gerçekçiliğe doğru giden sanat şekillerinde gerçeğin aktarılma biçimini değiştirmişler, 
yer yer klasik değilse bile, renklerden ve geometrik şekillerden faydalanmışlardır. Bu konudaki 
bilgileri ise yine on dokuzuncu yüzyıl sonunda yoğunlaşan psikoloji ve eski kültürler hak-
kındaki çalışmalardan gelmektedir. 

Demek ki ekspresyonizmde dış gerçeklikten ziyade iç gerçeklik önemlidir. İç gerçekliği 
anlatmak için renklerin ve geometrik formların simgesel anlamları kullanılmalıdır.

İç gözlem ve Dışavurum: Ekspresyonist sanatkârlara göre sanatçının asıl görevi kendi iç 
dünyasını gözlemlemektir. Daha çok psikolojik analizi gerektiren iç gözlem sonucunda, bi-
reyin iç halleri diyebileceğimiz tespitler, ekspresyonist anlayışın prensipleri doğrultusunda 
tuvale ya da dile dökülür. Çünkü duyuş ve düşünüş daima bireyseldir; dolayısıyla iç dünya-
mızdaki halleri tuvale ya da dile dökmek de bireysel bir tarz gerektirir. Böylesi bir anlayış 
sanatçıyı kavramsallaştırmaya götürür. Sanatçı duygularının dışsal sebeplerini bir yana bıra-
karak hissettiklerini, somut olgulardan bağımsız olarak kavramsallaştırır. 

Ekspresyonizmin iç dünyaya bakışı, tıpkı empresyonizmin hareketli dış dünya anlayışına 
benzer. Sürekli değişen iç dünyamız canlı bir göstergeler topluluğu sayılabilir. İç hallerin 
sanatçı tarafından resme ya da yazıya dökülmesi ise mutlak soyutlamayı doğurur. Edebiyatta 
soyutlama, iç halleri dış dünyadan ve nesnelerle hallerin dilsel karşılıkları dışında başka ifa-
delerle anlatmak demektir. Olgu böylece kaynağından bağımsızlaşır. Estetik bir dil birliğine 
ya da şayet sanatkâr ressamsa, renklerden oluşan estetik bir görüntüye dönüşür. Ekspresyo-
nistlerin soyutlamacı tavrı onları, sosyolojik ve bireysel gerçeklerden uzaklaştırmıştır. Böy-
lece resim ya da edebi metin gittikçe bir iç halin izdüşümüne, kavramsal karşılığına dönüşür. 
Ekspresyonist sanatçı için eseri bir çeşit duygu temsilidir.

Her sanat akımının kendi prensipleri olduğu gibi her sanatkârın da kendine ait bir 
üslubu, yazma ya da resim yapma tarzı vardır. Üslup, aynı akıma mensup olsalar bile 
sanatkârlar arasındaki farkı ortaya çıkaran bireysel biçimdir. Ekspresyonistler yirminci yüz-
yıl başı Avrupa’sının sosyal ve siyasi şartları arasında iç dünyalarını en sert şekilde dile getiren, 
resmeden bir üslup kullanmışlardır. Onların üslubu hissettiren bir üsluptur. Toplumla arala-
rındaki ayrışmayı, eserlerinde kullandıkları coşkulu anlatım yoluyla göstermeye çalışmış-
lardır. Zaten Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasıyla Avrupalı aydınlar arasında ciddi bir 
bunalım başlamıştır. 

Ekspresyonistlerin bu tepkilerini Richard şöyle açıklar:
“Her şeyden önce ekspresyonizm, bunalımlı bir dönemin duygularından ayırt edilemez. 

Bu bunalım, 1905-1914 arasında yazan, resim yapan ve oyun sahneye koyan bir kuşağın tüm 
üyeleri tarafından baştan başa yaşanmış ve dile getirilmiştir. Sanatçılar, bir huzursuzluk ve 
gerçekleştirme gücü yoksunluğu duyuyorlar, gözleri önün- deki gerçekten hoşnut kalmıyorlardı. 
Temelleri sarsılan Almanya’nın sanayileşmesindeki gelişmesinin (doğurduğu) sonuçların acısı-
nı çekiyorlardı. Kırık dökük insan ilişkileri, kentlerdeki yaşamın delice hızı, köleliğin her çeşidi 
değer ölçüleriydi. (...) Ekspresyonistler ayaklanmadan yanaydı. Hepsi aileye, öğretmene, ordu-
ya, İmparator’a ve kurulu düzenin tüm yandaşlarına karşıydılar. Öte yandan tüm aşağılanmış 
yaratıkların, düzenin kıyısında kalanların, ezilmişler topluluğunun, yoksullar, akıl hastaları ve 
gençlerin dayanışmasını savunuyorlardı” (Richard, 1991, s.19). 

Ekspresyonistler her ne kadar eserlerini iç gerçekliği esas alarak kurgulasalar da Ernst 
Ludwig Krichner’in deyimiyle onlar geleceği de sırtlamak istemişlerdir. Ekspresyonislerin iç 
dünyalarındaki çatışmaların bir nedeni de yaşadıkları toplum ile olan uyuşmazlıklarıdır. Bu 
nedenle kendilerini kendilerine ait üslupla anlatan ekspresyonistlerin bu yolda ortaya koy-
dukları amaçlardan bir de sanat anlayışlarını toplumun yararını da düşünerek uygulamaktır. 
Çünkü onlara göre yarattıkları üslup bireylere özgürleşmeyi öğretecek bu da toplumu ve o 
topluma ait sanatı geleceğe taşıyacaktır. 



Batı Edebiyatında Akımlar II26

EKSPRESYONİSTLER
Heinrich Mann (1871-1950): Zengin bir ailenin çocuğu olan Mann, �omas Mann’ın 
ağabeyidir. Tembeller Ülkesinde (1900) başta olmak üzere ilk eserlerinde toplumun üst 
kesimlerindeki çöküşü anlatır. Eserlerinde en çok rastlanan temalar para, mevki ve ik-
tidar tutkusudur. Profesör Unrat (1905) adlı romanı Mavi Melek (1928) adıyla sinemaya 
uyarlandıktan sonra büyük ün kazandı. Uyruk (1918), Yoksullar (1917) ve Kafa (1925)’dan 
oluşan İmparatorluk adlı üçlemesinde, otoriter devlet yapısının sonuçlarını anlatır. 
Alfred Döblin (1878-1957): Alfred Bruno Döblin Alman roman ve deneme yazarıdır. En 
tanınmış romanı 1929’da yazdığı Berlin Alexanderplatz’dır. Döblin, Alman edebiyatında 
modernizmin en tanınmış temsilcilerindendir. 

James Joyce (1882-1941): Asıl adı James Augustine Aloysius Joyce’dur. İrlandalıdır. Ede-
biyatta anlatım biçimleri alanında yaptığı yeniliklerle yirminci yüzyıl edebiyatını derinden 
etkilemiştir. Cizvit okullarında eğitim gördü. Dublin’deki University College’da felsefe ve 
modern diller okudu. Sürgünler adlı tek piyesini 1915’te yazdı. Sanatçının Bir Genç Adam 
Olarak Portresi adını taşıyan otobiyografik romanı 1916’da yayınlandı. En tanınmış eseri 
Ulysses ilk kez 1922’de Paris’te basıldı. Anlatım teknikleri konusunda birçok yenilikler içeren 
bu iki roman, dünya edebiyatının adeta seyrini değiştirdi. Bugün bilinç akışı adıyla bilinen 
ve daha çok psikanalizden etkilenen yazma tekniği Joyce’un bu eserleri ile başlamıştır dene-
bilir. 1939’da, Finnegans Wake adlı eserini yayınladı ve 13 Ocak1941’de öldü. 

Franz Ka�a (1883-1924): Prag’da Hermann ve Julie Ka�a’nın altı çocuğunun en bü-
yüğü olarak dünyaya gelir. Küçük yaşta yazmaya başlayan Ka�a’nın yazıları 1912 yılın-
dan itibaren yayımlanmaya başlamıştır. Yaşarken yayınlanmış kitaplarının sayısı yedidir. 
Ancak ölümünden sonra başka kitapları da vardır. Bunların arasında günlük, roman ve 
mektuplar vardır. Bütün eserlerini Almanca kaleme alan Ka�a, modernist yazarlardandır. 
Eserlerinde yabancılaşma başta olmak üzere, insanın kendine karşı işlediği suç ve özgür-
lük gibi temalar ele alınmıştır. Tanınmış eserleri Dava, Şato ve Dönüşüm’dür. 

Ernst Weiss (1884-1940): Avusturyalıdır. Otobiyografik romanları vardır. Die Galeere ilk 
eseridir. 

Hugo Ball (1886-1927): Biyografi yazarı, eleştirmen, oyuncu ve piyes yazarı. Sert toplum 
eleştirileriyle tanınır. Alman romancı Hermann Hesse’in hayatı hakkında yazdığı eleştirel bi-
yografi kitabı en tanınmış eseridir. Münih ve Heidelberg üniversitelerinde (1906-1907) eği-
tim gördükten sonra, Berlin’e gider. Birinci Dünya savaşı sırasında İsviçre’ye geçerek Zürih’e 
yerleşir. Orada daha sonra Dadaistlerin toplanma yeri olan Cabaret Voltair adında bir kafe 
işletir. Bir süre gazetecilik de yapan Ball’ın eserleri şunlardır: Alman Aydınlarının Eleştirisi 
(1919) ve Zamandan Kaçış (1927).

Arp Hans (1887-1966): Jean Arp ya da Hans Arp, yirminci yüzyılın ilk yarısında 
Avrupa’da görülen öncü sanat anlayışının önderlerinden biridir. Heykeltraş, ressam ve şairdir.

Eugene Gladstone O’Neill (1888-1953): Nobel ödüllü Amerikalı yazar.
Ernst Ludwig Krichner (1880-1938): Alman ressam ve heykeltıraş. Daha çok portre 

ve nü eserleriyle tanınan Krichner, sokakları konu alan resimleriyle Alman empresyoniz-
minin önemli örneklerini vermiştir. Die Brücke (Köprü) Manifetosu’nun yazarıdır.



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 27

Özet
 Empresyonizm ve ekspresyonizm kavramlarının 

anlamlarını açıklamak

 Empresyonizm Türkçe’de intiba/izlenim anlamına 

gelen empresyon kelimesinden türetilmiş olup izle-

nimcilik anlamındadır. Beş duyu gerçekliğine daya-

nan sanat anlayışlarına (realizm, natüralizm) karşı 

sanatkârın zihinsel sürecini de hesaba katan bir sanat 

anlayışıdır. Empresyonizme göre bireysel bakış açısı 

da sanat dahil edilmelidir.

 Ekspresyonizm ise dışavurumculuk demektir. Emp-

resyonizmin dış gözleme ve bakışın niteliğine önem 

veren anlayışına karşılık ekspresyonizm insanın iç 

dünyasının mümkün olduğunca dışavurumunu esas 

alır.

Empresyonizm ve ekspresyonizmin ortaya çıktığı 

dönemi değerlendirmek

 Empresyonizm ve ekspresyonizm on dokuzuncu yüz-

yılın ikinci yarısında başlayıp yirminci yüzyılın ilk 

çeyreğinde son bulan iki önemli sanat akımıdır. Bu 

akımların ortaya çıkışı, dönemin siyasi, edebi, fikri 

yapısıyla ilgilidir. 1789 Fransız ihtilalinin sonuçların-

dan sadece Fransa değil hemen hemen bütün Avrupa 

etkilenir. Aristokrasinin yerini burjuvalar, monarşi-

nin yerini de cumhuriyet alır. Diğer yandan yüzyılın 

en güçlü düşünce akılarından biri de milliyetçiliktir. 

Alman romantizminin prensiplerinin ortaya çıkardı-

ğı milliyetçilik, mahalli kültürlerin gelişmesini, açığa 

çıkarılmasını, incelenmesini önemsediğinden, impa-

ratorluklar yavaş yavaş parçalanmaya başlar. Bilim ve 

siyaset alanındaki gelişmelerin hızı, on dokuzuncu 

yüzyıl insanını bunalıma sürekler. Çünkü pozitivizm 

ve rasyonalizm gerçekliği sadece beş duyu çapına 

indirgemekle, insanın manevi/ruhi dünyasını ihmal 

etmiştir. Bu sebeple, yüzyılın ikinci yarısından itiba-

ren, sanat ve edebiyat akımları insanın iç dünyasını 

yansıtmaya yönelir. Örneğin resimde ve edebiyatta 

sadece dış gerçekliği mümkün olduğunca olduğu gibi 

aktarmaya çalışan realist ve natüralistlerin yerini, dış 

gerçekliğin aynını değil, insan bilincindeki yansıması-

nı anlatmak gerektiğini savunan empresyonizm alır.

 Sanat tarihinin realizmden natüralizme ve daha sonra 

da empresyonizme geçişi, aslında insan bakışının dış-

tan içe doğru bir yönelişini göstermektedir. Sonuçta 

bu bakışın varacağı yer insan psikolojisidir. Yüzyı-

lın sonuna doğru bir yandan insanın ruhsal yanını 

önemseyen Bergsonculuk/sezgicilik diğer yandan 

S. Freud’un psikoloji konusundaki çalışmaları, eks-

presyonizmi psikolojisidir. Yüzyılın sonuna doğru 

bir yandan insanın ruhsal yanını önemseyen Berg-

sonculuk/sezgicilik diğer yandan S. Freud’un psiko-

loji konusundaki çalışmaları, ekspresyonizmi ortaya 

çıkarmıştır. Ekspresyonizm yirminci yüzyıl başında, 

maddeciliğin ve rasyonalizmin bunalttığı insanın, 

bastırdığı acılarının, yalnızlığının sanat yoluyla dışa 

vurumudur.

 Empresyonizmin sanattaki ilkelerini sıralamak

 Empresyonist sanatçılar görülene göre değil öznel 

hareket etmeyi tercih eder. Gerçeği herkesten farklı 

görürler. Bunun için de nesneyi değiştirerek eserle-

rine dahil ederler.  Dinamik ve renkli eserler ortaya 

koyarlar.“An”ı anlatır. Çünkü onlara göre an tekrarla-

namaz ve geri gelemez. Sanat eseri, bir anlık değişim 

sırasında hissedilenlerin ürünüdür. Estetik yapıya 

önem veren empresyonistler duyumsal çekicilik ya-

ratmak için dili özenli kullanırlar. Seçkin, duygulu, 

zarif, titiz, duyarlı bir sanat anlayışları vardır. Empres-

yonist ressamlar resmin asıl konusunun ışık olduğunu 

savunurlar. Işığı ve rengi iyi kullanabilmek için açık 

havada resim yapma yöntemini getirirler. O dönem-

de taşınabilir resim malzemelerinin artması da bu 

tekniğin gelişimine katkı sağlar. İzlenimcilerde her 

şey manzaraya dayanır. Gerçeği hayal dünyalarında 

değiştiren Empresyonist ressamlar  nesneleri adeta 

bir manzara resmi yapılıyormuş gibi boyamışlardır. 

Estetizm, izlenimcilik ile gelişiminin doruk nokta-

sına ulaşmış olur. Bundan böyle sanat eleştirisinde, 

yaşama karşı takınılan edilgin ve küçümseyici tavır, 

deneyin gelip geçici ve tarafsız olma niteliği ve hazcı 

duyumculuk gibi estetizme özgü ölçütler etkin ola-

caktır. Sanat eseri, sadece kendisinde tükenen bir şey, 

kendi kendine yeten, büyüsü dıştan gelme olan este-

tik bir amaç tarafından bozulmaya elverişli bir oyun 

ya da yaşamın insana sunduğu ve insanın ondan haz 

duyabilmesi için kendisini hazırlaması gereken en 

güzel armağan olarak kabul edilir. Empresyonizmle 

beraber, resimde durağanın yerini dinamizm, desenin 

yerini renk, soyut düzenin yerini organik yaşam, Orta 

Çağ’ın dünya görüşünü tümüyle yıkan deneyin dina-

mikliği alır.

1

2

3



Batı Edebiyatında Akımlar II28

 Ekpresyonist sanat eserinin özelliklerini çözümlemek

 Ekspresyonizmde dış gerçeklikten ziyade iç gerçeklik 

önemlidir. Bu nedenle ekspresyonist eserler iç dünya-

sını gözlemleyen sanatçıların bu gözlemlerinin birer 

dışavurumudur. Sanatçı iç gerçekliği anlatmak için 

renklerin ve geometrik formların sembolik anlamları 

kullanır. Bu teknikle amaç, iç dünyanın en etkili şekil-

de anlatılmasıdır. 

 Ortada somut bir dil olsa da iç hallerin sanatçı tarafın-

dan resme ya da yazıya dökülmesi mutlak soyutlama-

yı ve bireyselliği gerektirir. Bu nedenle ekspresyonist 

eserlerde soyutlama da çok kullanılır. Edebiyatta so-

yutlama, iç halleri dış dünyadan ve nesnelerle hallerin 

dilsel karşılıkları dışında başka ifadelerle anlatmak 

demektir. Ekspresyonistlerin amaçlarından birisi de 

eserde estetik bir yapı oluşturmaktır. Sanatçının, bu 

amaca soyutlama yaparak, renklere sembolik anlam-

lar yükleyerek, bazen abartılı bir renk ve biçim yarata-

rak ulaşmaya çalıştığı görülür. 

4



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 29

Kendimizi Sınayalım
1. Empresyon (impression) kelimesinin ilk kez kullanıldığı 

yer aşağıdakilerden hangisidir?

a. Paris’te fotoğrafçı Nadar’ın stüdyosundaki sergide

b. İngiltere’de Cezanne’nin tablosu için

c. Paris’te Salon sergilerinden birinde

d. Emile Zola’nın Bie Ailenin İçrimai Tarihi adlı eserinde

e. 1900 yılında Paris Dünya Fuarı’nda

 

2. 19. yüzyıl Fransa’sında, toplumca onaylanmış ressamla-

rın tablolarının sergilendiği yere verilen ad aşağıdakilerden 

hangisidir?

a. Saray

b. Amfi

c. Salon

d. Müzayede

e. Müze 

3. Aşağıdakilerden hangisi empresyonistlerin özelliklerin-

den biri değildir?

a. Açık havada resim yapma yöntemini kullanmışlardır.

b. Gerçeğin sadece beş duyuyla algılanabileceğine inan-

mışlardır.

c. Şahsi duyuş ve algılayışı sanatın ilk prensibi olarak 

kabul etmişledir. 

d. Nesnenin bilinçte değişebileceğini kabul etmişleridir.

e. Resmin asıl konusunun ışık olduğunu savunmuşlardır.

4. On dokuzuncu yüzyılın son yarısında avangard sanatçıları 

destekleyip onlara kişisel sergiler açarak izlenimciliğin geliş-

mesinde önemli rol oynayan kişi aşağıdakilerden hangisidir?

a. Camille Corot

b. �eodore Rousseau

c. Paul Durand-Ruel

d. Auguste Comte

e. Claude Monet

5. Aşağıdakilerden hangisi ekspresyonist sanatçıların eser-

de (şiir, resim, heykel vb.) özgünlük yaratmak için kullandık-

ları tekniklerden biridir?

a.  Har�erle şiir yazmak

b. Kara kalem çizimler yapmak

c. Sadece insan figürlerini resmetmek  

d. Resimlere sembolik anlamlar yüklemek

e. Şiir dilini somutlaştırmak 

6. Ekspresyonizmin tezi aşağıdakilerden hangisidir?

a. İnsanın her eylemi bir çeşit dışavurumdur.

b. Sanatçı dış gözlemi esas almalıdır.

c. Sanat eseri gerçeğin değişmez anlatımıdır.

d. Sanatçı nesneyi bilimsel gerçekleriyle anlatmalıdır.

e. Sanat eseri sokaktaki gerçeği esas almalıdır.

7. Aşağıdakilerden hangisi Sanatçının Bir Genç Adam Ola-

rak Portresi ve Ulysses isimli romanlarıyla dünya edebiyatı-

nın seyrini değiştiren ekspresyonisttir?

a. Franz Ka�a

b. Hugo Ball

c. James Joyce

d. Paul Verlaine

e. Marcel Proust

8-10 arası sorular boşluk doldurma türündedir.

8. Fovist resimlerin en büyük özelliği …………………… 

renkleri kullanmaları ve böylece anti-natüralist bir tavrı yan-

sıtmasıdır. 

a. Kırmızı tondaki renkleri

b. Parlak ve zıt renkleri

c. Mat ve zıt renkleri

d. Siyah ve beyaz renkleri

e. Donuk renkleri

9. Dışavurumcu sayılan yirminci yüzyılın manifestolu ilk 

grubu …………………….dür.

a. Fovlar

b. Primiti�er

c. Mavi Süvari

d. Köprü (Die Brücke)

e. Berlin Sezession

10. Pablo Picasso’nun …………………………….. isimli 

tablosu dışavurumcu ve primitif sanatın en tanınmış örnek-

lerindendir.

a. Şemsiyeli Kadın

b. Tasmalı bir Köpeğin Dinamizmi

c. Avignonlu Kızlar

d. Balkondaki Kadın

e. Dans Eden Kadınlar



Batı Edebiyatında Akımlar II30

Yaşamın İçinden

Mutlak Ekspresyonizm Manifestosu

Johannes Molzahn

Almanya’da Birinci Dünya Savaşı’nın yarattığı yıkım ve 

buhranın ertesinde gerçekleşen Kasım Devrimi, bir yıl önce 

Rusya’da yaşanan Ekim Devrimi gibi, sanatçıları radikal bir 

toplumsal dönüşümün ön sa�arında birleşmeye çağıran 

hareketlere esin verir. Birinci Dünya Savaşı öncesi sanat or-

tamının etkili figürlerinden Herwarth Walden, Der Sturm 

[Fırtına] galerisinde açtığı fütürizm, kübizm ve Rus avan-

gardı sergileriyle Alman sanatçıları Avrupa avangardıyla 

tanıştırmıştır. 1911-1929 arasında yine Walden’ın öncülü-

ğünde yayınlanan Der Sturm dergisi, savaş sonrası dönemde 

de avangard sanatçıların odağı olur. “Mutlak Ekspresyonizm 

Manifestosu”, Molzahn’ın Ekim 1919’da Der Sturm galerisin-

de düzenlenen bir sergiye yazdığı katalog metnidir.

Yeryüzü sarsılıyor –sallanıyor- nabzıyla uzayı yankılandırı-

yor. Mihverine kadar titriyor, çünkü - O - SONSUZ (BİR) 

- gövdesine dokundu.

Asırlar - binyıllar sararıp soluyor O’nu görünce. - O’nun 

kanı bizi seçti - ileriye itti. - O, büyük Ekspresyonist. – Biz 

- Onunla - mest olmuş biz - O’nun yolunda şad oluruz. - 

O’nun geçtiği yolda. -

Seninle şad oluruz!

Bizim - ressamlar - heykeltıraşlar ve şairler olarak - bağlı ol-

duğumuz eser - bu olayların muazzam enerjisidir - kozmik 

iradedir - SONSUZLUĞUN ateşidir. - Canlı ok - hepinizi 

nişan alan. - Teninizden girmeli - kanınızı ışıldatmalı - ki 

aksın daha canlı ve hızlı - daha parlak parlasın SONSUZ-

LUĞA karşı.

Güneşler ve aylar [bize esin veren] imgelerdir - sana doğru 

uzattığımız. Sonsuzluğun yıldızlı bayrakları - sana doğru çi-

çek açan. - Başlangıç ile son arasına - doruklarla dipler arası-

na fırlatılmış - hiçbir mirasa - hiçbir mülke - itibar etmeyiz. 

Biz olağanüstü neşeli havadisleri taşırız.

Senin gibi, bizi de, uyuşuklukla kandırmaya kalktılar. - Ama 

biz bu yalanı - bu hileyi silkeledik sırtımızdan. - Bize doğ-

rultulan - aynayı - tuzla buz ettik. Hepi topu yararsız büyü; 

- tahrifatın izlerini saklamak zordur. - Dört bir yanımızda 

yankılanıyor elem çığlıkları.

Enkazın üzerinde hazırlıyoruz eserimizi - savaşa savaşa yıl-

dızlara varmaktır arzumuz. -

Artık bir ben yok - ya da bir sen - Bütün amaçlar - hede�er 

- SONSUZLUĞUN akışını engeller. - Gün döndü - saatler 

tükendi - artık bizi oraya bağlayan hiçbir şey kalmadı.

Asırlar - binyıllar - tepinerek - ışıldıyor bize doğru - tüm 

enerjimizi SONSUZLUĞA sevk ederek.

Her sanat eseri SONSUZ’un yalazlı nişanı. - Hiçbir eser - do-

ğamazdı asla - kavgada kor gibi yanmasa. - Kavgayı kutsuyo-

ruz bu yüzden - savaşın hiddetle gürleyen müziğini. -Hay-

kıran kan. - Kılıç - çınlayıp coşarak uzayı kesen - yıkımla 

yüklü.

Kızgın olayların zinciri - onun mihveri - derinlikleri bo-

şaltan. - İnsanlığın içindeki - kutuplar. - Hepsi açığa çıkarıl-

malı - resimlerimizle - heykellerimizle - şiirlerimizle.

Ölü reçeteleri hor görüyoruz. - Biz canlı gelişmeye giden 

yolu göstermek istiyoruz, SONSUZ’a bir sıçrama tahtası ge-

rin onun için. Elementlerde coşuyoruz - güreş tuttuğumuz 

elementler - bizi sarsıp yutan. - Kutupların çarpışma enerjisi 

- nasıl da çekiyor ve itiyorlar - birbirlerini - tekrar tekrar. 

- Yıldızların nabız gibi atan yörüngeleri - alev alev ışıkları - 

bitimsiz afetlerde yok olup yeniden doğan. - Sarsılan dönen 

yeryüzü - yaratıkları. Irklar - elementler gibi birbirine çar-

pan - şarkılar eşliğinde hançerlerini kana saplayan - kadere 

bağlayan - gizli düğümleri yırtarak - göğe asılı tehditkâr - bir 

kılıç gibi. Yaşayan ve yok eden yol. 

Muhteşem erkek devi kutsuyoruz - mızrak gibi uzayı yaran. 

- Atılım ve kutup. - kızgın kılıç. - karşısında tüm mühürle-

rin açıldığı - ucunu gövdeye geçiren - tüm derinlikleri deşip 

bozguna uğratan - nabzı atan kaos - güçlü ürperti- alımlayıcı 

beden. 

Anneyi kutsuyoruz - olayın büyüklüğüne bırakmış kendini 

- kanın yüküyle iki büklüm. - yüklü rahim açılır - vadesi ge-

lir - SONSUZ’un (BİR’İN) meyvesini taşıyan - zorunluluğu 

sona erer.

Hiçbir sanal eseri - bu kadar derinden ve tutkuyla yaşama-

dıkça - doğamaz böyle bir elemden. -Ancak kanın yolundan 

geçen eser kanı ışıldatabilir - yakalayabilir ve savurabilir - 

SONSUZ’u koparabilir.

Dünyanın içgüdüsünü selamlıyor ve kutsuyoruz – insanda-

ki canlı olayları. - En has kardeşimiz değil mi – bize doğru 

hızla gelen? Büyük kozmik dalga – O’nun- uzaya savurduğu 

- yeryüzüne - insanı alaşağı edip - ona meydan okusun diye.

Ateşe körükle gitmek istiyoruz - kıvılcımı aleve alevi ateşe 

dönüştürmek soluğumuzla - ki tüm küreyi sarsın - onu daha 

şiddetle çarptırsın - olanca kuvvetiyle sarssın - yaşayan, kal-

bi atan - istim üstündeki kâinat. - Kamayı daha bir kuvvetle 

saplamak istiyoruz - ebediyen saplamak. - Daha kudretli - 

daha güçlü germek istiyoruz enerji yayını - yeryüzünü baş-

tan başa deşmek - kanı çalkalamak haykırsın diye.

SONSUZ’un damgasıyla - işaretlenmeli insan - ışıldayan 

yıldızların damgasıyla. Döne döne SONSUZLUĞA varan - 

binyıllar sarmalında sıçrayışla.

Bu güçlü manifesto - bu yanan bayrak - tepemizde yükse len 

- yıldızlan hedef alan! Onu açmak ve titreyen yeryüzüne ger-



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 31

mek istiyoruz - kozmik iradenin - olaylar döngüsünde akan 

enerjinin - canlı simgesi olarak.

Selam olsun sana - sen, esip gürleyerek bize doğru gelen. - 

Selam olsun yıldızlara. Istırabını anladığımız - insanın du-

rumuna. Geliyoruz, pervasızca, eserimizle seni karşılamaya.

ÇEVİREN: Elçin Gen

Ali Artun (Derleyen), Sanat Manifestoları, İletişim Yayınla-

rı, 2010, İstanbul, s.106-109.

Okuma Parçası 1
Edouard Manet

Emile Zola

Manet’nin yapıtlarında her şeyden önce dikkatimi çeken ve 

bende çarpıcı bir etki uyandıran şey, ton ilişkileri arasındaki 

duyarlı ölçüdür. Ne demek istediğimi anlatayım: örneğin bir 

“Natürmort”unda bir masanın üstüne çeşitli meyveler kon-

muş. Bunlar, gri bir fon doğrultusunda açıkça belirleniyor. 

Birbirine az ya da çok yakın tutulmuş durumdaki meyveler 

arasında, tamamıyla bir renk düzeni oluşturan boya değer-

lendirmesi mevcut. Eğer siz; gerçeğe kıyasla daha açık bir 

notadan hareket etmişseniz daima daha açık, daha koyu bir 

notadan hareket etmişseniz daima daha koyu bir düzeni iz-

lemek zorunda kalacaksınız! Şayet yanılmıyorsam, “değerler 

kuralı” denen şey de bu olsa gerek.

Manet’nin yapıtlarında sarı renk ve aydınlık egemendir. Sağ-

lam ve kesin bir solgunluğu içermektedir. Geniş ve beyaz bir 

biçimde düşen ışık, yansıtılan şeyleri tatlı ve yumuşak bir 

doğrultuda aydınlatır. Onda zorlamanın zerresi bile yoktur.

İkinci aşamada dikkatimi çeken bir şey daha var. Değerler 

kuralının noksansız olarak gözlenmesi nedeniyle ortaya çı-

kan kaçınılmaz sonuç. Sanatçı şu ya da bu konunun karşısına 

geçtiğinde kendini gözlerinin kılavuzluğuna bırakmaktadır. 

Bu gözler de konuyu, kendi aralarında uyumlu bir ilişki ku-

ran geniş tonlar biçiminde sezinlemektedir. Duvara karşı poz 

veren bir baş, gri durumdaki bir fon üstünde aşağı yukarı be-

yaz bir lekeden başka şey değildir.

Sadeliği oluşturan yöntem de aslında budur. İşlem sırasında 

ayrıntılara bütünüyle yer vermeme olayı. Yerli yerine oturtul-

muş özenli ve duyarlı lekelemelerin, belirli bir uygulamadan 

sonra yapıta, bağlayıcı bir rölyef sağlaması, üçüncü aşamada 

beni etkileyen ve çarpıcı bir yönde uyaran şey, biraz kuru ol-

makla beraber son derece hoş ve latif bir çekiciliktir. Yalnız 

unutmayalım, ben burada porselenden yapılmış taş bebekle-

rin başındaki pembe beyaz lati�iği ve çekiciliği vurgulamıyo-

rum. Sözünü ettiğim latif ve çekici öğe gerçekten insancıl ve 

derinlemesine etkileyen cinstendir.

Edouard Manet her yönüyle bir sosyete adamıdır. Yapıtla-

rında, salonların şıklığına ve zari�iğine karşı duyduğu aşk 

derecesindeki tutkuyu belirleyen tadına doyulmaz çizgiler, 

ince, sevimli, cana yakın davranışlar yer almaktadır. Bu, bi-

linçsiz bir eleman olup sanatçıya ait doğallığın ta kendisidir. 

Manet’nin tablolarıyla Charles Baudelaire’in dizeleri arasın-

da ilişki kurmak, ortak yönler bulmak hevesine kapılanları 

protesto için de bu fırsattan yararlanıyorum. Çok canlı bir 

duygudaşlığın şairle ressamı birbirine yaklaştırdığım bili-

yorum. Fakat Manet, birçoklarının yaptığı gibi, resim sana-

tına başkalarına ait birtakım düşünceleri sokuşturmak gibi 

budalaca bir hevese kendini kaptırmamıştır. Bunu kesinlikle 

onaylayabilirim.

Manet’nin çok sayıdaki şeyleri ve şekilleri bir araya getirmesi, 

seçenekler bakımından sadece çok daha güzel lekelemeler ve 

karşıt öneriler elde etme amacına yönelik bir davranıştır.

Şimdi de bir sentez yapalım. Bunun için de sanatçıya ait tab-

lolardan gelişigüzel birini alalım ve söz konusu yapıtta da içe-

riğinden gayrı bir şey aramayalım: Aydınlık şeyler ve gerçek 

yaratıklar. Genel görünüm, önce de söylediğim gibi sarı bir 

aydınlığın ta kendisidir. Yaygın ışığın altında suratlar et, kan 

ve kemik karışımının tüm canlılığıyla belirlenmekte, dudak-

lar basit birer çizgiye dönüşmekte, her şey güçlü birer yığın 

biçiminde sadeleşerek fon doğrultusunda yüzeye çıkmakta-

dır. Tonlardaki ölçü ve isabet, plânları saptamakta, tuale ken-

dine özgü bir hava vermekte, güç katkısını da bütün yönlere 

aşılamaktadır...

Edouard Manet’nin bir tablosuna ait ilk izlenim biraz haşin 

ve katıdır. Gerçeği, böylesine sade ve içtenlikli biçimde ak-

tarma yöntemi alışılmışın dışında bir şeydir. Sonra yukarıda 

da dediğim gibi, bu yapıtlarda insanı şaşırtan katı bir zari�ik 

egemendir. Önce göz, genişlemesine uygulanmış birtakım 

boyalardan başka bir şey görmüyor; fakat şeylerin hizaya 

girmesi, yerli yerine oturması bakan ve gören için sadece bir 

an meselesi olacak, bu olayın hemen ardından güçlü ve sağ-

lam bütün olduğu gibi ortaya çıkacaktır. Bu, aynı zamanda 

hem duru hem de ağır resmi seyretmek başlı başına bir zevk 

hâline dönüşmektedir. Onunki doğayı, tatlı ve ılımlı bir çir-

kinlik doğrultusunda belirleyen bir sanattır, işte ben de duy-

gularımı böylece açıklamış oluyorum.

Empresyonistler: Manet, Baskan Yayınları, İstanbul, 1980, s. 

6-7.



Batı Edebiyatında Akımlar II32

Okuma Parçası 2
Degas, Dans, Desen

Paul Valery

Sözüne bağlılığı, pırıl pırıl zekâsı ve tahammül edilmezliğiy-

le her cuma günü Mösyö Rouart’ın öğle yemeklerine can-

lılık katıyor, çevresine espri, dehşet ve neşe saçıyordu. Her 

hâliyle herkesten başka bir kişiliğe sâhip olduğunu belli edi-

yor, taklitler yapıyor, nükteler ve özdeyişler yumurtluyordu. 

Anlattığı ibret hikâyeleriyle birtakım masallardan alışılmı-

şın çok dışında, kuralların çok ötesinde müthiş bir zekâya 

sâhip olduğu derhal sezinlenirdi. Zevk ve eğilimlerinin ön 

plânında, kimseninkine benzemeyen bir tutku ve güven duy-

gusu yer almaktaydı ki; bunun göz kamaştırıcı belirtilerini 

de pekâlâ fark edebilirdiniz. Fena hâlde hırpaladıkları ara-

sında edebiyatçılar, sahte inanmışlar, türedi sanatçılar ve Ens-

titü başta gelmektedir. Bunlara örnek olarak Saint-Simon’u, 

Proudhon’u, Racine’i gösterdikten başka, Mösyö Ingres’in 

de büyük çaptaki deli saçmalıklarına dikkati çekmekten geri 

kalmıyordu.

Şu anda onu duyar gibi oluyorum. Onu, tapma derecesin-

de seven ev sâhibi kendisini hayranlık dolu bir hoşgörü ile 

dinlerken; genç kişilerden, yaşlı generallerden, sessiz hanı-

mefendilerden oluşan misafirler topluluğu bu ince alaylar, 

bu ustaca taşlamalar nedeniyle çılgıncasına neşeleniyorlardı. 

Kahredici nükte ve yakıştırmalar konusunda gerçekten ben-

zersizdi. Mevcut olmayan bir kimseye nasıl davranılırsa bana 

karşı da daima nâzik ve sevimliydi. Zaten ben de, yıldırım 

örneği çarpıcı bir kimse değildim. Buna karşın, kendilerini 

çağdaş edebiyat ve sanat dünyasının temsilcileri sanan genç-

ler ona karşı sevginin zerresini bile duymuyorlardı.

Kuşkusuz kendisi de onlar için aynı duygulara sâhipti. Söz 

konusu evde karşılaştığı Gide, hiç mi hiç hoşuna gitmiyordu. 

Oysa genç ressamlara karşı gayet yumuşak ve uyumluydu. Ne 

var ki, onlara ait yapıt ve görüşleri acımasızca yerin dibine 

batırmaktan da geri kalmıyordu. Fakat bu tür davranışları 

sırasında açıkça belirlediği vahşî alaya, bir çeşit duygusallık 

ve nezaket katıyor, saldırılarını böyle bir karışım biçiminde 

yüzeye çıkarıyordu. Sergilerine gidiyor, en ufak bir başarı 

işaretini bile değerlendiriyor, yapıtın sâhibi eğer yanıbaşında 

ise güleryüz gösteriyor, gönlünü alıyor, övüyor, bir de öğüt 

veriyordu.

Empresyonistler: Degas, Baskan Yayınları, İstanbul, 1980, s. 

7-8.

Dönüşüm (Ka�a)

Gregor Samsa bir sabah bunaltıcı düşlerden uyandığında, 

kedini yatağında bir dev böceğe dönüşmüş olarak buldu. 

Zırh gibi sertleşmiş sırtının üstünde yatmaktaydı ve başını 

biraz kaldırdığında bir kubbe gibi şişmiş, kahverengi, sert-

leşen kısımların oluşturduğu yay biçimi çizgilerle parsellere 

ayrılmış karnını görüyordu; karnının tepesindeki yorgan 

neredeyse tümüyle yere kaymak üzereydi ve tutunabileceği 

hiçbir nokta kalmamış gibiydi. Gövdesinin çapıyla karşılaş-

tırıldığında acınası incelikteki çok sayıda bacak, gözlerinin 

önünde çaresizlik içerisinde, parıltılar saçarak sallanıp dur-

maktaydı. “Ne olmuş bana böyle?” diye düşündü. Gördüğü 

düş değildi. Biraz küçük, ama normal, yani içinde insanlar 

yaşasın diye yapılmış olan odası, ezbere bildiği dört duva-

rı arasında eskiden nasılsa, şimdi de yine öyleydi. Üstünde 

paketten çıkarılmış kumaş örneklerinin – Samsa’nın uğraşı 

pazarlamacılıktı- yayılı olduğu masanın üzerinde, kısa süre 

önce resimli bir dergiden kesip, altın yaldızlı güzel bir çer-

çeveye geçirmiş olduğu bir resim asılıydı. Kürk şapkalı ve 

kürk atkılı bir kadın vardı resimde; kadın, kollarının dirsek-

ten aşağı kalan kısımlarını tümüyle içine alan ağır bir kürk 

manşonu, dimdik oturduğu yerden izleyiciye doğru kaldırır 

gibiydi. Gregor daha sonra bakışlarını pencereye yöneltti ve 

kasvetli hava yüzünden –yağmur damlalarının pencerenin 

çinko pervazına çarptığı duyuluyordu- içini büyük bir hüzün 

kapladı. “Biraz daha uyusam ve bütün bu saçmalıkları unut-

sam, nasıl olur.” diye düşündü, gelgelelim bunu tümüyle ger-

çekleştirmesi olanaksızdı., çünkü Gregor Samsa sağ yanına 

yatıp uyumaya alışkındı, oysa o andaki durumu kendini böy-

le bir konuma getirmesine izin vermiyordu. Sağına dönmek 

için ne denli güç harcarsa harcasın yine sırtüstü konumuna 

geri dönüyordu. Başarmayı belki yüz kere denedi, çırpınan 

bacaklarını görmemek için gözlerini kaptı ve ancak yan ta-

rafında o ana kadar yabancısı olduğu, hafif, derinden gelen 

bir acı duymaya başladıktan sonradır ki, çabalamayı kesti. 

“Aman Tanrım” diye düşündü. “Ne kadar da yorucu bir uğraş 

seçmişim meğer! Günlerim hep yolculuk etmekle geçiyor…



1. Ünite - Empresyonizm, Ekspresyonizm 33

Kendimiz Sınayalım Yanıt Anahtarı
1. a  Yanıtınız yanlış ise “Empresyonizm (İzlenimcilik)” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

2. c  Yanıtınız yanlış ise “Empresyonizm (İzlenimcilik)” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

3. b  Yanıtınız yanlış ise “Empresyonizmin Özellikleri” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

4. c  Yanıtınız yanlış ise “Empresyonizmin Doğuşu” konu-

sunu yeniden gözden geçiriniz.

5. d  Yanıtınız yanlış ise “Ekspresyonizmin İlkeleri” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

6. a  Yanıtınız yanlış ise “Ekspresyonizmin İlkeleri” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

7. c  Yanıtınız yanlış ise “Empresyonistler” konusunu ye-

niden gözden geçiriniz.

8. b  Yanıtınız yanlış ise “Ekspresyonizmin Ortaya Çıktığı 

Sosyal ve Siyasal Ortam” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

9. d  Yanıtınız yanlış ise “Ekspresyonizmin Ortaya Çıktığı 

Sosyal ve Siyasal Ortam” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

10. c  Yanıtınız yanlış ise “Ekspresyonizmin Ortaya Çıktığı 

Sosyal ve Siyasal Ortam” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

Sıra Sizde Yanıt Anahtarı
Sıra Sizde 1

On dokuzuncu yüzyıldaki sanayileşme ile birlikte şehre göç 

ve sonrasında başlayan süreç sanatın kent sanatına dönüşme-

sine neden olmuştur. Modern sanat, sanayileşmenin ortaya 

çıkardığı bu büyük kentlerde doğmuştur; dolayısıyla emp-

resyonizm başta olmak üzere sembolizm ve sonraki akımlar 

öncelikle kent sanatıdır. Yüzyıl ortalarına kadar bilhassa ro-

mantizm, realizm ve natüralizm daha çok köy ve kır hayatını 

konu olan eserler üretiyordu. Büyük sanayi kentlerinin ve 

sanayileşmenin ürettiği bireysel hayat ve bireysel bakış açısı, 

empresyonizmle beraber sanata dâhil olmuştur. Resim böy-

lece kent sanatı haline gelmiştir. 

Sıra Sizde 2

On dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısındaki Fransız toplumu, 

toplumsal sorunları cumhuriyetçilerin çözeceğine inanıyor-

du. Gustave Flaubert, T. Gautier ve Goncourt kardeşler gibi 

o yılların tanınmış aydınları, toplumsal huzuru bozabilecek 

davranış biçimlerini eleştiriyorlar ve mevcut yönetimden 

muhtemel karışıklıklara karşı tedbir almasını istiyorlardı. 

Çünkü onların alıştıkları dünya on dokuzuncu yüzyılın ilk 

yarısındaki nispeten huzurlu Fransa’ydı. Kapitalizmin hızla 

geliştiği bu senelerde yüzeydeki sakinliğe karşın, derinde bir 

takım değişiklikler olmaktaydı. Örneğin kapitalist sistem, 

kendi gücünü toplumun bütün katmanlarına yaymak için cid-

di şekilde rasyonel bir sistem haline geliyor, bir standart oluş-

turuyor, bilhassa tröstler ve sendikalar ortaya çıkıyordu. Kapi-

talizmin ekonomik ve siyasal örgütlenmesi karşısında gücünü 

kaybeden toplumsal kesimler arasında, doğal olarak idealist 

ve gizemci inançların yüceltilmesine dayanan bir kötümserlik 

ortaya çıktı. 

İnsanlık tarihinin teknolojik üretim bakımından en hızlı yüz-

yılı olan on dokuzuncu yüzyıldaki bu değişim, öte yandan sa-

natta da zevk değişikliğini zorunlu kılar. Her şeyin değiştiği 

bir atmosferde sanat şekillerinin değişmemesi düşünülemez. 

Üstelik teknolojik gelişmeler, üretim artışı, konforun yayılma 

hızı, toplumsal sını�ar arasında doğal olarak zevk değişmesine 

sebep olmuştur. Burjuva toplumunun refah düzeyindeki artış, 

onların sanat algısını da değiştirmiş, realizmin ve natüraliz-

min beş duyu gerçekliğine dayanan sanat anlayışlarının yerini 

daha soyut, en azından sanatkârın zihinsel sürecini de hesaba 

katan bir başka sanat anlayışının almasını gerektirmiştir.

Sıra Sizde 3

Empresyonist sanat eseri, dinamik ve renklidir. “An”ı anlatır. 

Çünkü an tekrarlanamaz ve geri gelemez; bir anlık değişim 

sırasında hissedilenlerin ürünüdür. Estetik kültürün bir ürü-

nüdür. Bütüne değil, parçalara dikkat çeker. Görsel değerlere 

yer verir.

Sıra Sizde 4

Ekspresyonizm anlamı dışavurumculuk demektir. Emp-

resyonizmin dış gözleme ve bakışın niteliğine önem veren 

anlayışına karşılık ekspresyonizm insanın iç dünyasının 

mümkün olduğunca dışavurumunu esas alır. Her eser elbette 

kişiseldir. Ancak ekspresyonistler iç dünyaları esere yansıtır-

ken biçimi bozarak, renklere simgesel anlamlar yükleyerek, 

zengin kelime hazinesi ile farklı bir üslup yaratarak bu birey-

selliği belirginleştirmişlerdir.



Batı Edebiyatında Akımlar II34

Yararlanılan ve Başvurulabilecek 
Kaynaklar
Antmen, A. (2008). Sanatçılardan Yazılar ve Açıklamalarla 

20. Yüzyılda Batı Sanatında Akımlar, İstanbul: Sel.

Artun, A. (Derleyen). (2010). Sanat Manifestoları: Avangard 

Sanat ve Direniş, İstanbul: İletişim. 

Birsel, S. (1967). Fransız Resminde İzlenimcilik, Ankara: 

Dost. 

Bocquillon, M. F. (2005). Empresyonizm, Ankara: Dost.

Broude (Ed.), N. (1994). World Impressionism: �e 

International Movement, 1860-1920, New York: A 

Times Mirror Company.

Gibbs, B. (1952). “Impressionism as a Literary Movement”. �e 

Modern Language Journal, 36(4), 175-183. Erişim:  

http://www.jstor.org/stable/318123

Hauser, A. (1984). Sanatın Toplumsal Tarihi, İstanbul: Remzi.

Honour, H.-Fleming, John (2016). Dünya Sanat Tarihi, 

(Çev. Hakan Abacı). İstanbul: Alfa.

Hourticq, L. (1958). Sanat Şaheserleri: Rönesanstan Bugüne 

Kadar, (Çev.Burhan Toprak). İstanbul :Güzel Sanatlar 

Akademisi.

Kınay, C. (1993). Sanat Tarihi: Rönesans’tan Yüzyılımıza-

Geleneksel’den Modern’e, Ankara: Kültür Bakanlığı.

Richard, L. (1991). Ekspresyonizm Sanat Ansiklopedisi. 

(Çev.Beral Madra). İstanbul: Remzi.

Serullaz, M. (1991). Empresyonizm Sanat Ansiklopedisi, 

İstanbul: Remzi.





2
Amaçlarımız

Bu üniteyi tamamladıktan sonra;

Kübizm ve dadaizmin alt yapısını oluşturan sosyokültürel yapıyı tanımlayabi-

lecek,

Kübizm ve dadaizmin temelinde yatan zihniyet yapısını belirleyebilecek,

Akımların estetik özelliklerini sıralayabilecek,

Akımları diğer edebi akımlardan ayırt edebilecek ve temsilcilerini tanımlayabilecek

bilgi ve becerilere sahip olabileceksiniz. 

Anahtar Kavramlar

 

•	 Dadaizm
•	 Kübizm
•	 Kolaj

•	 Orfizm
•	 Manifesto

İçindekiler







Batı Edebiyatında Akımlar II Kübizm ve Dadaizm

•	 GİRİŞ
•	 KÜBİZM
•	 ŞİİRDE	KÜBİZM	VE	KÜBİST	ŞİİRİN	
ÖZELLİKLERİ

•	 KÜBİST	ŞİİRİN	TEMSİLCİLERİ
•	 DADAİZM
•	 DADAİST	ŞİİRİN	GENEL	ÖZELLİKLERİ
•	 DADAİZMİN	ÖNEMLİ	TEMSİLCİLERİ

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II



GİRİŞ
20. yüzyılın başlarında bilim dünyası, Max Planck (1858-1947)’ın kuantum kuramı, Al-
bert Einstein (1879-1955)’ın görelilik kuramı gibi her biri bir sonraki buluşu tetikleyen 
yeni buluşlarla yepyeni bir sosyokültürel ortamın doğmasını sağlar. İnsanlık o güne ka-
dar kaydettiği bilimsel kazanımların son haddindedir ve bu yapı doğal olarak sanatın da 
kendisine uymasını zorunlu kılar. Sanayileşmenin ve teknolojinin en ileride olduğu kıta 
olarak Avrupa ve buradan yayılarak ABD gibi uzak ülkelerde bile yeni sanat akımları do-
ğar. Üretim ve tüketim alışkanlıkları değiştiği için, Fransız İhtilali’nden sonra hız kazanan 
bir gerçek vardır ki o da artık sanatçının aynı zamanda bir üretici olmasıdır. Saray ya da 
aristokrasinin menfaatleri doğrultusunda değil, kendini, kendisi için ortaya koyan yeni bir 
sanatçı tipi oluşur. Belirli bir sanatsal zevke ya da ideolojiye sahip sanatçılar daha fazla bir 
arada görünür. Birlikte hareket etmeye başlarlar. Sanatın tüketilen ve talep edilen bir şey 
olmaya başlaması, galerilerin sayısını arttırır. Bahsettiğimiz ortak zevke sahip sanatçılar 
buralarda toplu sergiler düzenler. 

Teknolojinin yarattığı devinim ve dinamizm sanata da sürekli değişim gibi fikirlerle 
yansır. Bilimdeki hızlı gelişmelere paralel olarak sanatsal faaliyetlerde de bu dönemde göz-
le görülür bir hareketlenme başlar. Neredeyse her beş on senede bir yeni bir akım doğar. 
Bu noktada önemli bir ayrıntı göze çarpar. Örneğin klasisizmden romantizme, oradan 
realizme geçilen dönemlerdeki geçiş süreçlerinde her yeni akım bir öncekinin estetik ve 
ideolojik değerlerini yıkmak üzere yapılanırken 20. asrın başında gelişen fütürizm, kü-
bizm, dadaizm, sürrealizm gibi akımlar birbirinin ardınca, birbirine eklemlenerek gelişir 
ve topyekûn kendilerinden önceki geleneksel sanat anlayışına karşı dururlar. Hatta bazı 
sanatçılar bu akımların birkaçının içinde yer almış ve bu akımların farklı zevkleri doğrul-
tusunda eserler vermişlerdir. 

Kübizm ve Dadaizm de 20. Yüzyılın başlarında gelişen yenilikçi sanat akımlarından 
ikisidir. Sanat akımları yukarıda da söylediğimiz gibi birbirlerine eklemlenerek geliştikleri 
için kronolojiyi takip etmek gerekir. Bu yüzden önceliği kübizme verelim.

KÜBİZM 
Kübizm, 1907-1914 yılları arasında Paris’in sanat çevrelerinde önce resim sanatında or-
taya çıkmış, ardından şiire ve başta mimari olmak üzere sanatın diğer kollarına yansımış-
tır. 20. Yüzyılın resim sahasındaki en önemli akımlarından biridir. Öncülüğünü İspanyol 
ressam Pablo Picasso (1881-1973) ve Fransız ressam Georges Braque (1882-1963) yapar. 
Akımın adı ressam Henri Matisse (1869-1954)’in Braque’ın kübik şekillerden oluşan bir 

Kübizm ve Dadaizm



Batı Edebiyatında Akımlar II38

ev resmini (L’Estaque’ta Evler) alaya almak için sarf ettiği “kübik” nitelendirmesinden ge-
lir. Sonra eleştirmen Louis Vauxcelles (1870-1943)’in de kelimeyi bu manada kullanması 
yaygınlaşmasına ve genel kabul görmesini sağlar. Guillaume Apollinaire (1880-1918) bu 
terimi “Kübist” olarak düzeltir. Kelimenin kökeni Fransızcada geometrik bir şeklin adı 
olan “cube”dur.

Kübik resim, resmin yüzeyinde derinliksiz ve iki boyutlu imgeler yaratmayı amaçlar. 
Doğanın ve eşyanın yapısını bozarak onları keskin hatlı geometrik şekiller olarak sunar. 
Bu bakımdan perspektif, hacimlendirme ışık-gölge uyumu gibi geleneksel tekniklere kar-
şıdır. Geleneksel sanatın doğayı olduğu gibi yansıtma (taklit) çabası da söz konusu de-
ğildir. Aksine doğa deforme edilir. Elbette yine malzeme doğadır ama doğa, parçalara 
ayrılmış ve her parça geometrik şekillerle yeniden yorumlanmış ve son olarak tekrar bir 
araya getirilmiştir. Bu bakımdan resimde yer alan her öge, ayrı bir kimlikle karşımıza 
çıkar. Alımlayıcı tarafından nesnelerin hem ayrı ayrı hem de resmin bütününde yarattığı 
kompozisyonun fark edilmesi sağlanır.

Geleneksel kuralları uygulamadan da resim yapılabileceğinin kanıtı olarak kübizm, 
yerleşik görsel teknikleri ortadan kaldıran ve köklü değişiklikler yapan yıkıcı bir akım ola-
rak diğer sanatlar için de bir yol açıcı olmuş, geleneği yıkmak isteyen ve kendine yeni bir 
damar arayan şiiri de etkilemiştir. Başta Guillaume Apollinaire, Max Jacob (1876-1944), 
Andre Salmon (1881-1969), Blaise Cendrars (1867-1961) , Pierre Reverdy (1889-1960) ol-
mak üzere dönemin dadaizm, fütürizm, sürrealizm gibi diğer avangard akımlarının içinde 
de yer alan şairler, kübizmi şiire uygulamıştır.

Resim Sanatında Kübizmin Doğuşu
Yukarıda “kübizm” kelimesinin nereden çıktığını söylerken ressam Braque’ın yeni tarz resim-
lerinin uyandırdığı izlenimin böyle bir adı çağrıştırdığını belirtmiştik. Peki, bu tarz neydi?

Kübizm sözcüğü özde geometri 
ile ilgili bir anlam içerir. Kaynağına 
ulaşmak isteyenler kendisini bin 
yıl öncesinde bulur. İranlı Bilge 
ozan Ömer Hayyam (1048-1131) 
Fil Berahin el Mesaili el Cebr ve 
el Mukabele (Cebir Sorunlarına 
İlişkin Kanıtlar)’ de üçüncü 
dereceden bilinmeyenler için 
“kaab” sözcüğünü kullanmıştır. 
Bu sözcük, Anadolu’daki yapı 
ustalığında Selçuklulardan beri 
kullanılagelmektedir. Hayyam’ın 
kitabını Fransızcaya çeviren Franz 
Woepke (1826-1864) “kaab” 
sözcüğünü “cube” şeklinde ifade 
etmiştir. Buna bağlı olarak temel 
polihedronlardan heksahedronun 
da adı değişmiş, “cube (küp)” 
olmuştur (Yurtsever, 2014, 231)

İlk defa Fransız ütopyacı sosyalist 
Henri de Saint-Simon tarafından 
1820’lerde, önce askerî bir terim 
olarak kullanılan “avangard”(Fr. 
avantgarde) sözcüğü, daha sonra 
modern sanatın öncülerini ifade 
etmek için kullanılagelmiştir.

Resim 2.1

L’Estaque’ta Evler, 
Braque (1908)



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 39

Braque’ın “L’Estaque’ta Evler” eserinde evlerin küp şeklinde kutular gibi birbirinin 
üstüne yığıldığını,  ağaçların silindirik şekilde ve tamamının taba renk tonunda oldu-
ğunu görürüz. Kısacası karşımızda bilindik bir manzara resmi yoktur. Zaten Braque’ın 
bu ve benzer diğer resimleri, sanat çevrelerinde bile yadırganacak ve ağır eleştiriler ala-
caktır. Yeniden resme dönersek bu resim anlayışının Georges Braque’a empresyonizm 
ile kübizm arasında bir köprü olan ve modern sanatın mimarı olarak tanımlanan Paul 
Cézanne (1839-1906)’dan miras kaldığına dair sanat tarihçilerinin ortak bir görüşü vardır. 
Cézanne’ın doğadaki her şeyin geometrik bir şekille yansıtılabileceği düşüncesi ile kübiz-
min ilk evresini etkilediği bilinir. 

Kübik yeni üslubun asıl müjdecisi ise her ne kadar tam anlamıyla kübist olmasa da 
Picasso’nun 1907’de yaptığı “Avignon’lu Kızlar”ıdır. Bundan önce, Picasso zaten henüz yir-
mili yaşlarındayken 1906’dan itibaren aralarında kendi portrelerinin de olduğu resimler-
de figürlerini birer heykel gibi ele almaya başlamıştır. Bu resme de ilham kaynağı olarak 
Cézanne’ın “Yıkananlar” resmi gösterilir. “Bu resmin en büyük özelliği, estetik güzelliğin 
ne olduğuna ilişkin alışılagelmiş kalıpları yıkması, güzel ile çirkin arasındaki geleneksel 
ayrımları yok etmesi, deyim yerindeyse kendi kurallarını kendi koyan bir tavır taşıması-
dır. Resmin 20. yüzyılın ve genel olarak modern sanat tarihinin çoğu zaman açılış sayfası 
olarak gündeme gelmesi de bundandır. Avignonlu Kızlar, kübizme giden yolu açmakla 
birlikte, tam anlamıyla Kübist değildir. Sonraki yıllarda gelişen Kübist estetiğinin çok uza-
ğında bir renkselliğe ve dışavurumculuğa sahiptir… Avignonlu Kızlar’ın Kübizm açısın-
dan önemi, o güne kadar hiçbir sanatçının yeterince üstüne gitmediği resimsel sorunların 
çözümünü göze almasındandır” (Antmen, 2008, 46). 

Resim 2.2

Avignonlu Kızlar, 
Picasso (1907)



Batı Edebiyatında Akımlar II40

Picasso’nun kübist anlayışının ilk kez ortaya çıktığı bu resimde beş kız vardır ve 
bu kızlar kırık çizgilerle ve köşeli biçimlerde yansıtılır. Özellikle sağdaki iki kızın yüzü 
amorf biçimiyle dikkati çeker. Cezanne resimlerinde olduğu gibi burada da canlı renkler 
hâkimdir. Kırmızı, sarı gibi sıcak renkler kızların ön plana çıkmasını sağlamış, dolayısıyla 
yakınlaştırmak için kullanılmıştır. Mavinin çeşitli tonları ise  -ki soğuktur- geri planı yine 
geometrik şekiller biçiminde oluşturmuştur. Picasso resimlerinde kadın ve insan yüzle-
rinin asitmetrik bir şekilde betimlenmesi ileriki yıllarda da devam edecektir. Picasso’nun 
bu asimetrik yapıyı Afrika masklarından ve ilkel (primitif) sanattan aldığı bilinmektedir. 
Yine onun estetik altyapısında Yunan ve İspanyol resim geleneğinin izleri de vardır.

Picasso, kendi kültürel ortamında ritüel nesneleri olarak bir işleve sahip olan ve sim-
gesel anlamlar taşıyan etnografik nesnelerin üretim sürecine ilgi duymuş, bu nesnelerin 
özünde simgesel ve kavramsal birer imge oluşu ilgisini çekmiştir. Temsilî olmasına karşın 
betimlemeci olmayan, geometrik ve stilize bir sadeliğe ulaşan bu tür nesnelerde kendi 
aradığı çıkış yolunu bulan Picasso, zaman zaman bu tür nesneleri betimlemeye kalkışsa 
da özünde primitif sanatçıya özgü olduğu varsayımına dayanan saf ve dürtüsel bir üretim 
sürecine öykünmüştür. Avignonlu Kızlar’ın devrim yaratan özelliği, üç boyutlu nesneleri 
iki boyutlu yüzey üzerinde gösterebilmenin yeni bir yolunu önermeye başlamasıdır (Ant-
men, 2008, 47).

Picasso 1908’den sonra Braque’la çalışmaya başlar. Birlikte evrensel bir resim dili ara-
yışı içindedirler. Ortak dostları düşünür ve Matematikçi Maurice Princet (1875-1973)’le 
yaptıkları söyleşiler onlara yeni ufaklar açar. Resimlerinde nesneleri önce parçalayıp daha 
sonra rölyefi ve perspektifi bir yana bırakarak bunları, gri ve kahverengi diziler içinde 
yeniden düzenlerler. Natürmortların içine portreler yerleştirirler. Picasso bu dönemdeki 
“Horta’da Fabrika” ve “Koltukta Oturan Çıplak” gibi resimlerinde yeşil ve gri tonlarına 
ağırlık verir ve yavaş yavaş geometrik şekillerden oluşan kendine özgü soyutlama yön-
temini bulmaya başlar. Ardından gazete kâğıtları, kibrit kutuları gibi nesnelerin yüzleri-
ni kullandığı yapıştırma tekniğini uygular. Bu aynı zamanda sentetik Kübizme kayıştır. 
1935’e kadar Kübik eserler verecek olan Picasso, bu tarihten sonra yeni klasik bir tutuma 
yönelir. 

Kübizm iki evrede değerlendirilir: Analitik ve Sentetik Dönemler. 1910-12 arası Kübiz-
min analitik (çözümsel) evresidir. Biçimlerin parçalanıp, çözümlenmesi esastır. Dik açılı 
ve düz çizgili düzenlemeler tercih edilir. Picasso’nun “Mandolinli Kız” tablosunda olduğu 
gibi resmin bazı kısımları heykeli andırır. Alımlayıcıyı şaşırtmak ve onu biçime yöneltmek 
esas olduğu için renk kullanımları aşağı seviyeye çekilmiştir. Yapıtta öncelikle biçimlerin 
yapısına önem verildiğinden, izleyicinin dikkatini bu yapıdan uzaklaştırmamak için renk 
kullanımı basitleştirilmiş, taba, kahverengi, gri, krem, yeşil ya da mavinin tonları yeğlen-
miştir. Tek renkliliğe yaklaşan bu tutum nesnenin birçok görünümünü birden, karmaşık 
bir düzen içinde vermeye de uygun düşer; üst üste bindirilen saydam ve saydam olmayan 
renk alanları resmin gerilerinde kalmak yerine yüzeyine çıkar gibi görünür. Resmin orta-
sında küçük ve sıkışık olan biçimler, tuvalin kenarlarına doğru büyüyüp serbestleşir. 

 

Kübizmin matematik ve 
geometriyle ilişkisi için Hüseyin 
Yurtsever’in Kozmos-Kaos-Kübizm 
eserine bakabilirsiniz.

Picasso’nun eserleri palyaçolar, 
kadınlar, mitoloji ve efsanelerden 
alınmış tipler, yeme içme ve 
boğa güreşi sahneleriyle doludur. 
Bunlar her defasında insanı 
şaşırtan görsellikler sunar.



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 41

1912’den sonraki bireşimsel (sentetik) Kübizm Dönemi’nde de gene aynı konular işle-
nir ama bu dönemdeki yapıtlarda biçimlerin bireşimi önem kazanır. Rengin önemi büyük 
ölçüde artar. Biçimler parçalanmış ve iki boyutlu olmakla birlikte daha büyük ve bezeme-
seldir. Düzgün ve kaba yüzeyler karşıtlık oluşturacak biçimde kullanılır ve sık sık kolaj 
yöntemine başvurulur. Kolaj hem bu karşıtlık duygusunu pekiştirmeye hem de doğada ve 
resimde dikkati gerçekle yanılsama ayrımına çekmeye yarar (Ana Britannica, “Kübizm”). 
Braque’ın ve ardından Picasso’nun boyaya kum, talaş vb. maddeler katması, resimlerinde 
şablon har�er kullanması sentetik Kübizmin tekniklerindendir. 

Burada Picasso ile özdeşleşen bir resme, Guernica’ya bir parantez açmak gerekir. Gu-
ernica, Picasso’nun özelde İspanya İç Savaşı’na karşı duyduğu üzüntünün genelde de sa-
vaşa karşı tepkisinin dile gelmesidir.  28 Nisan 1937’de küçük bir kasaba olan Guernica, 
Franco’yu desteklemek için gönderilen Hitler’in uçakları tarafından bombalanır. Geride 
iki bine yakın ölü ve yaralılar vardır. Tam bu sırada İspanya Hükûmeti, Dünya Fuarı için 
Picasso’dan bir resim talep eder. Duyarlı bir sanatçı için böyle bir durumda başka konu 
aramaya gerek yoktur. Picasso da 3.5 X 7.8 metre ebadındaki, savaşın yarattığı acıları çe-
şitli simgelerle ortaya koymayı amaçlayan bu tabloyu yapar. 

Resim 2.3

Kübizmin Analitik 
Döneminden Bir 
Eser: Mandolinli Kız, 
Picasso (1910)

Kaynak: www.
pablopicasso.org



Batı Edebiyatında Akımlar II42

Jean Metzinger (1883-1956) ve Albert Gleizes (1881-1953)’in 1912 tarihli Kübizm 
Üzerine adlı çalışmaları kübizmle ilgili ilk kuramsal yayın olarak kabul edilir. Ayrıca 
Picasso’nun önemini ilk fark eden isimlerden biri olan galerici Daniel Henry Kahnweiler 
(1884-1979)’ın 1920 yılında yayımlanan Kübizmin Yükselişi eseri de önemlidir. Bunlardan 
başka kübistler, kübizm ve sanatları hakkında çeşitli yazılar yayımlamışlardır. Kübizmi 
bize en iyi özetleyebilecek olanlar da bu bakımdan yine kübistlerdir. Akımın Picasso ile 
birlikte kurucularından biri olan Georges Braque’nın “Sanat Üzerine Düşünceler” inde 
Kübizmin estetik kıstaslarının neler olduğu, akımın ne yapmak istediği gibi pek çok soru-
nun cevabını bulmak mümkündür. Düşünceler maddeler hâlinde şöyle dile gelir:

1. Sanatta ilerleme, ilerlemekten değil sınırları bilmekle ilgilidir.
2. Sınırlar üslûbu belirler, yeni biçimlerin ortaya çıkmasına ön ayak olur, yaratıcılık 

dürtüsünü belirler.
3. Primitif resme cazibesini ve etkisini kazandıran sınırlarıdır. Sınırları gereksiz yere 

aşmak, sanatsal yozlaşmaya neden olur.
4. Yeni konular yeni araçlar gerektirir.
5. Ressam biçim ve renkle düşünür.
6. Amaç, bir öyküyü yeniden oluşturmak değil, resimsel bir veri oluşturabilmektir.
7. Resim bir temsil biçimidir.
8. İnsan yaratmak istediği şeyi taklit etmemelidir.
9. Görüntü taklit edilmez, görüntü sonuçtur.
10. Bir resmin saf bir taklit olabilmesi için görüntüleri soyutlaması gerekir.
11. Doğadan çalışmak doğaçlamaktır.
12. Başka sanatları ya da gerçekliği yorumlamaya yarayan, yaratı yerine yalnızca bir 

üslup üretmeye yarayan çok amaçlı formüllere dikkat etmek gerekir.
13. Etkisini saf halinden alan sanatlar hiçbir zaman çok amaçlı formüllerle üretilme-

miştir. Yunan heykeli ve sonradan yozlaşmış biçimi, bunu bize öğreten örnekler 
arasındadır. 

14. Aklın şekillendirdiğini duyular bozar. Aklı mükemmelleştirmek için çalışmak ge-
rekir. Aklın kavradığının dışında bir kesinlik yoktur.

15. Daire çizmek isteyen ressam yalnızca bir yüzük çizer. Çizdiğinin görüntüsü onu 
tatmin edebilir ama şüphe de duyar. Pergel kullanırsa emin olur. Benim çizimlerim-
deki yapıştırma kâğıtlar (papier collés) işte öyle bir kesinlik duygusu vermektedir.

16. Trompe L’oeil, etkisini öğelerin basitliğinden alan, anlatımdaki bir kazaya dayanır.

Resim 2.4

Guernica, Picasso 
(1937)

Kaynak: www.
pablopicasso.org



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 43

17. Resimlerimde kullandığım yapıştırma kâğıtlar, ahşap taklitleri –ve benzeri başka 
öğeler- bu öğelerin anlaşılırlığından dolayı başarılı olmuş, onların tromp l’oiel gibi 
algılanmasına yol açmıştır, oysa durum tam tersidir. Bu basit öğeler aklın ürünü 
olarak espasta yeni bir biçimin meşru kılınmasına yardımcı olur.

18. Soyluluk dışa vurulmayan duyguların sonucudur.
19. Duygular heyecanlı titreşimlerle dışa vurulmamalıdır. Bunlar, eklenen, taklit edi-

len şeyler değildir.
20. Duyguyu ıslah eden kuralı severim (Braque, 2008, 52-54).
Sanatçının bu görüşleri akımın şiire yansıma biçimini de anlamamızı kolaylaştıracaktır.
Picasso ve Braque’nın kurduğu bu yeni görsel dil, 1910’dan sonra Juan Gris (1887-

1927), Fernand Léger (1881-1955), Robert Deleunay (1885-1941), Marcel Duchamp 
(1887-1968), Albert Gleizes (1881-1953), Roger de la Fresnaye (1885-1925), Jean Metzin-
ger (1883-1956), Henri Le Fauconnier (1881-1946) gibi ressamların özellikle toplu ser-
gileri aracılığıyla etki alanını genişletmiştir. Kübizmi benimseyen heykeltıraşlar arasında 
akla ilk gelenler Alexandre Archipenko (1887-1964), Raymond Duchamp-Villon (1876-
1918)’dur. Her ne kadar sonradan üslûbu çokça eleştiri alsa ve eserleri ruhsuz monolitler 
(tekparça dikme) olarak adlandırılsa da mimari sahasında da Le Corbusier (Charles-Edo-
uard Jeannereti 1887-1965) akımın önemli isimlerindendir. 

Kübizmin sinemada da deneysel çalışmalarla bir etki alanı oluşturduğu söylenebilir. Bu türde 
eser veren yönetmen var mıdır? Varsa bu sinema filmlerinden bazılarını bulabilir misiniz?

Kübizmin fütürizmle ve realizmle sentezlenmesinden de yeni anlayışlar ortaya çık-
mıştır. Kübik gelecekçilik (Kübo-fütürizm) 1910’larda Rusya’da gelişir. Resim sahasında 
Maleviç’in öncülüğünü yaptığı akım edebiyatta daha fazla etkili olmuştur. Maleviç, kübiz-
min parçalanmış düzlemler, Fütürizmin de dinamizm ilkelerini birleştirerek resmi silin-
dirler gibi geometrik şekillerin yer aldığı dinamik renk bloklarına dönüştürür. Edebiyat 
alanında ise Rus Fütürizmi olarak anılacak bu akımın öncülüğünü Viladimir Mayakovski 
(1893-1939) yapacaktır. (İlgili bölümde ayrıntılı bilgiye ulaşabilirsiniz.) Kübik gerçekçilik 
(Kübo-realizm) ise 1920’lerden sonra ABD’de Charles Sheeler (1883-1965) gibi isimlerin 
uyguladığı kübik soyutlamalardır.

Kübizmle estetik bağlantıları olan Rus Fütürizminin önde gelen ismi Mayakovski’dir. Fü-
türizmin ve Mayakovski’nin etkisi ile şiir estetiğini değiştiren bir Türk şairi vardır. Bu kim 
olabilir?

ŞİİRDE KÜBİZM VE KÜBİST ŞİİRİN ÖZELLİKLERİ 
Guillaume Apollinaire, Andre Salmon, Max Jacob, Blaise Cendrars, Pierre Reverdy gibi 
şairler 1905’ten sonra -her ne kadar o, kübizmin bir resim akımı olduğunu söylese de- Pi-
casso ile kübizmin şiir alanında uygulanıp uygulanamayacağına dair çeşitli görüşler pay-
laşmışlardır. Aslında etkilenmenin karşılıklı olduğunu da söylemek gerekir. Çünkü sanat 
tarihçileri Picasso’nun simgeci tavrının oluşmasında Guillaume Apollinaire, Louis Aragon 
(1897-1982)  Max Jacob, Jean Cocteau (1889-1963), Paul Eluard (1895-1952) ve And-
re Salmon gibi şairlerle sürekli temas hâlinde olmasının da payı olduğuna işaret ederler. 
Gerçek şudur ki avangard sanatın bu öncüleri yakın arkadaşlardır ve geleneksel sanatın 
karşısında durmak gibi ortak bir yönleri vardır. Dolayısıyla birbirlerinden etkilenmeleri 
de kaçınılmazdır. Hatta bu öncü genç şairler Picasso’nun atölyesini sıklıkla ziyaret etti-
ği için Picasso, atölyesinin girişine “şairlerin buluşma noktası” diye yazdırmıştır. Kübist 
Ressamlar diye bir çalışması da olan Apollinaire’in ise Picasso ile arkadaşlığı biraz daha 

1

2



Batı Edebiyatında Akımlar II44

ön plandadır. Son tahlilde bu karşılıklı etkileşim kübizmin şiire uygulanmasıyla devam 
etmiştir diyebiliriz. Kübizm şiir ve resim arasında ama resim ağırlıklı ortak bir yönteme 
dönüşmüştür.

Picasso ile kübizm sohbetlerinin içinde olan ve kübist resmi yakından takip eden 
Apollinaire, kübizmin lideri olarak kabul edilir. Ancak Andre Salmon’un girişimlerinin 
kübizmin ilerlemesindeki payı da en az onunki kadar etkili olmuştur. Salmon’un  Apolli-
naire ve Max Jacob ile birlikte çıkardığı Le Festin d’Esope (1903) adlı dergi ve 1905’te Paul 
Fort (1872-1960) ile birlikte çıkardığı Vers et Prose kübist şairlerin eserlerini yayımladık-
ları dergiler olmuştur.

Kübist Şiirin Özellikleri
1. Dış Dünyanın Gözlemlenmesi: (3. Düzey) Kübizm esasen bir resim sanatı oldu-

ğu için dış dünyanın gözlemlenmesi ve en ufak ayrıntının bile kaçırılmaması çok 
önemlidir. Apollinaire’e göre şair doğadaki hiçbir hareketi küçümsemez. Kalaba-
lıklar, yıldız kümeleri, okyanuslar, uluslar gibi en geniş ve çapraşık sistemler içinde 
olduğu kadar, bir cebi karıştıran el, sürtülerek yanan bir kibrit, hayvan sesleri, yağ-
murdan sonra bahçelerin kokusu, ocakta meydana gelen bir alev gibi, görünüşte en 
basit olayların içinde bir buluş peşindedir (Göker, 1982, 92). Gözlem aşamasından 
üretim aşamasına geçildiğinde şair, dış dünyadan aldığı kavram ve nesneleri tek bir 
algı içine toplamaya çalışır. Parçalardan bütün oluşturulacaktır. 

2. Şiir Diliyle Resim Yapma: Kübizm nasıl algısal bütünü parçalar ve bu dağılmış 
ögelere garip, alışılmadık bir görünüm verirse, yeni şiir de parçalanmış bir evreni 
kendisine hareket noktası olarak alır. Ressamların çizgi ve renklerle yaptıklarını 
şairler kaligramlarla, metinlerdeki aralarla denge sağlayarak yapmaya çalışır (İnal, 
1991, 154-155). Bir resim oluşturulur. Buradaki disiplinler arası ilişki aslında sem-
bolistlerin şiirle musiki yapmaya çalışmasına benzer. Kübist şiirin resimle ilişkisi 
onu doğal olarak resmin görselliğini yakalama çabasına itmiştir. Şiir metninin kü-
bist olup olmadığı onu kâğıt üzerinde görmekle daha iyi anlaşılır. Bu şiir dikey ya 
da yatay eksende sözcüklerin geometrik dizilişleriyle; çapraz, simetrik düzenleniş-
leriyle bir somut görüntü oluşturur. “Algılanan ya da tasarlanan her şeye bir biçim 
verilir ve böylece de usun uçsuz bucaksız fantazyaları içerisinde görsel olan gerçek-
leştirilir… Kübist şiir non-figuratif bir resmin geometrik yapısı gibi özgür sözcük 
ve biçimlerden bir bütün oluşturur (İnal, 1991, 158). Örneğin Blaise Cendrars şiiri 
hareketin cesur ve yepyeni yöntemlerle söze dökülmesi ve birçok izlenimin aynı 
anda, imge, duygu, çağrışım ve şaşırtıcı teknikleri içeren karmaşık bir doku içinde, 
düzensiz ve aksak bir ritimle iletilmesi olarak görür. 

3. Aklın ve Mantığın Reddi: “Kübistler olaylara, objelere anlam verirken, sanat için 
senteze varırken, aklın araya girmesini kabul etmezler. Onlara göre, şiir akla ve 
mantığa dayanmamalıdır (Göker, 1982, 93). Akıl ve mantık duyguları da hayalleri 
de sınırlayıcı ve denetleyicidir. Akıl devreye girdiği zaman sanatsal yaratımın re-
sim özelinde düşünürsek taklitten, natürmorttan öteye geçmesi imkânsızdır. Oysa 
dikkat edilirse klasizm sonrası hızla gelişen akımlar çoklukla akla karşı tavır al-
mışlardır. Çünkü akıl düzendir, normaldir, onaylanandır. Dadaizm gibi başkaldırı 
tavrıyla ortaya çıkmış marjinal bir akımla sırt sırta gelişen kübizmin aklın içinde 
kalarak “başka olma” ihtimali yoktur. Dadaizm de sürrealizm de aklı öteleyerek 
başkalaşmıştır. Bunun için kübist şairler aklın baskısından, müdahalesinden kur-
tulmaya çalışır. 

İnsan, hayvan ve tabiat ögeleri 
gibi nesnel gerçekleri işlemeyen 
sanat için nonfiguratif terimi 
kullanılır



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 45

 Apollinaire’e göre söylenmemiş ve görülmemiş olanı söylemek konusunda dış dün-
ya ile iç dünyayı birleştiren akıl değil hayal gücüdür. Kübist şair bu güç yardımıyla 
fikir ve imaj çağrışımlarını cesur, çarpıcı bir şekilde sunabilir. Alışılmamış çağ-
rışımları yan yana getirerek hareket ve olayları yeniden canlandırır. “En zengin, 
en az bilinen, genişliği sonsuz olan alan hayal etme olduğuna göre, yeni zevkler 
arayanlara hayalde canlandırılan çok büyük sonsuzlukları belirleyenlere özellikle 
şair adının verilmiş olmasında şaşılacak bir şey yoktur” (Göker, 1982, 93). 

4. Söz Dizimin Bozulması ve Sözcüklerin Parçalanması: Sadece kübist şiir için de-
ğil fütürizm, dadaizm, sürrealizm gibi bu dönemin akımlarının hepsinde dil bil-
gisel kuralların olabildiğince bozulduğu görülür. Geleneksel şiir yapısında cümle 
büyük ölçüde dizede tamamlanır. Günlük konuşma dilinde anlamın cümlede ta-
mamlanması gibi. Kübistlerse cümlenin anlamsal ve göstergesel ögelerini parçalar-
lar. Böylelikle yerleşik biçimin yarattığı kanıksanmış güzellik anlayışını da bozmuş 
olurlar. Sözdizimi bozulduğu ve sözcükler bambaşka bir düzende metne yerleşti-
rildiği için bu defa kendileri başka bir biçim güzelliği elde etmiş olurlar. Sözcükler 
de sözlükteki birincil ya da ikincil anlamlarının çok uzağında bazen de dışında 
kullanılır. Dil bilgisel kuralları önemsememelerine örnek olarak Apollinaire’in şu 
sözleri gösterilebilir: “Şiirde noktalama şart değildir. Şiir noktalamaya muhtaç de-
ğildir. O, kendi kendisine yeter. Virgüllere, noktalara, soru ve ünlem işaretlerine ne 
lüzum var? İyi bir şair şiirine ahenk verebildi mi yeter. Biz çirkini arıyoruz… En 
bayağı gerçekler de en üstünleri kadar beğenilebilir” (Karaalioğlu, 1965, 123).

5. Kolaj: Kübist ressamlar gazete parçaları, kibrit kutuları gibi materyalleri rastgele ya 
da düzenli bir şekilde resim içine montajlayarak bir yeni görüntü oluşturur. Buna 
benzer bir yapıda kübist şiir de insanların konuşmaları, reklam sloganları, reçeteler 
gibi metinleri şiir içinde kullanır. Dadaizmin de uyguladığı bu yöntemi Tzara çok 
kullanacaktır. Örnek için Dadaizm bölümüne bakabilirsiniz.

Kübizm öncelikle bir resim akımı olduğu için edebiyattaki yansıması kısa soluklu ol-
muş ve diğer akımlara göre kısır kalmıştır. Kübist anlayış içinde şiir yazan şairler, sanat 
hayatları boyunca bu akım dâhilinde eser vermez. Bu bakımdan kübizmin temsilcilerini 
diğer akımların içinde de görebiliriz. Yine de bu yönde şiirler yazmış şairleri yakından 
tanımak gerekir. 

KÜBİST ŞİİRİN TEMSİLCİLERİ
Guillaumme Apollinaire (1880-1918): Asıl adı Wilhelm Apollinaris de Kostrowitzky 
olan Apollinaire,  kısa denilebilecek bir yaşam sürmesine rağmen görüşleri, kuramsal ya-
zıları ve sanatsal faaliyetleriyle oldukça önemli bir yere sahiptir. Yüzyılın başındaki öncü 
sanatsal akımların birçoğunda yer alan sanatçı, Picasso ile birlikte kübist akımın hem 
resimdeki hem de edebiyattaki estetik ilkelerini belirlemeye çalışmıştır. Kübist Ressam-
lar (1913) adlı çalışması ile kübistlerin tanınırlığını daha da artıran Apollinaire, orfizm 
akımının da isim babasıdır. Fütüristlerle de yakın ilişki içindedir ve bildirgelerinin ha-
zırlanma sürecinde de vardır. Şairin ilk şiir kitabı Kokuşmuş Büyücü, 1909’da yayımlanır.  
Şiirsel düzyazı olarak yazılan bu kitabı Dinsiz ve Şürekası (1910) adıyla yayımladığı sıra 
dışı öyküler izler. Daha sonra Hayvan Öyküleri (1911), Katledilen Şair (1916)’i yayımlar. 
Apollinaire ile özdeşleşen Calligrammes (Kaligramlar)’ın yayımlanma tarihi ise 1918 ola-
caktır. Buradaki şiirler savaş imgeleriyle doludur ve bazı örneklerini de gördüğünüz üzere 
düzenlenmeleriyle aynı zamanda birer desendir. Apollinaire’in Tiresias’ın Memeleri (1917) 
adlı oyunu sürrealizmin de müjdeleyicilerindendir. 

Orfizm, saf soyutlama ve parlak 
renklere odaklanan bir kübizm alt 
dalıdır. Kübizmden soyut sanata 
geçişte bir köprü olan orfizm 
terimini Apollinaire ortaya atar.



Batı Edebiyatında Akımlar II46

Max Jacob (1876-1944): Pablo Picasso, Juan Gris (1887-1927) ve Apollinaire ile olan 
yakın dostluğu bulunan şair, yazar ve ressam Jacob, kübizmin yanı sıra sürrealizmin de 
içinde bulunmuştur. Bir Yahudi iken din değiştirip Hristiyan olan Jacob’un üzerinde din 
değiştirmeden kaynaklanan psikolojik ve sosyolojik baskı hep var olmuştur. Aziz Matorel 
(1909) romanı ve Yüce Özveri (1929) gibi dinsel deneyimlere yer verdiği bazı eserlerinde 
kendisi ile yüzleşen Jacob’un eserlerinde korkularını da görmek mümkündür. Şiirlerinde 
gerçeküstücülüğün mizahi anlayışı hâkimdir. Önemli şiirlerini sürrealizm içinde kaleme 
almıştır. Zar Kutusu (1917), Merkez Laboratuvarı (1921), Genç Bir Şaire Öğütler (1945) 
bunlardan birkaçıdır.

Jean Cocteau (1889-1963): Şair, romancı, film yönetmeni, oyunculuk gibi çeşitli yön-
leriyle karşımıza çıkan Fransız sanatçı Cocteau, yüzyılın çok yönlü sanatçılarının başında 
gelir. Picasso ve Amedeo Modigliani (1884-1920) gibi ressamların yanında Max Jacob, 
Apollinaire ve Raymond Radiguet (1903-1923) gibi edebiyatçılarla yakın dostluklar kurar. 
Radiguet’le daha sıkı bir bağı vardır ve onun ölümünde sonra uyuşturucu kullanmaya 
başladığı söylenir. Uzun şiiri L’ange Heurtebise (1925)’de ilerideki eserlerinde de zaman 
zaman karşımıza çıkacak bir melekle çatışma sahneleri vardır. Cocteau’nun La Voix hu-
maine (İnsan Sesi, 1940), L’Aigle a deux tetes (İki Başlı Kartal, 1949) eserleri Türkçeye çev-
rilmiştir. İlk filmi Le Sang d’un poéte (1930) olan sanatçının başka film çalışmaları da 
olmuş, Saatli Bomba (1930) ise en önemli oyunu olarak kabul edilmiştir.

Blaise Cendrars (1887-1961): Dünyanın pek çok ülkesini görmeye çalışan bir se-
rüvenci olan şair ve yazar Cendrars, şiirlerinde hareketli ve tehlikeli bir yaşamı dile ge-
tirmiştir. Kendine özgü bir şiir üslubu geliştiren şair “New York’ta Paskalya” (1912) ve 
“Transsibirya’nın ve Fransalı Küçük Jeanne’ın Öyküsü” şiirlerinde gezi yazısı ve ağıt tür-
lerini birleştirmeye çalışır. L’Or (Altın, 1925), Vie Dangereuse (Tehlikeli Yaşam, 1938) ve 
Bourlinguer (Dolaşmak, 1948) adlı romanları da vardır.

Andre Salmon (1881-1969): Apollinaire ile birlikte kübik şiirin en önemli savunu-
cularından biri olan Salmon, şairliğinin yanında yazar, romancı ve eleştirmen olarak da 
bilinir. Dönemin pek çok sanatçısı gibi o da Picasso, Max Jacob ve Apollinaire çevresinde-
dir. Oldukça üretken bir sanatçı olmasına rağmen diğer kübist şairlerin oldukça gerisinde 
kalmıştır. Türkiye’de çok tanınmayan Salmon’un sayısı bir hayli fazla olan eserlerinden 
bazıları Poèmes, Vers et prose (1905), Peindre (1921), Odeur de poésie (1944), Saint André 
(1936)’dir.

DADAİZM 
Dadaizm yirminci yüzyılın hemen başında Berlin, Köln, Paris, Zürih, New York, gibi şe-
hirlerde eş zamanlı olarak nihilist ve yıkıcı bir akım olarak ortaya çıkmıştır. Dada, adını, 
akımın öncüsü olacak Romen asıllı Fransız şair Tristan Tzara (1896-1963)’nın Larousse 
sözlüğünü rastgele açıp bulduğu “dada” kelimesinden alır. Fransızca “tahta at” anlamına 
gelmektedir. 1918-Dada Manifestosu’nda Tzara kelime ile ilgili şunları söyler: 

DADANIN HİÇBİR ANLAMI YOKTUR

Eğer işe yaramaz ise ve zamanımızı anlamı olmayan bir sözcükle kaybetmek istemiyorsak… 

Bu tür kişilerin kafasında dolaşan ilk düşünce bakteriyolojik bir düzendedir: en azından eti-

molojik, tarihî veya psikolojik kökenini bulmaktır. Krou zencilerinin kutsal bir ineğin kuyruğu-

na DADA adını verdiklerini gazetelerden biliyoruz. DADA, İtalya’nın bazı yörelerinde ise küp 

ve anne anlamına geliyor. Rusça’da ve Romence’de tahta at, sütanne, çi�e doğrulama demek 

DADA (1918 Dada Manifestosu)



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 47

“Dada” kelimesinin Tzara’nın alaycılığından da anlaşıldığı gibi aslında akımın estetik 

kıstaslarını ya da felsefesini ortaya koyan bir yanı yoktur. Tamamen uydurmadır. Bu ad, 

Richard Hülsenbeck (1892-1974), Jean Arp (Hans,1887-1967), Marcel Janco (1895-1984), 

Tristan Tzara, Emmy Hennings (1885-1948) gibi içinde başkaldırı ruhu taşıyan ve sosyo-

kültürel yapıyla uyuşamayan savaş karşıtı (Birinci Dünya Savaşı), marjinal denebilecek 

gençlerin Hugo Ball (1886-1927)’un Zürih’te açtığı “Cabaret Voltaire” adlı kafede bir araya 

geldikleri bir toplantıda aldıkları ortak karar üzerine kullanıma girer. Onları bir araya 

getiren Hugo Ball’dur. Ball, 1916 yılında bahsedilen kafeyi, savaş karşıtı gençleri, aydınları, 

sanatçıları bir araya getirmek üzere açar. Hakikaten de kısa zaman sonra yukarıdaki genç-

ler ve daha niceleri burada toplanır. Bu toplantılarda başta Arthur Rimbaud (1854-1891), 

Jules Laforgue (1860-1887) olmak üzere kendileri gibi başkaldırı ruhu taşıyıp geleneğe 

karşı çıkan sembolist şairlerden şiirler okunur.

Hans Arp, Birinci Dünya Savaşı sırasında neden böyle bir yapılanmaya gittiklerini ve 

bir araya gelme ihtiyacı duyduklarını şöyle dile getirir:

Bizler, 1914 tarihli Dünya Savaşı’nın katliamından tiksindiğimiz için, Zürih’te kendimizi sana-

ta adadık. Uzaklarda silahlar ateşlenirken tüm gücümüzle şarkı söyledik, resim yaptık, kolajlar 

yapıp şiirler yazdık. Çağın deliliğine çare olsun diye temellere dayanan bir sanatı ve cennetle 

cehennem arasında yeniden bir denge kursun diye yeni bir nesneler düzeni arıyorduk (Hokins, 

2004, 25-26).

Yukarıda da belirtildiği gibi dadacılık farklı ülkelerde eş zamanlı olarak gelişme gös-

termiştir. Dadaizm ABD’de ressam, heykeltıraş ve fotoğraf sanatçısı olan Alfred Stieglitz 

(1864-1946) ve şair, eleştirmen Walter Conrad Arensberg (1878-1954)’in çalışmaları ile 

ivmelenir. Stieglitz’in sanat galerisi ve Arensberg’in stüdyosu dadanın toplanma yeri olur. 

Man Ray (1890-1976), Francis Picabia (1879-1953) gibi önemli öncü isimlerin katılması 

ile hareket yayılma alanını genişletir. Marcel Duchamp ve Picabia’nın Fransa’daki sanat 

çevrelerinin önde gelen isimlerinden olmasına rağmen siyasi nedenlerle daha liberal bul-

dukları Amerika’ya gitmeleri dadaizmin buradaki gelişimini hızlandırır. Picabia, ABD ile 

Avrupa arasında gidiş gelişleriyle dadacılar arasında bağlantı görevi görür. Bu bakımdan 

sanat tarihçileri Picabia’nın çalışmalarının yerleşik sanat anlayışını yıkmasını gerekçe gös-

tererek dadaizmi onunla başlatır. Onun “Şişe Taşıyıcısı” gibi gündelik eşyaların gülünç 

yanlarını ortaya koyan eserleri dadacılığın çekirdeğini oluşturur. Dadaizmin fütürizm gibi 

bilişsel ve estetik emsalleri de vardır. Aşağı yukarı aynı zamanlarda ortaya çıkmışlardır. 

Özellikle dadanın fonetik şiirinin fütürist şiirde önceden örnekleri verilmiştir. Ancak da-

daist şiir daha soyuttur ve dadacılar mutlak biçimde anti militaristtir ve teknolojik ilerle-

meye karşı endişelidir. 

Dadaizmin habercisi Marcel 
Duchamp’ın ilk örneği kaybolan 
(sonradan birkaç kere daha 
yeniden yapılır) bir sandalyenin 
üstüne oturttuğu bisiklet 
tekerleğinden oluşan adı da 
“Bisiklet Tekerleği” olan eseridir. 



Batı Edebiyatında Akımlar II48

Bu sıralarda dadacılar, �e Bilind Man, New York Dada gibi yayınlarla geleneksel este-
tik kuralları yıkmayı amaç edinirler. Picabia’nın 291 adlı dadacı dergisi 1917-1924 arasın-
da New York, Zürih, Paris gibi şehirlerde yayımlanır. (Barselona’da da daha sonra 391 ya-
yımlanacaktır) Nazi baskısından dolayı adını sonradan Charles Hulbeck olarak değiştirip 
Amerika’ya gidecek olan Zürih grubu içindeki Richard Hülsenbeck dadaizmin Berlin’de 
siyasal bir nitelik kazanmasını sağlar. Raoul Housmann (1886-1971), Johannes Beader 
(1875-1955), Otto Scahmalhausen (1890-1958) ve Herzfelde kardeşler ve daha pek çok 
sanatçı yükselen Alman milliyetçiliğine karşı bir cehpe alırlar. Bu dönemin en önemli tek-
niği yapıştırılmış fotoğraf parçaları ile fotomontaj yapmaktır. Bunun da ötesinde yaptıkla-
rı her iş tuha�ı ve sürekli insanları şaşırtmaktaydılar. Tuha�ıklarını Club Dada, Der Dada, 
Jedermann sein eigner Fussball (Herkes kendi kendisinin futbol topudur) gibi yayınlarla 
ortaya koymaktalardır. Bu sırada 1920 senesinde ilk uluslararası Dada Fuarı da Berlin’de 
açılacaktır.

Dadacıların toplumsal kuralları altüst etmek adına sürekli sıra dışı davranışlarda bulundu-
ğu bilinir. Türk edebiyatında da böyle sanatçılar var mıdır?

1920’lerin başında Almanya’daki dada hareketinin başında daha sonra gerçeküstücü-
lüğün de içinde göreceğimiz Max Ernst (1891-1976) ve Johannes Baargeld (1892-1927) 
vardır. Berlin’de Die Schammade, Bulletin D ve Dada W/3 önde gelen dadacı yayınlar ara-
sındadır.

Dadacılık Almanya’da daha çok görsel sanatlar içerisinde faaliyetlerini yoğunlaştırır-
ken Paris’te ise edebiyat ve özellikle şiir ağırlık kazanmıştır. Başta Tristan Tzara olmak 
üzere sonradan dadaizmden vazgeçip gerçeküstücülüğü kuracak olan André Breton 
(1896-1966) ve dadaizm sonrası gerçeküstücülüğü tercih edecek Louis Aragon, Philippe 

Resim 2.5

Apollinaire’in 
kaligramları.

Wieland Herzfelde (1896-
1968)’nin kardeşi Helmut 
Herzfelde (1891-1968) tırmanan 
Alman milliyetçiliğini, Nazileri 
protesto etmek amacıyla adını 
İngilizce John Heartfiel’a çevirir.

3



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 49

Soupoult (1897-1990) başta gelen isimlerdir. Aslında Tzara henüz Paris’e gelmeden ününü 
duyurmuştur. “Bay Dada”nın şiirleri Aragon’la Breton’un çıkardıkları Littérature dergi-
sinde yayımlanmaktadır. Tzara, Paris’e geldikten sonra yukarıdaki isimlerin yanına Paul 
Eluard gibi başka şairler de eklenir ve dadanın çekim gücü artmaya başlar. Konferanslar, 
sergiler, gösterilerle dadayı yaygınlaştırmaya çalışırlar. 

Dadaizm, marjinalleştikçe bir tara�an da tara�ar kaybeder. Sanatçılar ve sanatseverler 
dadacıların düzenledikleri “Happening” adını verdikleri etkinliklerden bıkmaya başla-
mışlardır. Önce bazı kübistler akımla irtibatını zayı�atır. 1922’deki dada sergisine Picabia 
da Duchamp da eser göndermez. Aynı yıl Hans Arp ve Tristan Tzara, dada akımının öldü-
ğünü düşündükleri için ağıt niteliğinde bir söylev okurlar. Bu metin Merz adlı bir dergide 
yayımlanır. Zaten Breton ve Aragon gibi isimler kurdukları gerçeküstücü akımın içine 
dâhil olacak, dada da yerini bu akıma bırakacaktır. Fransa’da durum böyleyken diğer ül-
kelerde dada etkisini bir müddet daha devam ettirir. Özellikle II. Dünya Savaşı öncesinde 
dadaizmin sosyalizmle yakınlaştığı görülür. Örneğin Richard Huelsenbeck tarafından ka-
leme alınan “Alman Dada Manifestosu- Dadaizm Nedir Almanya’da Ne Yapmak İstiyor”da 
sosyalizmle dirsek teması içine girmeleri açık şekilde ifade edilir. Tristan Tzara da dada 
çizgisinden sıyrılıp gerçeküstücü çizgiye geçecek ve bu sırada o da sosyalist düşüncele-
re yaklaşacaktır. 1936’da Fransız Komünist Partisine girer, II. Dünya Savaşı sırasında da 
Fransız Direniş Hareketi’ne katılır.

Dadaistlere Göre Dadaizm
Sınırları net bir şekilde belirlenemeyen bir yapının ne yapmak istediğini tespit etmek güç-
tür. Bu yüzden Dadacıların akımlarını nasıl tarif ettiklerini bilmek belki işimizi kolaylaş-
tırabilir. 

Dadaizmin kurucularından biri olan Hugo Ball’a göre Dada sadece “dada” diyerek bile 
insanlara sonsuz saadeti verebilecek bir özgürlüktür. Şiirde ise asıl yazılması gerekeni ya-
zamayıp onun etrafında dolanıp duran şairlere karşıdır (Dada Manifestosu, 1916).

Francis Picabia için dada, modern hayatın en dürüst ve saf dışavurumudur. “Bugünün 
Ressamı-Yamyam Manifestosu-1920) ise dadanın hiçbir şey olduğunu şöyle açıklar:

Umutlarınız gibidir o: hiçbir şey.
Cennetiniz gibi: hiçbir şey.
İdolleriniz gibi: hiçbir şey.
Politikacılarınız gibi: hiçbir şey.
Sanatçılarınız gibi: hiçbir şey.
Dininiz gibi: hiçbir şey.

Hulsenbeck “Dada Nedir?-1919” da dadaizmin ne olduğunu merak edenlerle dalga 
geçerek “sanat mı?”, “felsefe mi?”, “yangın sigortası poliçesi mi?”, “devlet dini mi?” gibi 
sorular sorar ve dadaizmi “Belki de Hiçbir şey, ya da her şey?” diye açıklar.

Dadaizmin Amaçları 
Sürrealizm ünitesi ve diğer bazı ünitelerin girişlerinde de akımların ortaya çıkışını hazır-
layan toplumsal ve kültürel bağlam ortaya konduğu için burada bunları yeniden aktarma-
ya gerek yok. Ancak şunu hatırlamakta fayda var ki dadaizmi yaratan şey, her şeyden önce 
o günün toplumsal ve siyasi ortamıdır. Dada dünyayı mevcut duruma getiren toplumsal, 
siyasi, kültürel, sanatsal ne varsa yıkmaya çalışır. Anarşist bir ruh taşır. Geleneksel olan, 
geçmişten gelenlerin yanında çağdaş olandan bile kopuşu ifade eder. Nesneleri ve görün-
tüleri bozar, saptırır, gülünç duruma düşürür. Bunlardan başka yapmak istedikleri ve yap-
tıkları pek çok şeyi manifestolarla ortaya koymuşlardır. Şimdi bu manifestolara bakalım.



Batı Edebiyatında Akımlar II50

Bay Antipyrine’in Manifestosu 
İlk dadaist metinlerden biri olarak kabul edilen “Bay Antipyrine’in Gökyüzündeki İlk Se-
rüveni (1916)” başlıklı metin, “DADA şiddetimizdir bizim” diye başlar. Metin birbirinden 
bağımsızmış gibi duran bir sürü fikrin birbiri ardınca sıralanması gibi görünür ama bü-
tünden çıkarılan şey şudur ki tüm değerlerle alay edilmektedir. İnsanlığın içinde kendini 
de küçümseyen ve “hiç” gören bu tuhaf ses, yıkmak ve yerine bir değer üretmek değil, 
sadece yıkmak ister. Yıkılanın yerine konacak olan da aslında tam da ilkelerindeki gibi 
rastlantısaldır. Değiştirmek ya da dönüştürmek süreçlerinde dahli olsun istemez. “Zayıf 
Avrupa’nın sanattan hayvanat bahçesinin içine farklı renklerde pislemek istiyoruz” der. 
Bu aslında bir başkaldırı ifadesidir. Siyasi ve kültürel ortam o denli boğucu ve içinden 
çıkılmaz bir hâl almıştır ki sanatçının elinde tüm değerleri alaya almaktan başka çare kal-
mamıştır. 

Dada aynı zamanda burjuva ideolojisine de karşıdır. Kendisini “Dada ne çılgınlıktır, 
ne bilgelik, ne de ironi, bana bak, kibar burjuva” diye nitelerken burjuvaya sesleniyor olu-
şu onu muhatap ve karşısına alması ile ilgilidir. 

Kendisine kadar sanatın basmakalıp biçimler içinde insanları uyuttuğunu düşünür. 
“Çocuklar sonu uyaklı biten sözcükleri toplarlar sonra ağlarlardı ve bağırarak şiir okur-
lardı.” Sözleriyle sanatın yeknesaklığına ve değişmez yapısının insanları tek tipleştirdiğine 
işaret eder. 

1918 Dada Manifestosu 
Tristan Tzara’nın düşüncelerinin dökümü olan Dada manifestosu “dada bizim için hiç 
önemli değildir” diye başlar. Bu aslında ortaya bir iddia ile atılmadıklarının ifadesidir. 
Tzara, kişinin bir şey iddia etmesini ve kendi doğrularını dayatmasını da anlamsız bulur. 
Oysa bütün manifestolar eskinin artık işe yaramadığı noktasından hareketle bir değiştir-
me tezi ile ortaya çıkmıştır. Dadanın değiştirmek ve yerine koymak gibi bir iddiası yoktur. 
Bu nedenle de bu tip girişimleri, iddiaları “can sıkıcı” bulurlar. Tzara eskiyle bağının sade-
ce karşı olmaktan ibaret olduğunu söyler.

“Bir manifesto yazıyorum ve hiçbir şey istemiyorum” diyen Tzara, ilkesel olarak ma-
nifestolara da hatta ilkelere de karşı olduğunu belirtir. Manifestoyu yazış amacını ise şöy-
le tarif eder: “Bu manifestoyu karşıt eylemlerin tek bir solukta, birlikte yapılabileceğini 
göstermek için yazıyorum; eyleme karşıyım; sürekli çelişme ve olumlamaya gelince, ne 
savunuyorum ne de karşıyım, sağduyudan nefret ettiğim için açıklama getirmiyorum” 
der. Görüldüğü üzere Tzara “anlam”ın içinde yer alma ve tanımlanma niyetinde değildir. 

Manifesto’da dile gelen düşüncelerden biri de her türlü yapının sıkıcı bir mükemmel-
likle sonuçlandığı için insanları sınırlandırdığıdır. Sanatın güzelliğinin yasalarla nesnellik 
sağlanarak herkes için güzel kılınabilmesinin mümkün olmadığını düşünür. Bu, biçimi 
rettir. Biçimin güzelliğini sanatın güzelliği zanneden zihniyete karşıdır. Sanatın öznel bir 
şey olduğuna, bu bakımdan da genel yasalarının olamayacağına inanır.

Erdemleştirilen toplumsal değerleri de alaşağı etmek isteyen Tzara “Komşunu sev”, 
“Kendini tanı” gibi ütopik sözlerin yalan olduğunu düşünür. Hiçbir teoriyi tanımaz. Sa-
natçıların para için ya da burjuvaları mutlu etmek için sanat yapmasını da anlamsız bulur. 
Ona göre etik dersi veren, psikolojik ilkeleri tartışan ve ıslah etmeye çalışan yazarlar an-
cak kazanmaya karşı istek duyanlardır. Bunlar sını�andırabilecekleri, pay edebilecekleri 
ve yönlenebilecekleri gülünç bir hayat bilgisine sahiptirler. 

“Beynin ve toplumsal organizasyonun çekmecelerini yıkıyorum” diyen Tzara mevcu-
du var eden ahlâk, estetik gibi her türlü dinamiği görmezden gelir. Çünkü bunların hep-
sinin kendi varlıklarını ortaya koyarken büyük iddia ve ideallerle çıktığını, birbirlerini 
yıkarak geldiklerini ama sonuçta hepsinin de hatalı olduğunu söyler. Önerisi, bir kere bile 
olsun bir iddiayla ortaya çıkmamaktır. 

Jean Arp, Tristan Tzara, 
Hans Richter, 1918.



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 51

Tzara’nın manifestoda geleneksel sanata karşı olduğunu ve yerine bir şey koymak gibi 
bir derdi de olmadığını söyledik ama muhakkak bir önerisi de olmalıdır öyle değil mi? 
Manifestonun bazı bölümlerinde kendi sanat anlayışlarından ya da sanatın ne olması ge-
rektiğinden bahsettiği de olur. Bunlara bakarsak ilkin güçlü, doğru sözlü, kesin ve hiçbir 
zaman anlaşılmayacak bir sanatı arzuladığını görürüz. Mantığın düzmece olduğunu dü-
şünen sanatçı, onu bağımsızlığı boğan dev bir “çok-bacaklı”ya benzetir. Demek oluyor ki 
amacı sınırları yıkmak, “normal olan güzeldir” anlayışını bozmaktır. “Yapmamız gereken 
yıkıcı, olumsuz, büyük bir iş var. Süpürmek, temizlemek” derken bunu kastetmektedir. 

Tzara, manifestoyu, dadaizmin karşı olduğu bütün kurumları listeleyerek sonlandırır. 
“Dadaist Tiksinti” adlı bu bölümü olduğu gibi aktarmak, metni de görmeniz açısından 
doğru olacaktır.

Resim 2.6

Tristan Tzara 
(1896-1963)

Kaynak: wikipedia.
org



Batı Edebiyatında Akımlar II52

DADAİST TİKSİNTİ’yi

haykırıyorum.

Aileyi yadsıyan her türlü tiksinti ürünü dada’dır; yıkıcı bir eylemde tüm varlığıyla yumruklu 

bir gösteri: DADA; kolay yoldan uzlaşmanın ve nezaketin edepli cinselliğinin bugüne kadar 

reddettiği araçların tümünün kabul edilmesi: DADA; mantığın, yaratamayanların dansının 

yok edilmesi: DADA; uşaklarımız tarafından, değerler için kurulmuş tüm toplumsal hiyerarşi 

ve denklemin yok edilmesi: DADA; her nesne, tüm nesneler, duygular ve belirsizlikler, görüntü-

ler ve paralel çizgilerin net kesişmesi kavganın aracıdır: DADA; belleğin yok edilmesi: DADA; 

kendiliğindenliğin anlık ürünü olan her tanrıya tartışmasız ve mutlak inanç: DADA; bir uyu-

mun, bir başka küreye zarif ve önyargısız sıçrayışı; sesi çınlayan bir plak gibi söylenmiş bir 

sözün yörüngesi; ciddi, ürkek, utangaç, kızgın, güçlü, kararlı, hevesli, nasıl olursa olsun, anlık 

budalalıklarında tüm bireylere saygı göstermek; kişiyi her türlü yararsız ve hantal ayrıntının 

kutsallığından arındırmak; duru bir çağlayan gibi, kırıcı veya övücü bir düşünceyi dile getir-

mek veya –tamamen aynı hoşnutlukla- aynı yoğunlukla, ruhunun, asil kanlar için haşerattan 

uzak, meleklerin parlayan çalılıklarında barındırmak. Özgürlük: DADA DADA DADA, sabrı 

taşmış acıların uluması, karşıtların ve tüm çelişkilerin, tuha�ıkların, tutarsızlıkların iç içe geç-

mesi: HAYAT.

DADAİST ŞİİRİN GENEL ÖZELLİKLERİ 
Manifestonun içeriğinden kısaca bahsettikten sonra dadaist sanatın neler yaptığını be-
lirlemeye başlayabiliriz. Dadaizm her şeyden önce sınırları yıkan ve özgürlüğe koşan bir 
“zihniyet değişimi”dir. Sanata da karşı olduklarını düşünürsek sanatsal boyutun ikinci 
planda kaldığını unutmamalıyız. Uygulama alanında yeni bir estetik yapı getirme amacı 
olmasa da özellikle şiir sahasında birtakım yenileşmelere yol açtığı gerçeğini de yadsıya-
mayız. Şimdi Dadaist şiirin özelliklerini maddeler hâlinde belirleyelim:

1. Dadaist şiiri diğer şiirlerden ayıran en belirgin özelliklerin başında “Fonetik şiir” 
algısı gelir. Hugo Ball’la gelişen bu şiir soyuttur ve alışılmış şiir fonetiğine karşı 
algıyı değiştirir. Dada şiirinin çıkardığı ses aşina bir ses değildir. Örneğin “Karawa-
ne” şiirine “Jolifanto bambla o falli bambla” diye başlayan Ball, boru seslerini ve fil 
kervanının hareketlerini canlandırmak ister.

2. Her türlü geleneksel şiir biçimini ortadan kaldırmak ve o güne kadar denenmemiş 
yeni biçimler geliştirmek: hatta biçimsizlik. Biçimsizliği biçime dönüştürmek,

3. Sürekli aynı kelimenin tekrarı, sadece tek harfin dağınık biçimde rastgele sayfayı 
kaplaması, “HAHAHAHAHA….rrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrrr” vb. yansıma seslerin ya da 
har�erin kullanılması gibi biçim deformasyonları yapmak,

4. Şaşırtmayı amaçladıkları için imgeleri çoğunlukla birbiriyle bağlantısız kavram-
lardan seçmek, bunun için serbest çağrışımlardan yararlanmak ve saçma sözlere 
yönelmek,

5. Kelimeleri sözlüksel ya da sembolik anlamlarının tamamen dışında bambaşka an-
lamlarda kullanmak,

6. Organik bir tema bütünlüğü aramamak ve anlamdan uzaklaşmak,
7. Alaylı, ironik bir söylem yaratmak,
8. Cinsellik içeren kelimeler kullanmak ve imgeler kurmaktır.
Tristan Tzara “Sıradan Aşk İle Kalbi Vuran Aşk Üzerine Dada Manifestosu-1920”’nun 

VIII. Bölümünde, biraz da ironik bir dille, dadacı bir şiir yapmanın tekniklerini şöyle dile 
getirir. Metin, dadaist şiir tekniğini anlamamızı kolaylaştıracaktır:



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 53

Sıradan Aşk ve Acı Üzerine DADA Manifestosu

VIII

DADACI BİR ŞİİR YAPMAK İÇİN

Bir gazeteyi alın

Bir makas alın.

Gazeteden, şiirinizin ebatlarına göre bir yazı seçin.

Yazıyı kesin

Sonra yazıyıoluşturan sözcükleri tek tek dikkatlice kesip hepsini bir keseye doldurun.

Yavaşça çalkalayın.

Sonra kestiğiniz parçaları tek tek seçin.

Keseden çıkış sıralarına göre özenle yazın.

Şiir size benzeyecektir.

İşte siz artık bir yazarsınız –cahil cühela kıymetini bilmese de çarpıcı bir duyarlılıkla donan-

mış, oldukça özgün bir yazar.

Dadaist şiirin Avrupa edebiyatındaki önemli temsilcilerini tanıma imkânı bulduk. Dada 
akımının dünyanın çeşitli ülkelerinde eş zamanlı olarak geliştiğini ve oldukça geniş bir ya-
yılma alanına sahip olduğunu da biliyoruz. Öyleyse bu akım Türk edebiyatında da etkili ol-
muş mudur? Bu anlayışla şiirler yazan şairler var mıdır? 

DADAİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ 
Dadaizmin edebiyat sahasındaki en önemli temsilcileri Tristan Tzara, Louis Aragon ve 
Paul Eluard olmasına rağmen, Tzara dışındaki diğer ikisini “Sürrealizm Ünitesi”nde de-
ğerlendirdiğimiz için burada yinelemeyi gereksiz gördük.

Tristan Tzara (1896-1963): Rumen asıllı Fransız şair ve yazar Tristan Tzara dadacılık 
hareketinin kurucularından biridir. Dadaizmin ilk metinleri olarak kabul edilen Aventu-
re céleste de Monsieur Antipyrine (Bay Antipyrine’in Gökyüzündeki İlk Serüveni, 1916), 
Vingtcinq poémes (Yirmi Beş Şiir, 1918) ve Dada Manifestosu da şair tarafından kaleme 
alınmıştır. Şapkaya doldurduğu kelimeleri rastgele çekip şiir oluşturmak gibi tekniklerle 
rastlantısal, düzensiz, biçimsiz şiirler oluşturur. Öncülüğünü yaptığı akımın görüşlerini 
dile getirmek için Sept Manifestos (Yedi Manifesto, 1924)’u yazmıştır. 1920’lerden sonra 
dadaizmin yerini gerçeküstücülüğe bırakmasından sonra gerçeküstücü çizgiye yaklaşır ve 
siyasal kimliği ağırlık kazanır. II. Dünya Savaşı’nda sol görüşlü bir direniş hareketçisidir. 
Eserleri arasında L’Homme approximatif (Aşağı Yukarı İnsan,1936), Parler Seul (Tek Başı-
na Konuşmak, 1950) ve La Face intérieure (İç Yüz, 1953) akla ilk gelenlerdir.

Kurt Schwitters (1887-1948): Kolaj ve kabartma konstrüksiyonlarıyla daha çok tanın-
masına rağmen şiir de yazan Schwitters, dadacıların Berlin grubuna kabul edilmeyince 
Hannover’de kendi grubunu kurar. Kolajlarında uyguladığı gazete, posta pulu, tren bileti 
gibi nesnelerle düzenlemeler yapma tekniğini şiirlerine de yansıtır. Gazete başlıklarından, 
reklam sloganlarından aldığı metinlerle şiirler oluşturmaya çalışır. 1922’de yayımlanan 
“İnek Manifestosu” dadaizmin önemli metinlerinden biridir. Şairin 1923 tarihli “Grim 
glim gnim bimbim” seslerinin sürekli tekrar ederek geliştiği “Sonat”ı ise dadaist şiirin uç 
örneklerindendir. 

Jean Arp (1887-1967): Hans Arp olarak da bilinen sanatçı, 20. Yüzyılın öncü sanat 
akımlarının hemen hepsinin içinde olmuştur. Heykelci, ressam ve şairdir. Max, Jacob, Ro-
bert Delaunay, Picasso gibi dönemin önemli sanatçılarıyla yakın dostluğu bulunan Arp, I. 
Dünya Savaşı sırasında savaştan uzak bir şehir olan Zürih’e sığındığında dadaizmle tanışır 
ve öncülerinden biri olur. 1920’lerden sonra gerçeküstücülüğü benimser. Yazıları Arp on 
Arp: Poems, Essays, Memories by Jean Arp (Arp, Arp’ı Anlatıyor: Jean Arp’ın Şiirleri, Dene-
meleri ve Anıları, 1972) ve Arp’s Collected French Writings (Arp’ın Fransızca Toplu Yazıları, 
1974) adlarıyla derlenmiştir.

4



Batı Edebiyatında Akımlar II54

Özet

 Kübizm ve dadaizmin alt yapısını oluşturan sosyokül-

türel yapıyı tanımlayamak

 Kübizm ve Dadaizm 20. Yüzyılın başlarında gelişen 

önemli avangard akımlardan ikisidir. Birinci Dünya 

Savaşı’nın yarattığı kaotik ortamın sonucu olarak tıp-

kı sürrealizm, fütürizm vb gibi sanatçıların yeni çıkış 

yolları aramasının birer neticesidir. 

 Kübizm ve Dadaizmin temelinde yatan zihniyet yapısı-

nı belirlemek

 Kübizm aslında bir resim sanatı akımdır ve esasen 

bu alanda gelişme gösterir. Düzen ve düzensizlik 

dengesinde, parça ve bütün ilişkisinde ve nesnenin 

doğasını bozup yeniden yorumlama tekniğinde yeni 

açılımlar getirmesi, diğer sanatlara da yansımıştır. Bu 

sanatlardan biri de edebiyat ve özellikle şiirdir. Kübik 

resmin en önemli ismi Picasso’nun daha sonra kübist 

şiiri oluşturacak şairlerle yakın arkadaşlık ilişkisi ve 

birlikte gerçekleştirdikleri kübizm tartışmaları, kübiz-

min şiire de uygulanabileceği ihtimalini çıkarmıştır. 

Appolinaire’in kuramlaştırdığı bu yöntemle şiir, gele-

neksel çizgisinden bir hayli sıyrılmış ve görsel sanat-

lardan aldığı tekniklerle anlam ve şekil düzlemlerini 

kaynaştırmaya çalışmıştır.

 Hugo Ball’un öncülüğünde 5 Şubat 1916’da Cabaret 

Voltaire’de kurulan “Dada” ise kübizm gibi, I. Dünya 

Savaşı’nın yarattığı trajik ortamın sonucudur. Top-

lumsal ve siyasal yapıya güveni kalmamış ve büyük 

bir varoluşsal belirsizliğin içinde savrulmakta olan 

isyankâr, savaş karşıtı gençlerin anti burjuva bir ta-

vırla başkaldırmasıdır. Faşizm, savaş, soykırım gibi 

insanlığı ayaklar altına alan sözde değerlerin oluştur-

duğu bir dünyanın dışında da bir dünya, yaşam tarzı 

olabileceği noktasından hareket ederler. Bu bakımdan 

dadaizm sanatsal bir akım olmaktan çok, öncelikle 

toplumsal ve siyasal, ideolojik bir duruşu ifade eder. 

İnsanca yaşama adına ne varsa altüst eden mevcut 

sosyokültürel yapıyı yıkmak ve bu yapıyı var eden 

dinamiklerden biri de sanat olduğuna göre, onu da 

baştan ayağa değiştirmek ister. 

  Akımların estetik özelliklerini sıralamak

 Dış dünyanın gözlemlenmesi, şiir diliyle resim yap-

ma, aklın ve mantığın reddi, söz dizimin bozulması, 

sözcüklerin parçalanması ve kolaj kübist şiirin öne 

çıkan teknikleridir. 

 Dadaist şiirin genel özellikleri arasında ise “şaşırtma-

yı amaçladıkları için imgeleri çoğunlukla birbiriyle 

bağlantısız kavramlardan seçmek”, “organik tema bü-

tünlüğünü bozup anlamdan uzaklaşmak” ve “Fonetik 

şiir” algısı sayılabilir. Kısacası dadaizm her türlü gele-

neksel şiir biçimini ortadan kaldırmayı amaçlar.

  Akımları diğer edebi akımlardan ayırt etmek ve temsilci-

lerini tanımlamak

 Kübist şiir içerisinde Guillaumme Apollinaire ya-

nında Max Jacob, Jean Cocteau, Blaise Cendrars vb. 

isimler akla ilk gelenlerdir. Tristan Tzara yanında 

Kurt Schwitters ve Jean Arp gibi temsilcileri olan Da-

daizm ise, kaza ve rastlantıya dayalı teknikleri ve sa-

natçının zihinsel etkinliğinin nesnel dünyadan daha 

üstün olduğu görüşüyle, başta gerçeküstücüler olmak 

üzere bütün kavramsal sanat akımlarını derinden et-

kilemiştir. Her iki akım da kısa sürede yayılma imkânı 

bulmuş ve çeşitli ülkelerden farklı sanat kollarından 

sanatçılar aracılığıyla etki alanlarını genişletmiştir.

1

2

3

4



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 55

Kendimizi Sınayalım
1. Aşağıdakilerden hangisi kübizmi hazırlayan toplumsal, 

siyasi ve kültürel şartlardan biri değildir?

a. 20. yüzyılın başlarında bilim dünyasındaki hızlı geliş-

meler

b. Fransız İhtilali sonrası sanatçıların daha bağımsız ol-

maları

c. Teknolojinin yarattığı dinamizmin sanata da yansı-

ması

d. Yüzyılın başındaki güvensiz siyasi ortam

e. II. Dünya Savaşı sonrasının trajik görünümü

2. Aşağıdakilerden hangisi kübizm akımının ilk kez görül-

düğü sanat dalıdır?

a. Edebiyat

b. Heykel

c. Resim

d. Şiir

e. Sinema

3. Kübizm akımı aşağıdaki hangi iki sanatçının öncülüğün-

de gelişmeye başlamıştır?

a. Andre Salmon-Andre Breton

b. Pablo Picasso- Georges Braque

c. Tristan Tzara-Andre Breton

d. Modigliani- Monet

e. Louis Vauxcelles- Max Jacob

4. Kübist estetik için dile getirilen aşağıdaki düşüncelerden 

hangisi geçerli bir görüş değildir?

a. Keskin hatlı geometrik şekiller kullanılır

b. Derinliksiz ve iki boyutlu imgeler yaratmayı amaçlar

c. Doğanın ve eşyanın yapısını bozar

d. Doğa olduğu gibi yansıtılmaya çalışılır

e. Geleneksel tekniklere karşıdır

5. Aşağıdakilerden hangisi kübist şiirin genel özelliklerin-

den biri değildir?

a. Akıl ve mantık reddedilir

b. Şiir diliyle resim yapmaya çalışır

c. Söz dizimi bozulur ve sözcükler parçalanır

d. Kolaj tekniği kullanılır

e. Didaktik bir söylemi vardır 

6. Kübizm için “söylenmemiş ve görülmemiş olanı söyle-

mek konusunda dış dünya ile iç dünyayı birleştiren akıl değil 

hayal gücüdür. Kübist şair bu güç yardımıyla fikir ve imaj 

çağrışımlarını cesur, çarpıcı bir şekilde sunabilir” diyen kü-

bist şiirin kuramcısı aşağıdaki sanatçılardan hangisidir?

a. Andre Breton 

b. Max Jacob

c. Apollinaire

d. Aragon

e. Hans Arp

7. Dadaizmle ilgili aşağıdaki ifadelerden hangisi geçerli bir 

görüş değildir?

a. Şiir dışında başka bir sanat dalına yansımamıştır

b. Berlin, Köln, Paris, Zürih, New York, gibi şehirlerde 

eş zamanlı olarak ortaya çıkmıştır

c. Nihilist ve yıkıcı bir akımdır

d. Kurucusu Tristan Tzara’dır

e. Savaş karşıtı gençler tarafından kurulur

8. 1920’lerin başında Almanya’daki dada hareketinin ba-

şında daha sonra gerçeküstücülüğün de içinde göreceğimiz 

hangi sanatçılar vardır?

a. Soupoult- Andre Salmon

b. Louis Aragon-�omas Mann

c. Max Müller- Andre Breton

d. Apollinaire- Hans Arp

e. Max Ernst- Johannes Baargeld

9. Aşağıdakilerden hangisi dadaist şiirin özelliklerinden bi-

ridir?

a. Geleneksel biçimleri kullanmak

b. Doğa betimlemeleri yapmak

c. Bilinçaltını gerçek kabul etmek

d. Alaylı, ironik bir söylem yaratmak

e. Didaktizmi esas almak

10. Kolajlarında uyguladığı gazete, posta pulu, tren bileti 

gibi nesnelerle düzenlemeler yapma tekniğini şiirlerine de 

yansıtır. Gazete başlıklarından, reklam sloganlarından aldı-

ğı metinlerle şiirler oluşturmaya çalışır. 1922’de yayımlanan 

“İnek Manifestosu” dadaizmin önemli metinlerinden biridir. 

Kısaca tanıtılan şair aşağıdakilerden hangisidir?

a. Jean Arp

b. Kurt Schwitters

c. Tristan Tzara

d. Francis Picabia

e. Robert Desnos



Batı Edebiyatında Akımlar II56

Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı
1. a Yanıtınız yanlış ise “Giriş” konusunu yeniden göz-

den geçiriniz.

2. c Yanıtınız yanlış ise “Kübizmin Ortaya Çıkışı” konu-

sunu yeniden gözden geçiriniz.

3. b Yanıtınız yanlış ise “Kübizmin Ortaya Çıkışı” konu-

sunu yeniden gözden geçiriniz.

4. d Yanıtınız yanlış ise “Kübizmin Ortaya Çıkışı” konu-

sunu yeniden gözden geçiriniz.

5. e Yanıtınız yanlış ise “Kübist Şiirin Özellikleri” konu-

sunu yeniden gözden geçiriniz.

6. c Yanıtınız yanlış ise “Kübist Şiirin Özellikleri” konu-

sunu yeniden gözden geçiriniz.

7. a Yanıtınız yanlış ise “Dadaizmin Ortaya Çıkışı” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

8. e Yanıtınız yanlış ise “Dadaizmin Ortaya Çıkışı” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

9. d Yanıtınız yanlış ise “Dadaist Şiirin Genel Özellikleri” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

10. b Yanıtınız yanlış ise “Dadaizmin Önemli Temsilcile-

ri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

Sıra Sizde Yanıt Anahtarı
Sıra Sizde 1

Akira Kurosawa’ nın “Rashomon” (1950), Stanley 

Kubrick’in “Otomatik Portakal” (1971), Tom Tykwer’in “Koş 

Lola Koş” (1998) filmleri bu çerçevede değerlendirilebilir. 

Sıra Sizde 2

Rusya’ya ekonomi eğitimi için giden Nazım Hikmet, Rus sı-

nırlarına girer girmez oradaki açlık ve sefaletle yüzleşir. Ga-

zetede gördüğü farklı teknikle yazılmış bir şiirin bu sefaleti 

çok iyi anlattığına şahit olur. Bu şiir sonra daha yakından 

ilgileneceği Mayakovski’nindir. Nazım Hikmet’in “Orkestra”, 

“Makinalaşmak” gibi şiirlerinde bu etki çok açıktır. İlgili üni-

tede ayrıntılı bilgiye ulaşabilirsiniz. 

Sıra Sizde 3

1930’ların sonundan itibaren Türk Edebiyatında etkili ol-

maya başlayan Garipçiler diye adlandırdığımız Orhan Veli 

Kanık, Melih Cevdet Anday ve Oktay Rıfat üçlüsünün böyle 

davranışları vardır. Üçlü, Orhan Veli’nin balonlarla sokak-

larda gezmesi, çelenkle düğüne gitmesi ve sıra dışı bir şiir 

yazmasından dolayı edebiyat kamuoyu tarafından “garipler” 

diye nitelendirilmeye başlanır. Grubun adı aslında “Tahat-

tur” olacakken bir arkadaşlarının araya girerek “size herkes 

‘garip’ diyor, öyleyse adınız da garip olsun’ demesinden sonra 

bu ismi benimserler.

Sıra Sizde 4

Teknik olarak tam anlamıyla dadaist olmasalar da kuralla-

rı yıkma noktasındaki tavırlarıyla Garipçilerin dadaizmden 

etkilendiğini söyleyebiliriz. Garipçilerin ötesinde, onların 

ironik, bozucu, yıkıcı tavırlarını devam ettiren bazı şairle-

rin şiirlerinde ve zaman zaman II. Yeni şiirinin içinde dada 

ve hatta kübizm etkisi bulmak mümkündür. Ercan Belen’in 

“X+Y Denklemi”; Melih Cevdet’in “4 X 400 Engelli”; Ümit 

Yaşar Oğuzcan’ın “Memeli Şiir”i gibi pek çok şiir dadaizm iz-

leri taşır. Bu şiirleri görmek için Ümit Yaşar Oğuzcan’ın Garip 

Şiirleri Antolojisi kitabına bakabilirsiniz.

Okuma Parçası
İnek Manifestosu

Evvela farklı ineklerin aynı kovanın içine sağılmasını doğal 

bulmuyorum. Farklı inekleri farklı kovalara sağmalısınız. Bu 

durumun bile bir amacı yok, kaldı ki farklı insanların da aynı 

kovadan süt içmeleri ahlaka tezattır. Aynı ineğin sütü farklı 

insanlar için farklı kovalara sağılarak bu sorunun üstesinden 

gelinebilir. Bir ineğin farklı kovalara sağılması üstelik (bugün 

olduğu gibi) şişelenmesi de doğal değildir. Sütün doğası ge-

reği inekte kalmalı ya da yavrusunun veya insanın midesin-

de durmalıdır, kesinlikle bir şişenin içinde değil. Öte tara�a, 

bugünün yaşam ritmi içinde büyük kentlerde yaşayan insan-

ların, süt içmek için kalkıp istedikleri zaman köye gidip, ki-

şisel ineğinin memesinden süt içmeleri de pek mümkün de-

ğil. Ayrıca yer darlığından dolayı şehirdeki  herkes için inek 

beslemek de imkânsız. sonuç olarak hem modern yaşamın 

içindeki modern insanlar hem de inekler için tek bir hijyenik 

çözüm yolu var.

Bırakalım inekler huzur içinde çayırlarda otlasın, memele-

rine takacağımız boruları da büyük şehirlerin yeraltından 

geçen gaz borularına bağlayalım. Fakat bu boruların kesin-

likle birbirine bağlanmaması, paralel döşenmesi gerekiyor. 

Bu boruları direkt binaların içine, odalara gelecek şekilde ve 

kullanılabilecek makul bir yükseklikte bağlamak şart. Oda-

nın içine bağlanmış boruya zevkinizi yansıtan bir musluk 

bağlayabilirsiniz. Eğer gerekirse borunun ucuna bir meme 

takılabilir. Bu şekilde inek sahibinin canı süt istediğinde, 

ineğin memelerini sağabilir. görüldüğü üzere bu hem inek-

ler için hijyenik ve sağlıklı, hem de genel ahlaka uygun bir 

çözümdür.

   Kurt Schwitters, 1922



2. Ünite - Kübizm ve Dadaizm 57

Yararlanılan ve Başvurulabilecek 
Kaynaklar

Mekanik Ustura

Arkana yaslan ve ağaçlardaki yaprakları say

ORMANDA BİR BİR

GENÇ KIZLAR GİTTİ

Yeşilin şatafatlı dünyaları, mavininkilerle birleşti

iiiiiiiiiiiiii

Fillerinaslanlarınkaplanlarınyılanlarınvejaguarların ormanı

Bir parçasın sen

Ama Clamart’ı düşlüyorum

Asya’da bir orman BİR FINDIK ve iki Amerika

GÜVERCİN UÇUYOR

UÇAK UŞUYOR

HI HI HI HIHA HA HA HA HA 

Sonsuzluğumuzun

Ölçülmezliği

Beyazlık ve mavilik

GEL GÖR

Sessizliğin Meryem’ini

Tren istasyonlarına gideceğiz

Ve limanlara

BURADAN GEÇTİ

TAHTA GELİNCİK / BAKİRELERİN HIRSIZI

BURADAN GEÇTİ

Demiryolu gemisiyle

Yerkumdenizin üzerinden

YAĞACAK

Ve sonra tufan olacak

    Pierre Albert-Birot

Ana Britannica (1994). Ana Yayıncılık, İstanbul.

Antmen, Ahu (2008). 20. Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar. 

İstanbul: Sel Yayıncılık.

Artun, Ali (2013). Sanat Manifestoları-Avangard Sanat ve 

Direniş. İstanbul: İletişim Yayınları.

Blau, Eve- TROY, J. Nancy (2002). Architecture and Cubism, 

Cambridge: �e MIT Press.

Braque, Georges (2008). “Sanat Üzerine Düşünceler”, 20. 

Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar. (Haz.: Ahu Antmen). 

İstanbul: Sel Yayıncılık.

Cox, Neil (2000). Cubism, Art and Ideas Series. London: 

Phaidon Press Limited.

Dictionnaire Larousse Ansiklopedik Sözlük (1993).

Duranay, Halil (2014). Dada Bir Armadillo’dur. (Derleyen 

Halil Duranay). Kocaeli: Kült Neşriyat.

Eroğlu, Özkan (2014). Dada. İstanbul: Tekhne Yayınları.

Göker, Cemil (1982). Fransa’da Edebiyat Akımları. Ankara: 

DTCF Basımevi.

Hopkıns, David (2004). Dada ve Gerçeküstücülük, (Çev.: 

Suat Kemal Angı). Ankara: Dost Kitabevi.

Kaplanoğlu, Lütfü (2008). “Sanatsal Bir Değer Olarak Kolaj”, 

Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat 

Dergisi.

Karaalioğlu, Seyit Kemal (1965). Edebiyat Akımları. İstan-

bul: İnkılâp ve Aka Kitabevleri.

Kuenzlı, Rudolf (2006). Dada. London: Phaidon Press Limi-

ted,

Kuranov, Sadulla (2012). “Şiirin Geometrik Şekli”, Gazi Tür-

kiyat, Güz 2012/11.

Oğuzcan, Ümit Yaşar (2008). Garip Şiirleri Antolojisi. İstan-

bul: DonKişot Yayınları.

�éma Larousse Tematik Ansiklopedi, Sanat ve Kültür Dün-

ya Cildi (1993).

Tzara, Tristan (2005). Dada Manifestoları ve Seçme Şiirler. 

(Haz. Tozan Alkan). İstanbul: DonKişot Yayınları,

Yurtsever, Hüseyin (2014). Kozmos-Kaos-Kübizm. Ankara: 

Detay Yayıncılık.



3
Amaçlarımız

Bu üniteyi tamamladıktan sonra;

Fütürizm ve letrizm kavramlarının anlamlarını açıklayabilecek,

Fütürizm ve letrizmin ortaya çıkışını ve gelişim seyrini değerlendirebilecek,

Fütürizmin ilkelerini ve bu ilkeler doğrultusunda ortaya konan eserleri çözüm-

leyerek fütürizm ile yaşam arasındaki ilişkiyi açıklayabilecek,

Letrizmin ilkeleri ile eserler arasındaki bağlantıyı çözümleyebilecek

bilgi ve becerilere sahip olabileceksiniz.

Anahtar Kavramlar

 

•	 Fütürizm	(Gelecekçilik)
•	 Dinamik	Yapı
•	 Bildirge	(Manifesto)

•	 Letrizm	(Harfçilik)
•	 Harf

İçindekiler







Batı Edebiyatında Akımlar II Fütürizm, Letrizm

•	 GİRİŞ		
•	 FÜTÜRİZMİN	ANLAMI	VE	AMACI
•	 FÜTÜRİZMİN	DOĞUŞU
•	 FÜTÜRİZMİN	TEMEL	İLKELERİ
•	 FÜTÜRİST	EDEBİYATIN	İLKELERİ
•	 FÜTÜRİZMİN	ÖNEMLİ	TEMSİLCİLERİ
•	 LETRİZM	(HARFÇİLİK)
•	 LETRİST	ŞİİRİN	İLKELERİ
•	 LETRİZMİN	TEMSİLCİLERİ

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II



GİRİŞ
Edebiyat akımı, belli bir dünya görüşü ve sanat anlayışının belirlediği amaçlar etrafında 
gelişen hareketin adıdır. Bu ünitede ele alınan fütürizm ve letrizmin dünya görüşünün ve 
sanat anlayışının belirleyicisi, XX. yüzyılın savaşlara ve rejim değişikliklerine sahne olan 
siyasî yapısı ile hızlı sanayileşme ve teknolojik gelişmelerin etkilediği ekonomik yapısıdır. 
Toplumun sosyal, kültürel, felsefî, ahlakî vb. diğer katmanlarını da etkileyen gelişmeler 
şair ve yazarların hoşnutsuzluklarının/tepkilerinin ana kaynağını oluşturur. Yaşadığı dö-
nemde savaşlara, kavgalara şahit olan sanatçıların tepkisi öncelikle toplumda iyi gitme-
yenlere sonrasında da tüm bu olanlara ayak uyduramayan edebiyatadır.

Bu akımlar tepki olarak ortaya çıkmalarına karşın sanatın ve edebiyatın gelişimine 
katkı sağlamaları bakımından önem arz etmektedirler. Bu yüzden ünitede akımların hem 
ortaya çıkış nedenlerine hem de ilkelerine yer verilmiş, teorik bilgi örneklerle desteklen-
meye çalışılmıştır. 

FÜTÜRİZMİN ANLAMI VE AMACI
Fransızca “futur” (gelecek) kelimesinden türetilen “fütürizmin” Türkçe karşılığı 
“gelecekçilik”tir. XX. yüzyıl başlarında dünyadaki gelişmelerin gerisinde kaldığı dü-
şünülen İtalya’yı canlandırmak ve güçlendirmek için ortaya çıkan Fütürist akımın dü-
şünsel temelinde geleceği makine ve hız ile inşa etme fikri vardır. Fütürizmin amacı, 
dünyadaki dinamikleri-makine, enerji, hız-çeşitli teknikler aracılığıyla sanat eserle-
riyle buluşturmak ve böylece insanların aktif bir rol ile geleceklerini kurgulamalarını 
sağlamaktır. Bu nedenle fütürist eserler makine, enerji ve hızın dinamizmini yansıtan 
niteliğe sahip ürünlerdir. Resim, mimari, heykel, tiyatro, sinema, edebiyat, müzik gibi 
birçok sanat dalına ait fütürist eserler, teknolojinin ve sanayinin gelişimini, değişimini, 
hızını insan yaşamıyla bütünleştirdiği ölçüde işlevseldir.

Plastik sanatların bir diğer adı görsel sanatlardır. Resim, heykel, mimari, grafik bu gruba 
giren sanat dallarıdır.

FÜTÜRİZMİN DOĞUŞU
20. yüzyıl başında İtalya’da ortaya çıkan ve sonrasında Fransa ve Rusya’da yayılan Fütü-
rizm önce plastik sanatlarda ardından edebiyatta etkili olmuş bir sanat akımıdır. Diğer sa-
nat akımları gibi fütürist akım da ait olduğu coğrafyanın bir sonucudur denebilir. Akımın 
ortaya çıkışının başlıca nedenleri şunlardır:

Fütürizm, Letrizm

Makine, enerji ve hızın 
yaşamda yarattığı dinamizmin 
sanat eserlerine yansıması, 
sanat eserinin iki temel yapısı 
(şekil ve içerik) nda yapılacak 
düzenlemelerle mümkündür.



Batı Edebiyatında Akımlar II60

•	 XX.	yüzyılın	sosyal,	siyasal,	ekonomik,	ahlakî	yapısı	ve	bu	yapının	insanlar	üzerin-
deki olumsuz etkileri

•	 İtalya’nın	Avrupa	ülkelerinin	gerisinde	kalması	
•	 Sanat/edebiyat	akımlarının	olması
Akımların ortaya çıkışı coğrafya ve toplum ile doğrudan ilintilidir. Coğrafyanın fizikî, 

siyasî, ekonomik koşulları sosyolojik yapıyı, sosyolojik yapı da insanın ruh hâlini etkile-
yerek akımların ortaya çıkışında etkili bir zincir oluşturur. Örneğin Romantizm dışında 
neredeyse hemen her akımın Fransa’da ortaya çıkmasının nedeni Fransa’nın Avrupa ve 
dünyadaki siyasî ve kültürel gücüdür.

Fütürist akımın İtalya’da ortaya çıkmasının sebebi ise İtalya’nın siyasî ve ekonomik 
durumudur. İtalya, 20. yüzyılda sanayileşme ve teknolojik gelişmelerle güçlenen İngiltere, 
Fransa ve Almanya gibi ülkelere göre daha yavaş gelişme göstermiştir. Fütüristlerin bu 
durum için sunduğu çözüm önerisi, sanayi ve teknolojinin imkânları ile yeni bir dünya 
yaratmaktır. Bu dünya insanoğlunun pozitif düşünceleriyle ve ümitleriyle kurulacaktır. 
Hızla ilerleyen sanayileşme ve teknoloji sanat ile bütünleştirildiğinde insanoğlunun mutlu 
yaşayacağı dünya yaratılmış olacaktır. 

20. yüzyılın ilk çeyreği bir tara�an empresyonist, bir tara�an kübist bir tara�an da 
dadaist akımın devam ettiği zaman dilimidir. Fütürist akım yaşanan somut gelişmelere, I. 
Dünya	Savaşı,	sanayileşme,	nüfus	artışı	vb.,	rağmen	sembolik	anlatımda	ısrarcı	olan	emp-
resyonizme karşı bir çıkış olarak da değerlendirilebilir. Çünkü fütüristlere göre sembolik 
dil	bir	yönüyle	akıl	 tutuculuğudur.	Sembol	doğası	 itibariyle	değişken	olmayan,	 sabit	ve	
tekrarlanan bir unsurdur. Oysaki fütüristler durağanı değil hareketli olanı, tekrar edileni 
değil çağı yakalayanı tercih ederler. Çünkü 20. Yüzyılın siyasî, sosyal, kültürel yapısı bunu 
gerektirmektedir.

Tuğrul İnal (2013), mevcut sanat/edebiyat akımlarının fütürist akıma hazır bir or-
tam bıraktığını ve bunun fütürizm üzerindeki etkisini şöyle açıklamaktadır: “1760’lı 
Avrupa’nın “düşünür” niteliği, 1914 öncesinde uluslararası “bilimsel” ve “artistik” bir ni-
teliğe	dönüşmüştür.	New	York’ta	Armony	Show’da	bine	yakın	tablonun	sergilenişi	(1913),	
Picasso ve Braque’ın Paris ve Prag’la olan ilişkileri, Gleizes ve Le Fauconnier’nin Moskova 
sergileri, Marinetti’nin Milano, Brüksel, Londra, Paris, Moskova gezileri insanı şaşırtan 
ama çığ gibi büyüyen ve giderek etkileyici olan yeni yazın ve sanat beğenisini uluslararası 
bir düzeyde egemenleştiren salt birkaç örnektir.” Çağı yakalayarak geleceğe varmak iste-
yen fütüristler için sosyal ve kültürel ortam hazırdır. Onlar da bu durumu kendi lehlerine 
değerlendirerek bir akım başlatmışlar ve bu akımı kısa sürede yaymışlardır. 

“Hız”ın insan için önemini fark eden fütüristlerin ortaya çıkışı Filippo Tommaso Ma-
rinetti (1876-1944) isimli İtalyan şairin20 Şubat 1909 tarihinde Fransa’da çıkan Le Figaro 
gazetesinde yayımladığı bildirge ile olmuştur. Fütürizm Manifestosu başlığını taşıyan bu 
bildirge fütürist akımın ilk ve öncü bildirgesidir. Şair, yazar Marinetti “Şiddetli başkaldı-
rımızı dile getiren bu manifestoyu İtalya’dan dünyaya duyuruyoruz.” ifadesiyle Avrupa ve 
Rusya’da yayılacak ve kendisinden sonraki akımların oluşumuna zemin hazırlayacak olan 
fütürist akımın başladığını dünyaya ilan etmiş olur. Marinetti’nin bildirgesinde dikkati 
çeken “savaş, devrim, şiddet, saldırgan, korkusuz vb.” kelimeler bu akımın bir “başkaldırı” 
olduğunu göstermektedir. Geleceği hede�eyen bir şair olarak Marinetti’nin geçmişe ve 
geçmişe ait her şeye karşı başlattığı başkaldırı ve bunu dile getirme tarzı akımın kısa süre-
de yayılmasına,pek çok sanat dallını etki altına almasına neden olmuştur. Ayrıca yapılan 
söyleşiler, çeşitli sergi ve konserler ile kitle iletişim araçlarının yaygınlaşması fütürizmin 
Avrupa’da hızla tara�ar toplamasını sağlamıştır. 1909-1914 yılları arasında resimden mü-
ziğe, şiirden heykele, mimariden sinemaya pek çok sanat dalının fütürist bildirge ve eser-
lerle bu akımı desteklediği görülür. 

Türkçe karşılığı “bildirge” olan 
“manifesto”nun anlamı, toplumsal 
bir hareketin siyasal inanç ve 
amaçlarının açık ifadesidir. 



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 61

1914	yılında	 tüm	dünyayı	 etkileyen	 I.	Dünya	Savaşı’nın	başlamasıyla	Fütürizm	Av-
rupa’daki etkisini kaybetmiştir. Bunun sebebi fütürist sanatçılardan bazılarının ölümü, 
bazılarının ise farklı sanat akımlarının etkisi altına girmesidir. Fütürizm 1929 yılında Ma-
rinetti ile yeniden gündeme gelmiş ancak savaş sempatizanlığı nedeniyle tepkiler almıştır. 
Savaşı	savunduğu	için	taraftar	kaybetmeye	başlayan	akım	daha	sonra	yerini	dadaizm,	sür-
realizm, kübizm, reyonizm, vibrizm, planizm, serenizm, omnizm gibi akımlara bırakarak 
son bulmuştur. 

Fütürist akımın Avrupa’nın dışında yayıldığı coğrafya Rusya’dır. 1912 yılında yayımla-
nan Genel Beğeniye Tokat başlıklı bildirge fütürizmin ilkelerinin yayımlandığı en önemli 
bildirgelerden biridir. Bu bildirgeyi imzalayan Rus fütüristler V.V. Mayakovski (1883- 
1930), David Burlyuk (1882-1967),Velimir Hlebnikov (1885-1922) ve Aleksei Kruc-
henykh (1886-1968)’tır. Rusya’da 1910-1928 yılları arasında fütürizm aktif bir akım olarak 
siyasî ve kültürel yapıda etkisini hissettirmiştir.

Rus fütürizminin, İtalya’da başlayan fütürist akımın “geleneği reddetme” üzerine ku-
rulu ilkesine bağlı geliştiği görülür. Şiirde yenilik yaratmak için kelimeleri özgürce kullan-
manın önemli olduğunu düşünen Rus fütüristler, bunun savunuculuğunu yaparak yıllar 
sonra eser verecek Rus şairleri de etkilemişlerdir. Rus fütürizminin materyalist bakış açısı, 
devrimci tavrı, kelimeleri özgür kullanımı Türk edebiyatının önemli şairlerinden olan Na-
zım Hikmet Ran’ı da bir dönem etkilemiştir.

Rus fütürizminin üç koldan geliştiği görülür: Kubo-fütürisler, egofütüristler, tsent-
rfüg. Geleneğe, var olan değerlere, edebiyatın klasik yapısına karşı çıkan Rus fütüristler 
yeniliği materyalist ve ideolojik bir yapı üzerine inşa etmek istemişlerdir. Özellikle Ku-
bo-fütüristler kelimelerin özgür olması gerektiğini ve şiirin dış yapısının anlamı okura 
ulaştırmak için daha önemli olduğunu ileri sürerek tara�ar toplamışlardır. Kubo-fütü-
ristlerden sonra dikkat çeken diğer grup “tsentrifug”lardır. Tsentrifug grubunun farkı, 
geçmişi tamamen reddetmemeleridir. Onlara göre moderni yakalamak için geçmişi yok 
saymaya gerek yoktur. 

Fütürizm bir başkaldırı ve devrimci bir hareket olarak tanımlanmaktadır. Rus fü-
türizmi bu tanımlara uygun bir akım olarak gelişim göstermiştir. Özellikle aralarında 
Mayakovski’nin de yer aldığı Kubo-fütüristler fütürizmi materyalist bir dünya görüşü ile 
politize	etmişler	ve	bu	nedenle	Sovyet	rejimi	ile	çatışmışlardır.	Çarlık	Rusyası’nın	baskıcı	
yönetimine karşı Bolşeviklere yaklaşmaya başlayan fütüristlerin politik ve edebî görüşle-
ri sosyalist çizgide gelişme göstermiştir.Rus Fütüristler 1917 Ekim Devrimi’ni destekle-
mişler ve kendilerini “solun ustaları, modern sanatın emekçileri, yeni yaşamın yeni in-
sanları ve çağın yüzü” olarak tanımlamışlardır. Fütüristler bu tercihlerini 1920’li yıllarda 
Mayakovski’nin çıkardığı LEF dergilerinde bir araya gelerek kamuoyuyla da paylaşmışlar-
dır. Dergide sanatı yaşama dahil etmek için çalışan Rus fütüristler, 1928 yılında derginin 
kapanması ve iki yıl sonra Mayakovski’nin ölümüyle dağılmışlardır.

Fütürizmin Bildirgeleri
Sanat	akımları	zaman	zaman	bir	bildirge	ile	tanıtılır.	Bazen	tek	bir	kişi	bazen	ise	aynı	akı-
ma mensup birden fazla kişi tarafından yazılan bu metinlerin özünü akımın amacı, ilke-
leri, eleştirileri ve hede�eri oluşturur. Kamuoyu ile paylaşıldığı için bir nevi çağrı niteliği 
de taşıyan bildirgeler okura ulaşmanın da en hızlı yoludur. Bu nedenle fütürizmin birden 
fazla bildirgesi vardır. 

Fütürizmin diğer sanat akımlarından farklı olarak birden fazla bildirgesinin olmasının 
bir diğer sebebi, Marinetti’nin yeni bir dünyanın yaratılması gerekliliğine çeşitli eylemlerle 
dikkat çekmiş olmasıdır. Marinetti’nin meydanlarda yaptığı konuşmalar, düzenlediği söyle-
şiler, beraberinde resim, heykel sergilerinin yapılmasını teşvik ederek fütürist akım sanat-
çılarının toplu bildirgeler yanında bireysel bildirgeler de yayımlamasına neden olmuştur.

Rus fütüristlere ait Genel 
Beğeniye Tokat isimli bildirgenin 
iletisini bildiride geçen şu cümle 
taşımaktadır: “Puşkin, Tolstoy, 
Dostoyevski ve diğerlerini 
çağdaşlığın gemisinden atmak 
gerek.” 

Fütürizmin savunuculuğunu 
yapan ilk LEF dergisi 1923-1925 
yılları arasında LEF (Sol Sanat 
Cephesi)ismiyle , diğeri ise Novy 
LEF ismiyle (1927-1928) yılları 
arasında yayımlanmıştır.



Batı Edebiyatında Akımlar II62

Fütürizmin ilk bildirgesi Filippo Tommaso Marinetti (1876-1944)’nin 1909 yılında 
Fransa’da yayımladığı Fütürizm Manifestosu’dur. Marinetti’nin kaleme aldığı bu bildirge 
diğer sanat alanlarında da fütürist bildirgeler yazılmasına yol açmıştır. Fütürizmin resim 
sanatındaki önemli bildirgesi Umberto Boccioni (1882-1916)’nin 1910 yılında yazdığı Fü-
türist Resim: Teknik Manifesto’dur. Bu manifesto fütürizmin temel ilkelerinden biri olan 
“hareket-hız-dinamizm-gelecek” kavramları arasındaki ilişkiyi açıklaması bakımından 
önemlidir.

Umberto Boccioni (1882-1916)’nin kaleme aldığı diğer manifesto heykel sanatı ile ilgi-
lidir. 1913 tarihli Fütürist Heykel Teknik Manifestosu başlıklı bildirgenin ana iletisi de sanat 
eserinin yaşamdaki hareketliliği yansıtması gerektiği fikri üzerine kuruludur. 

Fütürizmin edebiyat alanındaki önemli bildirgesi ise Guillaume Apollinaire (1880-
1918)’in 1912 yılında kaleme aldığı Fütüristlerde Gelenek Karşıtlığı isimli bildirgedir. 
Fransız şair, eleştirmen Apollinaire, bu bildirgede okuru etkilemenin yolunun ses, şekil 
ve görüntüyü bir arada kullanmak olduğunu vurgulamıştır. Apollinaire’e göre şiir aynı 
zamanda bir müzik yapıtı olmalıdır. Çünkü şiirde kullanılan her bir harfin bir ses değeri 
vardır ve şiirin bütününe hâkim olan bu ses okura ulaştırılmalıdır. 

Fütürist akımın tiyatroya ait manifestosu Oyun Yazarları Bildirgesi başlığı ile Filippo 
Tommaso Marinetti (1876-1944) ve diğer fütürist yazarlar tarafından 1913 yılında imzalan-
mıştır. Bildirgenin ana iletisi tiyatroda alışılagelmiş tekniklerden vazgeçilmesi gerektiğidir. 
Tiyatro, Marinetti’nin fütürizmi yaymak için kullandığı araçlardan biridir. Bir vasfı da oyun 
yazarlığı olan Marinetti, hem kaleme aldığı oyunlar ile hem de oyunların sergilendiği sah-
nede okuduğu Yuhalamanın Hazzı başlıklı manifestosu ile alışılagelmiş her şeye alışılmışın 
dışında söylem ve davranışlarla tepki gösterdiğini/ göstereceğini ilan etmiştir.

Fütürizmin bir diğer bildirgesi Luigi Russolo (1885-1947) tarafından yazılan Gürültü 
Sanatı’dır (1913). Russolo bu bildirgeyi fütürist akımın geleceği teknoloji üzerine kurma 
fikri üzerine yazmıştır. Makineler, aletler, trenler, araçlar vb. hemen hepsi ses hatta gürül-
tü ile çalıştıkları için gelecek de gürültü üzerine inşa edilecektir. Russolo’ya göre 20. yüzyıl 
müziği de teknolojinin bu gür sesini yansıtan tonda olmalıdır.

Rus fütüristlerin bildirgesi ise 1912 yılında Genel Beğeniye Tokat isimli derleme eser 
içinde yayımlanmıştır. Bu bildirgeyi D. Burlyuk, V. Mayakovski, V. Hlebnikov ve A. Kruc-
henykh imzalamıştır. Bildigedeki can alıcı maddelerden bazıları şunlardır: “Biz çağımızın 
yüzüyüz.(…) Puşkin’i, Dostoyevski’yi, Tolstoy’u, vb.’ni, çağdaşlık gemisinin bordasından 
fırlatıp atmak gerekir…” (Batur, 2002) Rus fütürizmi de geçmişe tutsak olmayıp modern 
olanı üretmek amacındadır. Bildirgede buna dikkat çeken fütüristler, şairlerin özellikle 
yeni kelimelerle söz dağarcıklarını genişletmeleri gerektiğini belirtmişlerdir. 

FÜTÜRİZMİN TEMEL İLKELERİ
20. yüzyılın ilk yıllarında savaşın olumsuz sonuçlarıyla karşı karşıya kalan insanoğlunun 
geçmişe bir tepki ve yaşanılan döneme bir başkaldırı şeklinde başlattığı fütürist akım, il-
kelerini hemen her sanat dalına ait ayrı bildirgelerle kamuoyuna duyurmuştur. Bu ne-
denle farklı sanat dallarına ait bildirgelerden hareketle fütürizmin amaçlarını ve onları bu 
amaçlara ulaştıracak ilkeleri tespit etmek mümkündür. Fütürizmin Temel İlkeleri başlıklı 
bu bölümde edebiyat, resim, heykel, tiyatro ve müzik alanında etkili olan fütürist akımın 
hangi ortak ilkeler paydasında birleştiği ve bu durumun fütürizme nasıl katkı sağladığı 
üzerinde durulacaktır. 

Eskiyi Reddetme
Fütürist akımın temel amacı“gelecek”i inşa etmektir.“Gelecek”i yeni bir dünyayı yansıtan 
sanat eserleriyle kurmaya çalışan fütüristler Tuğrul İnal’ın(2013) betimlemesiyle “yenilen-
miş bir dünya özlemiyle yanıp tutuşan gizemciler”dir. Bu nedenle onlar işe geçmişe ait her 

Fütürizmin hızla yayılmasında 
bildirgeler kadar dönemin yayın 
organlarının da önemli role 
sahip olduğu görülür. Alman, 
İngiliz, Fransız dergiler fütürist 
akımı yayımladıkları yazılarla 
desteklemişlerdir. Viyana’da çıkan 
Die Fackel ve Der Brenner, Imago; 
Floransa’da Lacerba vb.



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 63

şeyi yok sayarak başlamışlar ve bu tercihlerini “Biz müzeleri, kitaplıkları, her türlü akade-
miyi yıkmak istiyoruz”, diyerek ilan etmişlerdir. Yeni bir dünya için yeni bir sanat yaratma-
nın gerekli olduğunu düşünen fütüristlerin bu amaç uğruna kütüphaneleri, müzeleri, tüm 
sanat eserlerini keskin bir tavırla reddettiği görülür. Fütürizmin öncüsü Filippo Tommaso 
Marinetti fütürizmin ilk bildirgesinde (1909) geçmişe karşı tavrını şu cümlelerle ortaya 
koymuştur: “Yüzyılların son kalesinde duruyoruz!.. Amacımız İmkânsız’ın gizemli kapıla-
rını yerle bir etmekse, o halde neden geçmişe bakalım? Zaman ve mekân dün ölmüştür.” 
(Antmen, 2014) Marinetti bu cümlesiyle, durağanlaşan, yavaşlayan, mutsuzlaşan dünya-
yı yıkıp yerine dinamik, yenilenen ve mutlu bir dünya kurmanın sanıldığı gibi imkânsız 
olmadığına, bunun için geçmişin ölü kabul edilmesinin yeterliliğine vurgu yapmaktadır. 

Ressam Umberto Boccioni, Marinetti ile aynı fikre sahip olduğunu bir yıl sonra (1910) 
kaleme aldığı Fütürist Resim: Teknik Manifesto başlıklı bildirgede “Ne pahasına olursa olsun, 
hayatın içine dalacağız. Zafer kazanmış bilim, bugün geçmişini inkâr ederek zamanımızın ge-
reksinimlerine yanıt verme çabası içindedir; biz de sanatı geçmişin boyunduruğundan kurta-
rarak en azından içimizdeki entelektüel girişimlere yanıt vermesini istiyoruz”, (Antmen, 2014) 
cümleleriyle açıklamıştır. Boccioni’ye göre entelektüel gelişim için sanatçının zihnini geçmi-
şin klişelerinden kurtarması şarttır. Çünkü geçmiş,sanatçının yaratıcılığını engellemektir. 

Fütürist ressamların bir diğer bildirgesi Seslerin, Gürültülerin ve Kokuların Resmi baş-
lığını taşımaktadır. Luigo Russolo bu bildirgede resmin XX. yüzyıla kadarki durumunu ve 
fütürist resmin özelliklerini kaleme alır. Ona göre XX. yüzyılda resim “sessiz bir sanat”tır. 
Antikçağın, Rönesans’ın, XV. ve XVI. yüzyılların ressamları, kompozisyonlarına tema ola-
rak çiçekleri ve fırtınaları seçtikleri zaman bile sesleri, gürültüleri ve kokuları, resimsel 
olarak dile getirmeyi akıllarının ucundan geçirmemişlerdir. Bu nedenle resimler ölgün 
çizgiler, tutkusuz dik açılar, gri ve kahverengi gibi bulanık renkler, küp, pramit gibi statik 
formlar ile devingenliği engelleyen zaman ve yer birliği içine sıkışıp kalmıştır. Oysaki re-
sim için form bakımından içbükey ya da dış bükey, üçgensel, elips, uzun, konik, küresel, 
sarmal vb., sesler, gürültüler ve kokular; renk bakımından sarı, kırmızı, yeşil çivit rengi, 
gökmavisi ve mor sesler vardır.Fütürist ressamlar tüm bunları kullanarak sanat alanında 
yeni yollar açtıklarına inanırlar. Russolo, fütürist resmin modern sanat anlamında neler 
yaptığını şu cümlelerle özetlemiştir: “Biz daha önceden, dünyanın sanatsal duyarlılığında 
modern, dinamik, sesli, gürültülü ve kokulu yaşama, yönelik bir tutku yarattık ve göste-
rişiyle, donmuşa, mumyalaşmışa dinginlik ve düşünsel soğuklukla örtülmüş coşkusuzluğa 
duyulan manyakça bağlılığı yıktık” (Batur, 2002).

Balilla Pratella fürürizmin müzik alanındaki temsilcilerinden biridir. 1911 tarihinde 
yazdığı Fütürist Müzisyenler Manifestosu’nu “… Rameau çağından beri kurulmuş hiyerar-
şiden, sessel malzemeyi kurtarma ve her yapıt için daha önceki modellerin yinelenmesi ol-
mayan bir biçim tasarlama isteği…”ni dile getirmek için yazdığını özellikle vurgular. Bu 
vurgu,müzisyen fütüristlerle diğer fütüristleri birleştirir.

Fütürizm Rusya’daki temsilci Viladimir Mayakovski(1893-1930) dir. Mayakovski ge-
lecekçi şiirle Marinetti’nin 1912 yılında Moskova ve Petersburg’da yaptığı konuşmalarda 
tanışır. Mayakovski’nin gelenek konusundaki tavrı Marinetti ve diğer fütüristlerle ortaktır. 
“Ceketimizi değil, iç organlarınızı değiştirelim.” söylemi şairin gelecekçi şiir için gelenek ve 
geçmişi yok saydığını göstermektedir.

Dinamizm, Hız ve Teknolojiyi Yansıtan Eser Verme
Fütürist akımın sanat eserlerini hem teknik hem de tematik açıdan etkisi altına aldığı üç 
temel unsur hız, dinamizm ve teknolojidir. Bu etkenler, fütüristlerin “eski”yi reddetme, 
“yeni”yi var etme sebebidir. Çeşitli nedenlerle dünya hızla küçülürken akıl tutuculuğun-
dan kurtulmak gerektiğine inanan fütüristler yeni dünyanın dinamiklerinin hız, tekno-
lojik ve bilimsel gelişmeler olacağına inanırlar. Eskiye ait her şeye karşı savaş başlatan 



Batı Edebiyatında Akımlar II64

fütürist sanatçıların devrimci tavrının dinamik sanat yaratma noktasında hissedildiği gö-
rülür. Filippo Tommaso Marinetti’nin 1909 tarihinde yayımladığı bildirgede yer alan şu 
cümleleri yeni bir dünya yaratmak isteyen devrimci fütüristlerin inancını yüksek tonda 
dile getirmektedir:

“Çalışmakla, hazla ve ayaklanmayla heyecanlanan büyük kitleler için şarkılar söyleye-
ceğiz; modern başkentlerde devrimin çok renkli ve çok sesli dalgalarının; cephaneliklerin 
ve tersanelerin şiddetli elektrik ışığıyla mehtaplanarak parlamış gece ö�esinin; dumanlar 
saçan yılanları yutan açgözlü tren istasyonlarının; bulutlar üzerinde dumanlarıyla asılı du-
ran fabrikaların; dev jimnastikçiler gibi nehirleri bir ucundan bir ucuna birleştiren, güneşte 
bıçaklar gibi parıldayan köprülerin; u�u koklayan serüvenci vapurların; tekerlekleri rayları 
tüplerle gemlenmiş dev çelik atlar gibi döven iri lokomoti�erin; pervaneleri rüzgârda bay-
raklar gibi, tezahürat yapan kalabalıklar gibi ses çıkaran uçakların zarif uçuşlarının şarkısı-
nı söyleyeceğiz”(Antmen, 2014).

Fütüristlere göre yeni dünyayı anlatacak yeni sanatın ana malzemesi enerji, makine ve 
hızdır. Trenler, uçaklar, vapurlar; köprüler; fabrikalar,tersaneler enerjinin, hızın ve gücün 
kaynaklarıdır. Bu kaynaklar yaşamın hareketliliğinin sembolü oldukları gibi insanın gücü-
nün de kanıtıdırlar. İnsanoğlu kendisinin kumanda edebileceği makinelerle geleceğini ku-
rabilir. Makineye hâkim olan insan böylece mutlu geleceğini de garanti altına almış olur. 

Fütürist akımın etkisinde kalan tüm sanatçılar insanı mutlu edecek geleceğin makine 
sayesinde mümkün olacağı ilkesinde hemfikirdirler. Bu nedenle makineye, enerjiye, hıza ait 
ne varsa hepsini eserlerinde kullanarak akımın temel ilkesine uygun hareket ederler. Malze-
me sanat dalına göre farklılık gösterse de tüm sanat dallarınca izlenen iki temel yol vardır: 

•	 Tematik yapıyı makine, enerji, hız ve dinamizm üzerine kurmak
•	 Makinenin,	 enerjinin,	hızın	varlığını	 sanat	dallarına	ait	çeşitli tekniklerle eserlere 

taşımak. Örneğin resimde varlıkların hareketini hatırlatan çizimler yapmak, şiirde 
ise makinenin gürültüsünü çağrıştıran farklı ses yapılarını kullanmak.

Modern Sanat Yaratma
Yeni ve devrimci bir yaşam ve sanat için geçmişi yok sayan fütüristler geleceği alışılagelmiş 
ne varsa hepsini değiştirerek kurmak istemişlerdir. Bu nedenle çağın gelişmelerini takip 
etmiş ve teknolojik, endüstriyel yenilikleri insan yaşamına dahil edebilecekleri sanatın 
peşine düşmüşlerdir. İnsanları durağanlıktan kurtaracak olan teknolojik gelişmeler ya-
şamın devamlılığı için önemlidir. Bu gelişmeler, yaşamın devingenliği için insan ile ilgili 
her şeyde hissedilmelidir. Fütürist sanatçıların ortak ilkelerinden bir diğeri bu paradigma 
üzerine	kuruludur.	“Sanat	modern	olmalıdır”.	Geleceğin	teknoloji,	dinamizm	ve	hız	üzeri-
ne kurulabileceğine inanan gelecekçiler bu dinamikleri sanatta kullanarak modern sanatı 
yaratmak isterler. Bu yüzden sanatçının temel görevini “çağı ve teknolojiyi takip etmek” 
olarak	tanımlarlar.	Sanatçı	değişen	ve	gelişen	dünyayı	eserlerinde	yorumlayarak	geleceğe	
katkıda bulunmalıdır. Örneğin makinenin gücünü resimde, şiirde ya da heykelde sem-
bolize ederek toplumların mutluluğu için mekanik dinamizmin nasıl bir önem taşıdığını 
insanlara	anlatmalıdır.	Sanatçı	değişim	halindeki	dünyayı	eşzamanlı	takip	edebilmeli,	du-
rağan ve sıradan olandan uzak durmalıdır.

Makinenin, trenin, uçağın, teknolojinin ve hızın sebep olduğu dinamizmin edebiya-
ta	yansıması	ünite	 içinde	ayrıntılarıyla	anlatılacaktır.	Bu	nedenle,	Modern	Sanat	başlığı	
altında sadece, teoriyi desteklemesi açısından, fütürizmin modern sanat ilkesinin resim, 
heykel ve mimarideki etkisine yer verilecektir. 

Yaşamın değişken hareketliliğini resme yansıtabilmek için renk ve biçimden daha 
farklı malzemeye ihtiyaç duyan fütürist ressamlar obje ne olursa olsun onu ait olduğu at-
mosferin tümünü görünür kılacak şekilde resmetmeye çalışmışlardır. Resim sanatındaki 
amaçlarını “Bizim tuvalde görünür kılmak istediğimiz, evrensel bir dinamizmin içinde be-



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 65

lirli bir sabit an değildir. Bizim görünür kılmak istediğimiz, hareketli dinamizm duygusunun 
kendisidir,”(Antmen, 2014) cümleleriyle özetleyen gelecekçi ressamlar, bunun nedenini ise 
bilimsel dayanağı olan şu cümlelerle açıklamışlardır: “Şöyle bir bakın etrafınıza, her şey 
hareket ediyor, her şey bir koşuşturmaca halinde, her şey hızla değişiyor. Görünen bir şey 
gözlerimizin önünde hiçbir zaman sabit durmuyor, aksine bir görünüyor, bir kayboluyor. 
Retinanın algıladığı bir imgenin sürekliliği, hareket eden nesnelerin kendini an be an ço-
ğaltmasıyla mümkün oluyor; nesnelerin biçimi hızlı titreşimler gibi değişip duruyor, delice 
dönüşüyor. Bakıyorsunuz, koşan bir atın dört bacağı değil yirmi bacağı oluveriyor, koştukça 
üçgensi bir hareket görünüveriyor” (Antmen, 2014). Aşağıdaki resimler fütürizmin öncü-
lerinden Giacomo Balla ve Carlo Carrà’ya aittir. Resimlerin ortak özelliği yaşamın sü-
rekliliğini, hareketliliğini ve değişkenliğini anlatmasıdır. Her iki ressamda gerek çizgilerle 
gerekse objenin her hareketini gösteren titreşimlerle insanoğluna yaşamın hareketliliğini 
hatırlatmaktadırlar.

Resim 3.1

Giacomo Balla 
“Tasmalı Bir Köpeğin 
Dinamizmi” (1912)

Kaynak: wikipedia. 
org

Resim 3.2

Carlo Carrà 
“Balkondaki Kadın” 
(1912)

Kaynak: settemuse.it



Batı Edebiyatında Akımlar II66

Fütürist ressamlar resim ile yaşam arasında enerji, hız, dinamizm üzerine kurulması 
gereken ilişkinin/bağlantının renklerle de mümkün olacağını düşünürler. Luigi Russolo’ya 
göre antikçağın ölgün, hareketsiz, renksiz, tutkusuz resmi renkler sayesinde dinamik hâle 
getirilebilir. Çünkü her bir renk ses, gürültü ve kokuyu sembolize eder. Örneğin “garlarda, 
fabrikalarda, garajlarda ve hangarlarda, mekanik dünyada ve spor dünyasında sesler, gü-
rültüler ve kokular hemen her zaman kırmızıdır; kahvelerde, lokantalarda ve salonlarda 
ise gümüşi, sarı ve mordurlar. Hayvanların sesleri, gürültüleri ve kokuları sarı ve mavidir, 
ama kadın sesleri, gürültüleri ve kokuları yeşil, gök mavisi ve mordur.” (Batur, 2002) Aşa-
ğıdaki her iki resim de İtalyan’ın tanınmış fütürist ressamlarına aittir.Resimlerin dikkati 
çeken ortak özelliği kadın ve renklerdir. Luigi Russolo koku etkisini yeşil, mor, mavi renk-
leriyle,	Severi	ise	dansın	sesini	kırmızı	tonlarıyla	resmetmiştir.

Fütürist akımın etkisinde kalan heykeltıraşlar gelecekçi heykelin modernizasyonu kul-
lanılan malzemeyi değiştirerek ve çeşitlendirerek yapmışlardır. Umberto Boccioni 1912 
yılında kaleme aldığı Gelecekçi Heykel Bildirge’si ile heykel sanatının fütürist ilkelerini 
ortaya koymuştur. Boccioni’ye göre heykel yapmak için mermer ve bronzun dışında da 
malzemeler kullanılmalıdır. Kumaş, deri, çimento, çam, ahşap, cam,ayna, demir, elektrik 
lambaları vb. heykeltıraşların kullanabileceği alternatif malzemelerdir. 

Boccioni bildirgede malzeme seçenekleri dışında özellikle bu malzemelerin nasıl kulla-
nılacağını açıklar. Fütürist heykel sanatçısının, malzemesini geçmişin durağanlığını bozacak 
şekilde tasarlaması gerekir. Heykel hareketi yansıtmalı, bunun için gerekirse elektrikli motor 
kullanılmalıdır. Aşağıda resmi verilen Umberto Boccioni’ye ait Mekânda Sürekliliğin Benzer-
siz Biçimleri isimli eser, sabit malzemenin estetize edilerek hareketli bir görüntüye kavuştu-
rulabileceğine bir örnektir. Bir sanat akımı olan fütürizmin eser modernizasyonunda önemli 
hede�erinden biri “obje, hareket ve estetik”in bir arada olduğu eserler ortaya koymaktır.

Luigi Russolo Gino Severini

Resim 3.3 Resim 3.4

Kaynak: baskiloji.com Kaynak: epdlp.com



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 67

Fütürist akımın özellikle 1950 sonrası tiyatronun gelişiminde etkili olduğu söylenebilir. 
1913 yılında Marinetti ve birkaç fütürist sanatçı tarafından kaleme alınan Fütürist Oyun 
Yazarları Bildirgesi’nde “Tiyatroda alışılagelmiş çalışmalara karşı çıkılmalı, yenilik getiril-
melidir. (…) Tiyatro, gerçeğin taklidini değil, ruhunu yansıtmalı ve bu öze popüler eğlence 
türlerinin biçimini uygulamalıdır”, gibi ilkeler fütürist akımın geçmişe olan tepkisinin ve 
yeniyi yaratmak isteğinin tiyatro sanatı için de geçerli olduğunu ifade etmektedir. Fütüriz-
min tiyatronun gelişi mine ve modernizasyonuna katkısı şu maddelerle anlatılabilir:

•	 Sahnede	çeşitli	gösteri	araçlarını	kullanarak	devingen	bir	görüntü	yaratmak
•	 Oyuncular	arasında	canlı	bir	iletişim	kurmak
•	 Oyuncu	ile	seyirci	arasında	canlı	bir	ilişki	kurmak	
•	 Sahnede	eşzamanlılık	yaratmak
•	 Çok	odaklı	deneyimler	yaşanmasını	sağlamak

Fütürizmin tiyatroya etkisini Özlem Aliyazıcıoğlu’nun “Fütürizm’in Sahne Tasarımına Ge-
tirdikleri” başlıklı makalesinden okuyabilirsiniz. Derginin künyesi: Yedi, DEÜ GSF Dergisi, 
Sayı 4, 2010, Sayfa 17-28.

FÜTÜRİST EDEBİYATIN İLKELERİ
Fütürizm pek çok sanat dalını etkisi altına almış ve akımın temel ilkeleri sanatçısının ya-
ratı yeteneğine ve sanat dalına ait malzemeye göre şekillenmiştir. Bu süreçte ortaya çıkan 
sanat ürünleri akımın yayılmasında önemli role sahip olmuştur. Edebiyat alanında da fü-
türist akıma yön veren önemli sanat eserler ortaya konmuştur. Özellikle İtalya’da Marinet-
ti, Fransa’da Apollinaire ve Rusya’da Mayakovski fütürist edebiyatın öncüleri olarak hem 
edebi türlerin gelişimine hem de akımın yayılmasına büyük katkılar sağlamışlardır. 

Fütürist akımın ilk bildirgesi 1909 tarihli Filippo Tommaso Marinetti imzalı Fütürizm 
Manifestosu’dur. Bildirgenin içeriği Marinetti’nin dönemin politikasına dair eleştiri ve 
öneriyle edebiyat daha çok da şiir ile ilgili fikirlerden oluşmaktadır. İtalyan şair 11 Mayıs 
1912 yılında yayımladığı Fütürist Edebiyatın Teknik Manifestosu’nda ise fütürizmin sade-
ce edebiyat ile ilkelerine yer vermiştir.

Resim 3.5

Umberto Boccioni’ye 
ait “Mekânda 
Sürekliliğin Benzersiz 
Biçimleri” isimli 
heykel

Kaynak: wikipedia. 
org



Batı Edebiyatında Akımlar II68

Fütürist akımın edebiyat ile ilgili önemli bildirgelerinden bir de Fransız şair 
Apollinaire’e aittir. 1913 tarihli Fütüristlerde Gelenek Karşıtlığı başlıklı bildirgenin iskeleti-
ni şairin şiir ve resim sanatı ile ilgili görüşleri oluşturmaktadır. Apollinaire’in ileri sürdü-
ğü fikirler fütürizmin felsefi yapısını açıklaması ve özellikle edebi türlerin gelişimine yön 
vermesi açısından önemlidir. 

Edebiyatı Canlandırmak
Fütürist akımın edebiyata yansımaları hem akımın yayılması hem de edebi türlerin özel-
likle şiirin gelişimi açısından önemlidir. Fütüristlerin edebiyat ile ilgili ilk amacı o güne 
kadarki hareketsiz, uyuyan hatta ölü edebiyatı uyandırmak/canlandırmaktır. Marinetti bu 
amaçlarını, fütürizmin bildirgesinde “Bugüne kadar edebiyat düşünceli bir hareketsizlik, 
bir esrime, bir uyku içinde olmuştur. Biz onu saldırgan bir eylem, ateşli bir uykusuzluk, 
yarışçının hızı, ölümcül zıplayış, yumruk ve tokatla hizaya getireceğiz”, cümleleriyle kamu-
oyuna duyurmuştur. Fütüristler yeni dünya için önce yeni bir edebiyat peşine düşmüşler, 
edebî ürünleri fütürist ilkelerle cesurca şekillendirmişlerdir. Fütüristlerin edebiyatı can-
landırmak için 

•	 Geçmişte	yazılan	eserleri	yok	saydıkları,
•	 Sanatçıyı	özgür	bıraktıkları,
•	 Geleneksel	yapıları	terk	ettikleri,
•	 Çağa	uygun	yeni	temalara	işledikleri,
•	 Şiirin	klasik	yapısını	kırdıkları

görülür.

İçerik ve Şekilde Dinamizm Yaratmak
Fütürist akımın ortaya çıkış amacı, gelecek için dünyanın gelişim hızına ayak uydurmak 
şeklinde özetlenebilir. Bu nedenle fütüristler için en önemli kavram “dinamizm”dir.Gele-
ceği o güne kadarki hareketsiz, uyuyan hatta ölü edebiyatı uyandırarak/canlandırarak inşa 
etmek isteyen fütüristlere göre yapılacak şey edebî eserlerde enerji ve hız yaratmaktır. Fü-
türizme ait tüm sanat eserlerinde ana tema veya ileti olarak enerji ve hız kavramları ile 
bu kavramları kapsayan dinamizm vardır. Fütüristlerin şiirde dinamizm için birden fazla 
önerisi vardır. Önerileri şekil ve içerik ile ilgili öneriler şeklinde ikiye ayırmak mümkündür. 

•	 Şiirin	tematik	yapısı	içeriğin	ana	belirleyenidir.	Fütürist	sanatçılar	şiirde	dinamizmin	
hız, makine, enerji, elektrik, liman, gar, fabrika, tünel, şantiye, tersane, tren, uçak, 
araba, gemi, köprü, demir gibi mekanik çağın simgesi olan konularla sağlanacağına 
inanarak şiirlerinde bu temalara yer vermişlerdir. Ayrıca geleceği için çalışan, ya-
şadığı döneme karşı ayaklanan ya da içinde bulunduğu durumdan hoşnut olanlar 
da hareketin sembolü oldukları için dinamizmi destekleyen temalar olarak çokça 
işlenmiştir.	Sokağın	hareketini	şiire	taşımak	da	şiiri	hareketli	kılacaktır.	Marinetti	ve	
Apollinaire’e göre, sokaktaki insanların, satıcıların, araçların sesini yani sokağın gü-
rültüsünü şiire taşımak şiirde “fantastik” bir yapıyla birlikte durağandan uzak bir yapı 
da yaratır. Bu, modern sanat için zorunlu bir kullanımdır.Fütüristlere göre dinamizm 
ve eserdeki güzelliğin bir şartı da “savaş”tır. Bu nedenle fütürist şairler eserlerinde 
militarizmi, yurtseverliği, uğrunda ölünen ülküleri anlatarak savaştaki saldırgan 
hallerin yarattığı dinamizmi şiirde yakalamaya çalışmışlardır. Fütüristler göre hız, 
makine, enerji, hareket eserin estetik değerinin esas belirleyenidir.

Nazım Hikmet’in aşağıdaki şiirinden yola çıkarak fütürist şiirin tematik yapısı hakkında 
bilgi verebilir misiniz? 1



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 69

SAN’AT	TELAKKİSİ

Bazen ben de gönül ahlarımı
çekerim birer birer 
kan kırmızı yakut tespih gibi,
ve bu kızıl pırıltılı tespihin ipi
sırma saç tellerindendir…
Fakat
benim
şiirime ilham veren perimin 
omuzlarında açılan kanat:
asma köprülerin 
demir putrellerindendir!

Dinlenir,
dinlenmez değil
bülbülün güle karşı feryatları..
fakat asıl
benim anladığım dil :-
Bakır, demir, tahta, kemik ve kirişlerle çalınan
Beethovenin sonatları..

Sen	istediğin	kadar
tozu dumana katar
sürebilirsin atını!.
ben değişmem
en halüsüddem
Arap atına;
saatte 110 kilometrelik sür’atini
demir raylarda koşan
demir beygirimin!.
(…)

   Nazım Hikmet Ran (Şiirin devamı için bkz. Ran, N.H., (2013). 
   Bütün Şiirleri, YKY, İstanbul 2013, s.52)

Kelimeleri Özgürce Kullanmak 
Fütüristlere göre şiirde hareketli bir yapı yaratmak için şiiri aklın ve sözdiziminin klasik 
kurallarından kurtarmak şarttır. Bunun için fütüristler ilke olarak, şairin

•	 Kelimeleri	özgürce	kullanmasını
•	 Otomatik	yazıdan	faydalanmasını
•	 Kuraldan	uzak	anlatımı	tercih	etmesini
•	 Klasik	söz	dizimini	kırmasını

kabul etmişlerdir. Bu özellikler şiirin tema ve iletisini desteklemek için önemli olmakla 
birlikte şiirin klasik yapıyı kırarak modernize olmasını sağlaması bakımından da önem 
arz etmektedir. Şiirin içeriğini ve şeklini etkileyen bu maddeler fütürizmden sonra ortaya 
çıkan bazı akımlar için de esin kaynağı olmuştur. 

Bu konu ile ilgili sürrealizm ünitesini gözden geçirmeniz yararlı olacaktır. 



Batı Edebiyatında Akımlar II70

•	 Edebi	 eserlerin	 değeri	 sanatçının	 dili	 kullanma	 yetisi	 ile	 doğru	 orantılıdır.	 Dili	
kullanma yetisi yaratma yetisiyle birleştiğinde iyi eser ortaya çıkacaktır. Bunun 
bilincinde olan fütüristler eserlerini kelimeleri özgürce kullanarak yazmayı tercih 
etmişlerdir. Kelimeleri özgürce kullanmak kelimeye sembolik anlam yüklemek, 
kelimenin yapısı ile oynamak, örneğin kelimenin har�erini büyüklü, küçüklü yaz-
mak, kelime içindeki har�eri tekrarlamak (aliterasyon, asonans), kelimeleri he-
celerinden ayırmak, yeni kelimeler türetmek vb., anlamına gelmektedir. Fütürist 
şairlerin alışılagelmiş her türlü kullanım şekline, kafiye ve redif gibi, karşı savun-
dukları kelimeleri özgürce seçme ve kullanma tercihi yeni dünya için yeni sanat 
yaratma hede�erinin önemli bir adımını oluşturmuştur. Kelimeleri özgürce seçen 
ve bir araya getiren şair, okura farklı çağrışımlar sunarak şiirin moderni yakalama-
sını sağlamıştır. 

•	 Sanatta	 özgürlüğü	 sağlayan	 bir	 diğer	 teknik	 otomatik yazıdır. Otomatik yazı 
bir tara�an şairin yaratı yetisini özgürce kullanmasını sağlarken bir tara�an da 
kelime ve sözdiziminde kuralların yıkılmasını kolaylaştırır. Fütürist şair, daha 
sonra asıl sürrealistlerin uygulayacağı yetiyi özgür bırakan bu teknik ile savaşın, 
devrimin, makinenin, mekanik çağın ve tüm bunların yaratıcısı güçlü insanın 
sesini şiirine taşımaya çalışmıştır. Aklın tutsağı olmaktan bıkmış fütüristler için 
bilinçaltına saklanmış gerçekleri şiire dökmek başkaldırının da bir başka yolu-
dur. Marinetti, kelimeleri özgürlüğe kavuşturan otomatik yazı tekniğini lirizm 
yeteneğine sahip bir insanın, yoğun olayların (devrim, savaş, deniz kazası, dep-
rem vb.) gerçekleştiği bir yerde bulunup daha sonra olanları bir başka arkadaşına 
anlatmasına benzetir. Bu kişi konuşurken sözdizimini hoyratça yıkar, cümleleri 
sıralayarak zaman kaybetmekten kaçınır, noktalama ve sıfatların düzenini hiçe 
sayar, bütün görme, işitme ve koku duyumlarını bir hareket yaratacak şekilde 
kullanır. İşte konuşma dilindeki bu özgürlük fütürist şairlerin şiir dilinde yaka-
lamak istedikleri bir özgürlüktür. Mayakovski’nin Pantalonlu Bulut isimli şiiri 
bilinçaltının otomatik yazı ile kağıda döküldüğü şiirlerinden biridir. Mayakovski 
bu şiiri okuduğunda etrafında bulunanlar şiiri beğenmemişler, yayınevleri de ya-
yımlamayı kabul etmemiştir.

Pantalonlu Bulut isimli şiirin yazılış ve yayımlanış hikâyesini Abdullah Rıza Ergüven’in Vi-
ladimir Mayakovski Yaşamı/Sanatı Şiirleri isimli eserinden okuyabilirsiniz.

•	 Fütürist	şairler,	şiirde	kalıplaşmış	kullanım	şekillerine	karşı	çıkmışlardır.	Sözdizimi	
kalıbı ve noktalama işaretlerinin kullanımı fütüristlerin yıkmaya çalıştığı kalıplar-
dır.	 Sözcükleri	 özgürlüğüne	 kavuşturmanın	 yolu	 onları	 sözdizimi	 içine	 sıkıştır-
maktan vazgeçmek ve noktalama işaretlerinin belirleyiciliğinden kurtarmaktır. Bu 
iki kalıp aynı zamanda akıl ve şiir yazma yetisini de sınırlamaktadır. O nedenle 
şairin dinamik, sesli ve etkileyici olabilmesi için alışılagelmiş bu kullanımlardan 
uzak durması gerekir. Ancak bu şeklide dışavurumlu özgür yani yeni yazıma ulaşa-
bilirler.	Fütüristler	kelime	türlerinden	sıfatı	ve	zarfı	da	kullanmak	istemezler.	Sıfa-
tın ismi, zarfın ise cümleyi doğal halinden uzaklaştırdığını düşünürler. 

•	 Şiirde	 kelimeleri	 özgürce	 seçmek,	 kuralsız	 anlatım	 biçimini	 kullanmak,	 imgele-
re ver vermek fütürist temaların ve iletilerin okura daha kolay ulaştırılmasını da 
destekleyen tercihlerdir. Temada seçilen makinenin gürültüsü ve enerjisi, uçağın, 
trenin hızı, fabrikanın hareketliliği, demirin sertliği, savaşın saldırganlığı vb. klasik 
bir anlatımla okura geçirilemez. Bu nedenle fütürist şairler alışılmışın dışında öz-
gün kullanım şekilleri yaratarak temanın içinde var olan sesi görüntü ile birleştir-

Aliterasyon: Sessiz har�erin 
tekrar edilmedir.

Asonans: Sesli har�erin tekrar 
edilmesidir.

Otomatik yazı şairin 
bilinçaltındakileri doğrudan, 
olduğu gibi kağıda dökmesidir.



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 71

meye çalışmışlardır. Özellikle Apollinaire şiirle resmin ikiz kardeş gibi birlikte gelişip 
boy atmalarını bu yüzden gerekli olduğunu vurgulamıştır. (İnal, 2013) Apollinaire’e 
göre bu birliktelik şiirin halk yığınlarını etkilemesini kolaylaştıracaktır. 

Çağı Yakalamak
Fütüristlere göre geleceği kuracak olanlar sanatçılardır. Çünkü sanat eserlerinin işlevle-
rinden	biri	sürekliliktir.	Sanat	eserleri	yaşama	yaşam	da	sanat	eserlerine	yansıdığı	sürece	
insanoğlu iyi ve mutlu hayatı yaşayabilecektir. Bu yüzden fütüristlerin sanatçı tanımını 
titizlikle yaptıkları, onlara toplumsal anlamda da sorumluluk yükledikleri görülmektedir. 
Sanatçı	dil	kullanımında	özgürdür,	ancak	toplumun	geleceği	için	sorumlulukları	da	vardır.

•	 Fütüristlerin	 sanatçı	 tanımı,	 “akıl	 ve	 geçmiş	 tutsaklığından	 kurtulup	 toplumun	
çağı	yakalamasına	önderlik	eden	kişi”dir.	Sanatçı,	durağan	dünyaya	karşı	olmalıdır.	
Geçmişe ait her şey yaşamı sıradanlaştırdığı, hareketsizleştirdiği için sanatçının bi-
rinci görevi insan yaşamında bir devingenlik yaratmaktır. Bu yüzden Marinetti’ye 
göre sanatçı sokaklarda olmalıdır. İnsanları, makineleri, araçları, doğayı, yaşama 
ait her şeyi gözlemlemeli, hızla değişen dünya ile insan arasındaki ilişkiyi yakından 
takip	ederek	geleceği	etkileyecek	bu	ilişkiye	yön	verebilmelidir.	Sanatçının	temel	
görevlerinden biri de gözlemlerini tüm ayrıntılarıyla gerekirse farklı yollarla, eser, 
söyleşi, konferans vb., toplumla paylaşmalıdır. Olumlu ya da olumsuz paylaşılan 
her şey insan yararına olmalıdır düşüncesindeki fütüristler bir tara�an makineyi, 
teknolojiyi savunurken bir tara�an bu tür mekanik dünyanın insan yaşamı için 
zararlı olacağını söylemeden de duramamışlardır. 

•	 Dünyayı	 kurtaracak	 tek	 aracın	 savaş	 olduğuna	 inanan	 fütüristler	 sanatçıya	 cesur,	
saldırgan olma sorumluluğunu da yüklemişlerdir. Onlara göre, sanatçı savaşçı, yurt-
sever, devrimci ruhlu olmalıdır. Fütüristlerin bu fikri hızlı olup çağa ayak uydurabil-
mek için gerekli gibi algılansa da zamanla bu fikrin katı bir savunucu olmaları fütü-
rizmin sonunu hazırlamıştır. Halk her ne kadar sanat salonları açıp farklı ülkelerden 
sanatçılar	getirerek,	Marinetti’nin	Moskova	ve	St.	Petersburg’da,	Ttalin	ve	Pevsner’in	
Paris’te konuşmalar yapması gibi, fütürizmin yayılmasına katkı sağlamış olsa da sa-
vaş sempatizanlığına tepki göstererek de akımın son bulmasında de etkili olmuştur.

Fütürist şairlerin şiirde dinamik bir yapı yaratmak için tercih ettikleri dil kullanımları hak-
kında bilgi verebilir misiz?

FÜTÜRİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ
Filippo Tommaso Marinetti (1876-1944): İtalyan yazar, şair. Fütürist akımını başlatan 
kişidir. 1909 yılında kaleme adlığı fütürizm bildirgesindeki ilkeleri bağlı kalarak eserler 
vermiş ve tara�ar toplamıştır. Dinamik bir yapı için kurallardan uzak bir di kullandığı 
Mafarka le Futuriste isimli romanı ile dikkat çekmiştir. Eserleri: Le Roi Bombance (Kral 
Şölende), Anti-neutralità (Tarafsızlığa Karşı), Teatro sintetico futurista (Gelecekçi Bire-
şimci	Tiyatro),	Guerra	sola	igiene	del	mundo	(Dünya	Sağlığının	Tek	Koruyucusu	Savaş),	
Futurismo e Fascismo (Gelecekçilik ve Faşizm)

Guillaume Apollinaire (1880-1918): Fransız şair, sanat eleştirmeni. 20. yüzyıl başla-
rında ortaya çıkan sanat akımlarından kübizm, fütürizm, orfizm ve gerçeküstücülük gibi 
akımların gelişiminde katkıları olmuştur. Şiirde kısa ve uyaksız dizeler kullanarak, nokta-
lama işaretlerine yer vermeyerek, kelimeler arasında özgün bağlantılar kurarak üslubunu 
ortaya koyan Apollinaire öykü, şiir, tiyatro türlerinde eserler vermiştir. Kokuşmuş Büyücü 
(şiir), Alkoller (şiir), Kaligramlar(şiir), Dinsiz ve Şurekası (Öykü), Hayvan Öyküleri , Kat-
ledilen Şair(öykü), Teiresias’ın Memeleri (oyun).

2



Batı Edebiyatında Akımlar II72

Giacomo Balla (1871-1958): İtalyan Ressam. Fütürist resmin kurucularındandır. 
Gino	Severini,	Carlo	Carra’nın	yetişmesinde	rol	oynamıştır.	Marinetti	sayesinde	fütüriz-
mi tanıyan ressam fütürist akımın savaş yanlısı olma fikrinden ziyade sanatın devingen 
olması gerektiği fikrinden etkilenmiştir. Bu nedenle seçtiği her objeyi hareketiyle birlikte 
resmederek dinamik ve modern bir eser ortaya koymak istemiştir. 

Gino Severini (1883-1966): İtalyan ressam. Picasso ve Braque gibi kübist ressamlar 
ile	 fütürist	 şair	Marinetti’nin	 etkisinde	 kalan	 Severini’nin	 eserlerinde	 bu	 iki	 akımın	da	
etkileri	görülür.	Severini,	gelecekçilerin	savaş	ve	teknoloji	esas	alan	devingenliğini	kübist	
çizgilerle eserlerine yansıtmıştır. 

Carlo Carra (1881-1966): İtalyan ressam. İtalyan resim sanatının etkili isimlerinden 
olan Carra, fütürizme dinamizmi, hareketi, modernizmi ve teknolojiyi esas alan ilkeleri 
nedeniyle ilgi duymuştur. “Anarşist Galli’nin Cenazesi” isimli çalışması eserlerindeki fü-
türist etkinin tipik bir örneği olarak değerlidir. 

Umberto Boccioni (1882-1916): İtalyan ressam, heykeltıraş: Fütürizmin resim ve 
heykel alanındaki öncüsüdür. Gelecekçi Ressamların Teknik Bildirisi(1910)’ni yayım-
layarak fütürist resmin kuram boyutunu açıklamıştır. Resmi hareket ve dinamizm ile 
modernize etmek isteyen Boccioni, aynı teklifi 1912 yılında kaleme aldığı Gelecekçi 
Heykel Bildirisi’nde heykel sanatı için de yaptığı görülür. Heykel yapmak içim alışılagel-
miş malzemelere yenilerinin eklenmesi gerektiğini söyleyen ressam “Şişenin Uzaydaki 
Gelişimi”	ve	“Uzayda	Sürekliliğin	Benzersiz	Biçimleri”	 isimli	çalışmalarıyla	 fikirlerini	
somutlaştırmıştır. 

Diğer Fütüristler: Valery Larbaud, (1881-1957), yazar, şair, Luigi Russolo (1885-
1947), ressam, müzisyen, Balilla Pratella (1880-1955), müzisyen

Rus Fütürisler
Vladimir Vladimirovic Mayakovski (1893- 1930): Rus yazar, şair. Rus fütürizmi-

nin öncülerindendir. Eserleri: Pantolonlu Bulut (şiir), Omurga Flüt (şiir), Lenin Destanı 
(şiir), Amerika’yı Keşfim (gezi yazıları+şiir), Tahtakurusu (oyun), Banyo (şiir), Lili Brik’e 
Mektuplar. 

David Davidoviç Burlyuk (1882-1967): Rus yazar. Mayakovski ile birlikte çalışarak 
Rus fütürizminin yayılmasına katkı sağlamış isimlerdendir. 

Velimir Vladimiroviç Hlebnikov (1885-1922): Rus şair. Dilbilim öğrenimi görmüş 
olmanın da etkisiyle kendine özgü dil yaratan Hlebnikov bu sayede Rus şiirinin gelişme-
sinde önemli rol oynamıştır. Dili deneyci bir bakış açısıyla kullanan şairin yarattığı alışıl-
mışın dışındaki anlam evreni, kendine özgü kelime dünyası fütürizmin ilkelerine ters gibi 
görünse de diğer fütürist şairlere yol açıcı olması bakımından önemlidir.

LETRİZM (HARFÇİLİK)
Letrizm, Fransızca harf anlamına gelen lettre kelimesinden türetilmiş bir kelimedir. Harf-
çilik anlamına gelen bu kelime edebî bir akımın adıdır. İsminden de anlaşıldığı üzere bu 
akım amacı, şiirdeki yeniliği har�erle gerçekleştirmektir. Letrizm, şiiri kelimeyi değil harf-
leri esas alarak yazmak isteyen, şiirdeki ses organizasyonunun, anlamın/anlamsızlığın ve 
tüm bunların birleşimden doğacak şiire ait duygunun har�erle yakalanabileceğini savu-
nan bir şiir akımıdır. 

Letrizmin Ortaya Çıkışı
Letrizm	ortaya	çıkışı	II.	Dünya	Savaşı	sonrasındadır.	Romen	asıllı	Isodore	Isou’nun	1946	
yılında kurduğu bu akım bir şiir akımıdır. Ortaya çıkış nedeni diğer akımlarla benzer-
dir. Var olana karşı çıkma, reddetme letrizmin başlamasının temel nedenidir. II. Dünya 
Savaşı	sonrasında	Paris’e	yerleşen	Isodore	Isou	şiirde	tüm	dünyayı	etkileyecek	bir	yenilik	



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 73

yapmak istemiş ve “harf olmayan ya da harf olmayacak hiçbir şeyin tinsel olarak da var 
olamayacağını” iddia ederek letrist akımı başlatmıştır. Isou’nun tepkisi var olan her şey-
den ziyade var olanın yanlış yorumlanmalardır. Isou’ya göre anlam kelime ile var olmaz. 
Anlamın belirleyicisi kelimeden önce har�ir. Bu yüzden, Roman şairin tepkisi öncelikle 
kelimeleredir. Şiirde sarsıcı bir yenilik yapmak için öncelikle dilin en küçük biriminden 
başlamak gerekir. Dil ancak bu şekilde çözümlenebilir ve iyi şiir ancak bu çözümlemelerle 
yaratılabilir. Bu yolda dili har�erle yorumlamaya çalışan letristler alfabedeki yirmi dört 
harfi yetersiz bulup alfabeye on dokuz harf daha ilave etmişlerdir. Harf ve seslerle evrensel 
bir dil yakalamak isteyen Isou’nun bu iddialı fikirleri uygulamada çok etkili olamamış ve 
tara�ar toplayamamıştır. 

LETRİST ŞİİRİN İLKELERİ
•	 Gelenekte var olan her şeye karşı çıkmak: Letrist akımın temel ilkesi gelenekte 

var olan her şeye karşı çıkmaktır. Hemen her sanat akımı bir karşı tepki olarak 
doğsa da letristlerin tepkisinin biraz daha kökten bir tepki olduğunu söylemek 
mümkündür. Çünkü onlar var olan kelimelerin anlamlarına dahi şüphe ile yakla-
şarak dikkatlerini harfe ve sese çevirmişlerdir.

•	 Harf ve sese dayalı bir dille şiir yazmak: Letrist şairlerin amacı harf ve ses üzerine 
kurulu bir dil ile uluslar arası bir şiir yaratmaktır. Bu nedenle onlar sadece edebî 
geleneğe değil o güne kadar kullanılan dilin yapısına da karşı çıkmışlardır. Bir dilin 
anlamının ve ruhunun har�erde gizli olduğunu düşünen letristler var olan kelime-
leri ve anlamları yok saymışlardır. Şiirde kelimeler yerine har�er vardır. Yan yana 
getirilen farklı har�er veyahut tekrar edilen har�er büyüklü küçüklü yazımlarıyla 
ve dize kırılmalarıyla şiiri oluşturur. Ortaya çıkan eserin anlamı ya yoktur ya da 
okurun anlayamayacağı kadar kapalıdır.

Aşağıda verilen İlhan Berk’in Paul Klee’de Uyanmak isimli şiirini letrizmin ilkelerinden ha-
reketle açıklayabilir misiniz?

İlhan Berk’in şiirinde letrizmin etkisi için Tarık Özcan’ın “Letrizm(Harfçilik) ve İlhan Berk” 
isimli makalesini okuyabilrisiniz.Tarık Özcan, “Letrizm(Harfçilik) ve İlhan Berk”, Dil Der-
gisi, Ankara Üniversitesi Yay., S.68, Haziran 1998, s. 40-44.

Paul Klee’de Uyanmak

Uyandım çiçek gibi dayanılmaz güzel kızlar
Ad Marginem’den asma köprüler kurmuşlar İstanbul’a
Nehirler, aylar çevirmişler o Ayla’lar, Münibe’ler
Tümü bir uzak denizde A’lar, V’ler, U’larla
Gece sarı bir evde bir iki yaprak evlerinin önünde
Açtı açacaklar dünyamızı açtı açacaklar

Bu denizi Ayla ayaklarını soksun diye getirdim
Bu dünyaları onun için açtım bu balıkları tuttum
Bir sabah çıkmak güneşler, aylar bir sabah çıkmak
Bir ağacı bu evleri sarı ters bir kuşu düzeltmek
Edibe bu sokağı al götür görmek istemiyorum
Edibe bu evleri Edibe bu göğü bu güneşleri Edibe

A’lar V’ler U’larla olmak Paul Klee’de uyanmak
    İlhan Berk, Galile Denizi

3



Batı Edebiyatında Akımlar II74

İlhan Berk’in şiir ve şiir dili hakkındaki görüşleri için El Yazılarına Vuruyor Güneş isimli 
eserini okuyabilirsiniz.

•	 Harf ve seslerle dilde yeni bir anlam evreni yaratmak: Dilde yeni bir anlam ev-
reni yaratacak olan temel öğeler har�er ve seslerdir. Bu nedenle letristler, mevcut 
yirmi dört har�en oluşan alfabeye on dokuz harf daha eklemişler ve bu haliyle 
alfabenin kendilerinden sonra gelecek sanat ve sanatçılara da yol açıcı olacağını 
düşünmüşlerdir. İsidore İsou, dile niçin harf eklediklerini şu cümlelerle açıklamış-
tır: “Ölçüp biçmesini öğrendiğimiz şeylerin dışında hiçbir şeyin var olmadığını 
düşünüyoruz ve işte bu nedenle de ölçülemeyeni, sınırsız olanı hesaplama işine 
koyulduk. (Dizem(ritm) doğaya aykırıdır sözgelimi; çünkü çan, canavar düdüğü-
nün uğultusu, yapraklarda rüzgârın uğultusu, yapraklarda rüzgârın hışıltısı dizeme 
aykırıdır da ondan). Burada gene yalnızca insanın yol ve yöntemini benimsedik. 
Daha sonra, damarları sertleşmiş yirmi dört harfiyle yüzyıllardır kokuşup kalmış 
abeceyi açtık ve karnına on dokuz yeni harfi sokuşturduk. Bizden sonra gelenler 
boşluk bırakmayacak bir biçimde tıkayabilmeleri için de, bağırsakları dışarıda, yarı 
aralık onu orada öylece bıraktık; o zaman yeniden kapanacaktır kendi kendine. Bir 
gizilgüç olarak geleceğin istediği bu abece, dillerin işine yaramasa da, hiç değilse 
bir gün ortaya çıkabilecek sözlere yararlı olabilecektir, tabii yetersizliğimiz onların 
yolunu kapamazsa…”(Emre, 2013)

•	 Anlamı sesle kurmak: Letrist şairler edebi metinlerdeki anlamı kelime ile değil 
seslerle kurmaya çalışmışlardır. Çünkü onlara göre kelimeler ve anlamları mevcut 
dili bozmuştur. Bu nedenle şiirde anlam ve âhenk seslerle, ses taklitleriyle sağlan-
malıdır, Abidin Emre’ye göre(2013), letristlerin dili bu şekildeki çözümleyici tavrı 
“insanlığın tamamen mitos çağına dönüşünü bir özlem haline getirmesi”ndendir. 
Letrist sanatçılar, “İmin, el kol hareketinin, sessel bir değer kazandığı o yitik bütün-
lüğün peşindedir.”

•	 Dadaizm ve sürrealizmin etkisi: Letrizm dadaizm ve sürrealizmin etkisinde kal-
mış bir akımdır. Ancak geleneği reddetme ilkesinde bir etkileşimleri olsa da letrist 
şiirlerin hiçbir anlam ifade etmemesi bu akımı diğerlerinde ayırmıştır. Letristler 
şiirin edebiyatla bağının olmadığı savunmuşlar ve ortaya anlamsız eserler koyarak 
letrizmin sonunu hazırlamışlardır. 

Letristlerin “harf ” esas alarak yenilik yapma nedenini/nedenlerini açıklayabilir misiniz? 
 

LETRİZMİN TEMSİLCİLERİ
Isodore Isou (1925-2007): Romen şair. Eserleri: Les Champs de Force de la Peinture Lett-
riste, Avant- Garde, Paris, 1964 ; Introduction à une Nouvelle Poésie et une Nouvelle Mu-
sique, Paris, Gallimard, 1947; Les Journaux des Dieus, 1950/51

François Dufrêne (1930-1982): 1946 yılında letristlere katılan Dufrêne “ses şiiri (so-
und poetry)”nin öncüsü olarak bilinir. Dilin klasik yapısını kırarak fonetik şiiri yarattığı 
için ultra letrist olarak nitelendirilir. Yayımlanmış bir eseri yoktur. 

4

Isodore Isou



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 75

Gabriel Pomerand (1926-1972):	II.	Dünya	Savaşı	sonrasında	Paris’e	dönen	Pomerand	
burada Isodore Isou ile tanışmış ve Letrizmin kurucularından biri olmuştur.

Maurice Lemaître (1926): Isodore Isou ile 1949 ylında tanışan Lemaître letrizmin ön-
cülerindendir. Resim, müzik, şiir, fotoğraf, heykel ve sinema gibi birçok alanda çalışmalar 
yapmıştır. Hypergraphie-Les Erreurs de Gutaï, Photographies d’avant –garde, Canailles, 
Correspondance Maurice Lemaître eserlerinden bazılarıdır.

 Letrizmin Türk edebiyatında temsilcisi yoktur. Ancak II. Yeni şairlerinden İlhan 
Berk’in bazı şiirlerinde letrizmin etkileri görülür.

Maurice Lemaître hakkında daha fazla bilgi ve letrist şiir ve müzik örnekleri için bkz. http://
www.mauricelemaitre.org/, http://www.mauricelemaitre.org/~pfs/poetry-music/ 

Isidore Isou ve Maurice Lemaître, 
1949



Batı Edebiyatında Akımlar II76

Özet
Fütürizm ve letrizm kavramlarının anlamlarını açık-

lamak

 Fütürizm Fransızca “futur” kelimesinden türetilen, 

Türkçe karşılığı “gelecekçilik” olan akımın adıdır. Baş-

langıçta plastik sanatlarda ortaya çıkmış, sonrasında 

edebiyatı da etkisi altına alarak gelişim göstermiştir.

 Harfçilik anlamına gelen Letrizm, harf anlamına gelen 

lettre kelimesinden türetilmiştir. Edebiyat akımına ad 

olmasının nedeni şiirdeki yeniliğin har�er kullanıla-

rak yapılmasıdır.

Fütürizm ve letrizmin ortaya çıkışını ve gelişim seyrini 

değerlendirmek

 20. yüzyılın değişen siyasi, politik ve ekonomik yapısı 

diğer sanat akımlarında olduğu gibi fütürist akımın 

doğuşunda da önemli etkenlerdir. Özellikle hızla iler-

leyen sanayileşme ve teknolojik gelişmeler fütüristleri 

harekete geçirmiştir. Dünyadaki gelişmelerin gerisin-

de kaldığı düşünülen İtalya’yı canlandırmak ve güç-

lendirmek için ortaya çıkan fütürist akımın düşünsel 

temelinde geleceği makine ve hız ile inşa etme fikri 

vardır. Fütürizmin amacı dünyadaki dinamikleri- 

makine, enerji, hız- çeşitli teknikler aracılığıyla sanat 

eserleriyle buluşturmak ve böylece insanların aktif bir 

rol ile geleceklerini kurgulamalarını sağlamaktır. 

 Letrizmin ortaya çıkışı nedeni, var olana karşı çıkma, 

reddetme gibi ilkelerde diğer akımlarla benzerlik gös-

terse de letrizmin başlamasının temel nedeni II. Dün-

ya	Savaşı	sonrasında	Paris’e	yerleşen	İsodore	İsou’nun	
şiirde yapmak istediği kökten değişimlerdir.

Fütürizmin ilkelerini ve bu ilkeler doğrultusunda or-

taya konan eserleri çözümleyerek fütürizm ile yaşam 

arasındaki ilişkiyi açıklamak

 Fütürizmin temel ilkeleri şunlardır: Hem ekonomik 

hem teknolojik hem de kültürel anlamda çağı yakala-

mak, hız ve enerji temelli eserler vermek, hareketsiz, 

ölü edebiyatı dinamik hale getirmek, sanat eserlerinde 

çeşitli tekniklerle dinamizm yaratıp bunu insan yaşa-

mına dahil etmek, monotonlaşmaya, durağanlaşmaya 

neden olan alışılagelmiş ne varsa hepsinden vazgeç-

mek, geçmişe ait her şeyi yok saymak, “yeni”yi çağın 

koşullarına göre meydana getirmek. 

Letrizmin ilkeleri ile eserler arasındaki bağlantıyı çö-

zümlemek

 Letrizm de geçmişi reddederek ortaya çıkmış bir 

akımdır. Dolayısıyla belirlenen ilkeler bu tavırla doğ-

ru orantılıdır. Letristler var olan edebiyata karşı çı-

karlar. Kelimelere ve anlamlarına karşılık letristlerin 

teklifi har�erle anlam yaratmaktır. Şiirde anlamın 

har�erin farklı kullanımlarıyla da oluşturulabilece-

ğini düşünürler. Har�erle ses organizasyonu sağlayıp 

eserin anlam evrenine katkı sağlamak isterler. Amaç-

ları harf ve ses üzerine kurulu bir dil ile uluslar arası 

bir şiir yaratmaktır.

1

2

3

4



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 77

Kendimizi Sınayalım
1. Aşağıdakilerden hangisi Fütürizmin Türkçe karşılığıdır?

a. Harfçilik

b. Gelecekçilik

c. Dışavurumculuk

d. Gerçeküstücülük

e.	 Simgecilik

2. Fütürizmin ortaya çıkış amacı aşağıdakilerden hangisidir?

a. İtalya’nın geçmişle bağını koparıp geleceğini hazır-

lamak

b. İtalya’nın resim sanatında devrim yapmak

c. İtalya’nın eski dönem eserlerini canlandırmak

d. İtalyan geleneklerini anlatan eserler vermek

e. İtalya sanatını geçmişten geleceğe taşımak

3. Aşağıdakilerden hangisi fütürizmin ilkelerinden biridir?

a. Şiirde ses organizasyonunu kafiyelerle sağlamak

b. Şiirde söz dizimi kuralına bağlı kalmak

c. Şiirde geleneksel kullanım şekillerine yer vermek

d. Şiiri kelimeleri özgürce kullanarak yazmak

e. Şiirde temadan çok sese önem vermek

4. ve 5. sorular boşluk doldurma türündendir.

4. Fütürizmin ilk bildirgesini …………………………….. 

kaleme almıştır.

a. Tristan Tzara

b. Ernst Fischer

c. Filippo Tommaso Marinetti

d. Franz Ka�a

e. Vladimir V. Mayakovski

5. Fütürist şairler geleceğin ……………………………… 

ile kurulacağına inanırlardı.

a. Gelenek

b. Alışılagelmiş şeyler

c. Durağan bir dünya

d. Klasik eserler

e. Devrimci bir sanat

6. Aşağıdakilerden hangisi letrizmin temel kavramların-

dan biridir?

a. Harf

b. Kafiye

c. Anlam

d. İleti

e. Resim

7. Letrizmin kurucusu aşağıdakilerden hangisidir?

a. François Dufrêne

b. Maurice Lemaître

c. André Martel

d. Isodore Isou

e. Gabriel Pomerand 

8. Letrizmin ana hedefi aşağıdakilerden hangisidir?

a. Şiirle resim sanatını birleştirmek

b. Şiirde geleneğe ait unsurlara yer vermek

c. Kelimelerle değil har�erle şiir yazmak

d. Kelimelerin anlamlarını değiştirmek

e. Şiirde dize bütünlüğüne yer vermek

9. Letrizm etkilendiği akımlar ………………… ve 

………………………….dir.

a.	 Sürrealizm,	postmodernizm
b. Klasisizm, realizm

c.	 Sembolizm,	klasisizm
d. Empresyonizm, dadaizm

e. Dadaizm, sürrealizm

10. Letrizmin en önemli eleştiri konularından biri 

…………………………………..

a. Şiirde müziğin rolüdür.

b. Kelimelerin anlamlarının doğru olup olmadığıdır.

c. Şiirde anlamın esas oluşudur.

d. Romanın letrik olup olamayacağıdır.

e.	 Siyaset	ve	şiir	ilişkisidir.



Batı Edebiyatında Akımlar II78

Yaşamın İçinden

Fütürizm Manifestosu (1909)

(…)

1. Tehlikenin şarkısını söylemeyi, enerjiyi ve korkusuzluğu 

alışkanlık haline getirmeyi amaçlıyoruz

2. Cesaret, cüret ve başkaldırı, şiirimizin temel nitelikleri 

olacaktır.

3. Bugüne kadar edebiyat, düşünceli bir hareketsizlik, bir 

esrime, bir uyku içinde oldu. Biz onu saldırgan bir eylem, 

ateşli bir uykusuzluk, yarışçının hızı, ölümcül zıplayış, 

yumruk ve tokatla hizaya geçireceğiz. 

4. Dünyanın ihtişamlılığının yeni bir güzellikle zenginleş-

tiğini ilan ederiz; bu, hızın güzelliğidir. Kaportası şid-

detle soluyan yılanlara benzer büyük borularla süslen-

miş, kükreyerek giden bir yarış arabası, Kanatlı Zafer 

Tanrıçası’ndan daha güzeldir. 

5. Ruhunun mızraklarını Dünya’nın dört bir yanına gönde-

ren direksiyondaki adama ilahiler okuyoruz.

6. Şair kendini gayretkeşlik, görkem be bonkörlükle tüket-

meli, tüketmeli ki temel öğelerin hevesli harlı ateşini üze-

rine çekebilsin.

7.	 Mücadele	 yoksa	 güzellik	 de	 yoktur.	 Saldırgan	 olmayan	
hiçbir yapıt, başyapıt mertebesine yükselemez. Şiir, bilin-

mez güçlere karşı şiddetli bir saldırı gibi yazılmalı, saldırı 

o şiddetli güç insanı bitkin ve bitik düşürene kadar dur-

mamalıdır.

8. Yüzyılların son kalesinde duruyoruz!.. Amacımız 

İmkânsız’ın gizemli kapılarını yerle bir etmekse, o halde 

neden geçmişe bakalım? Zaman ve mekân dün ölmüştür. 

Sonsuz	 ve	 her	 yerde	mevcut	 hızı	 yaratan	 bizler,	 çoktan	
mutlakta yaşamaya başladık bile.

9.	 Savaşı,	 dünyanın	 tek	 temizlik	 olanağı	 olan	 savaşı,	mili-
tarizmi, vatanseverliği, özgürlük savaşçılarının yıkıcı ey-

lemlerini ve ölmeye değer güzel idealleri yücelten bizler, 

kadınları hor görürüz.

10. Müzeleri, kütüphaneleri ve her türlü akademiyi yıkarak, 

ahlakçılık, feminizm ve her türlü oportünist ve işlevselci 

aptallıkla mücadele edeceğiz.

11. Çalışmakla, hazla ve ayaklanmayla heyecanlanan büyük 

kitleler için şarkılar söyleyeceğiz; modern başkentlerde 

devrimin çok renkli ve çok sesli dalgalarının; cephane-

liklerin ve tersanelerin şiddetli elektrik ışığıyla mehtap-

lanarak parlamış gece ö�esinin; dumanlar saçan yılan-

ları yutan açgözlü tren istasyonlarının; bulutlar üzerinde 

dumanlarıyla asılı duran fabrikaların; dev jimnastikçiler 

gibi nehirleri bir ucundan bir ucuna birleştiren, güneşte 

bıçaklar gibi parıldayan köprülerin; u�u koklayan serü-

venci vapurların; tekerlekleri rayları tüplerle gemlenmiş 

dev çelik atlar gibi döven iri lokomoti�erin; pervaneleri 

rüzgârda bayraklar gibi, tezahürat yapan kalabalıklar gibi 

ses çıkaran uçakların zarif uçuşlarının şarkılarını söyle-

yeceğiz.

12. Şiddetli başkaldırımızı dile getiren bu manifestoyu 

İtalya’dan dünyaya duyuruyoruz. Bununla birlikte biz, 

bugün, Fütürizmi kurduğumuzu ilan ediyor, toprakla-

rımızı, profesörlerin, arkeologların, ciceroni’lerin ve an-

tika uzmanlarının kokuşmuş kangreninden kurtarmayı 

istiyoruz. İtalya artık elden düşmeleri pazarlamaktan 

kurtulmalı. İtalya’yı onu mezarlıklar gibi kaplayan sayısız 

müzeden kurtarmak istiyoruz.

 (…)

Kaynak: Filippo Tommaso Marinetti, Le Figaro, 1909

Yargıç Akvaryumu II

ÖNSÖZ

(…)

Bizler, aşağıdaki düzen içinde gördüğümüz yeni yaratış ilke-

lerini ilk ortaya atanlarız:

1.	 Sözcüklerin	 kurulmasını	 ve	 telâffuzunu	dilbilgisi	 kural-
ları bakımından ele almayı bir almayı bir yana bıraktık 

ve har�erde söylemin yönlendirilmesi’nden başka bir şey 

görmemeye	başladık.	Sözdizimini	parçaladık.
2.	 Sözcüklere,	grafik	ve	sessel	özellikleri’ne	göre	bir	anlam	

vermeye koyulduk.

3. Örneklerin ve soneklerin rolünü kabul ettik.

4. Bireysel durumların özgürlüğü adına yazımı reddediyoruz.

5. Adları, sadece sıfatlar yardımıyla değil (bizden önce her 

zaman böyle yapılmıştır), söylemin öteki öğeleri ve hatta 

tek tek har�er ve sayılarla da niteliyoruz ve şöyle düşünü-

yoruz:

a. müsveddeler ve taslaklar da yapıtın ayrılmaz bir par-

çasıdır;

b. yazılı harf, şiirsel itkinin kurucu bir öğesidir;

c. bundan ötürü Moskova’da özyazı, “kendinde yazı” ki-

tapları yayımladık.

6. Noktalama işaretlerini bir yana attık ve böylece ilk olarak, 

sözsel kitlenin rolünü ileri sürdük ve benimsedik.

7.	 Sesli	harfleri	atılımı	belirleyen	zamanlar	ve	mekânlar	ve	
sessiz har�eri de, renk, koku, ses olarak kavrıyoruz.

8. Ritimleri kırdık. Hlebnikov, canlı ve konuşulan dilin şi-

irsel veznini ortaya koydu. El kitaplarında vezin aramayı 

bir yana bıraktık; çünkü, her hareket, şaire, yeni ve özgür 

bir ritm duyurur. 



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 79

9. Başta (David Burliuk) bulunan, ortada yer alan ve dönük 

(Mayakovski) kafiyeler ortaya koyduk.

10. Şairin sözcük dağarcığı zenginliği, onun varlığının haklı 

çıkmasıdır.

11.	Sözcüğün,	 efsane	 yaratıcı	 olduğunu,	 sözcüğün	 efsaneyi	
yaratmak için öldüğünü ve bunu tersinin de doğru oldu-

ğunu düşünüyoruz.

12. Yeni temaların dizginleri elimizde; yararsızın, saçmanın, 

gücü her şeye yeten hiçlikteki gizli şarkısını söylüyoruz biz.

13. Şan ve şerefi küçümsüyoruz; bizden önce bilinmeyen 

duygularımız var

 Biz, yeni bir yaşamın yeni insanlarıyız.

David Burliuk, Elena Guro, Nikola Burliuk, Vladimir Maya-

kovski, Ekaterina Nizen, Victor Hlebnikov, Benedikt Livşitz, 

Aleksei Krutçenykh.

Kaynak: Saint-Petersburg, 1913

PANTOLONLU BULUT (Mayakovski)

	 	 										Senin	İçin,	Lilya
Düşleyen

düşünceler donmuş usunuzda

yağlı koltukların semiz uşakları gibi

tedirgin edip kanlı bir yürek parçasıyla

alay edeceğim öyle yüzsüz, acı dilli.

Moruk sayrılığı aramayın bende, ölümcül

boy vermez tek bir ak saç ruhumda.

Bozguna uğratıp dünyayı bir sesle gücül

geliyorum-kıyak bir genç yirmiiki yaşında

çıtkırıldımlar!

Kemanlara âşık olmak niyetiniz!

aşk istiyor kabalar dümbelek gibi.

Ama tersyüz olabilir misiniz

dudak kesilinceye kadar benim gibi! 

Gelin, öğreteceğim size-

doğru kadın görevliler melekler gibi

patiska giysili, güzelim salonlarda.

Onlar çeviriyor ilgisiz, dudaklarıyla

yemek kitabı sayfalarını ahçı kadın gibi.

İsterseniz-

Bir ten olurum yalnız çatlayan

-başka bir sesle göğün lirinden-

isterseniz-

çelebi ve sevecen olabilirim

-bir erkek değil ama pantolonlu bulut!

İnanmıyorum çiçekli yataklarına Nice’in!

Söylüyorum	düpedüz	övgü	türküleri
hastaneler gibi bayatlık erkeklere

ve yıpranmış kadınlara atasözleri gibi.

Okuma Parçası



Batı Edebiyatında Akımlar II80

Kendimiz Sınayalım Yanıt Anahtarı
1. b  Yanıtınız yanlış ise “Fütürizmin Anlamı ve Amacı” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

2. a  Yanıtınız yanlış ise “Fütürizmin Anlamı ve Amacı” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

3. d Yanıtınız yanlış ise “Fütürist Edebiyatın İlkeleri” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

4. c  Yanıtınız yanlış ise “Fütürizmin Doğuşu” konusunu 

yeniden gözden geçiriniz.

5. e Yanıtınız yanlış ise “Fütürist Edebiyatın İlkeleri” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

6. a Yanıtınız yanlış ise “Letrizm (Harfçilik)” konusunu 

yeniden gözden geçiriniz.

7. d Yanıtınız yanlış ise “Letrizm (Harfçilik)” konusunu 

yeniden gözden geçiriniz.

8. c Yanıtınız yanlış ise “Letrist Şiirin İlkeleri” konusunu 

yeniden gözden geçiriniz.

9. e Yanıtınız yanlış ise “Letrist Şiirin İlkeleri” konusunu 

yeniden gözden geçiriniz.

10. b Yanıtınız yanlış ise “Letrist Şiirin İlkeleri” konusunu 

yeniden gözden geçiriniz.

Sıra Sizde Yanıt Anahtarı
Sıra Sizde 1

Nazım Hikmet’in Sanat Telakkisi isimli şiiri şairin fütürist 

etkiyle yazdığı şiirlerinden biridir. Şiirin teması, insan yaşa-

mını kolaylaştıracağı düşünülen makinelerdir. Şiirde geçen 

demir, demir ray, demir beygir, asma köprü, demir putrel 

kelimeleri şairin materyalist bakış açısını yansıtan kelime-

lerdir. Nazım Hikmet, insanın mutluluğu için makinenin 

ve teknolojik gelişmelerin önemli olduğunu “demir beygir” 

olarak imlediği tren ile anlatmaya çalışmıştır. Ayrıca şairin, 

şiirde geçen tren-at karşılaştırmasıyla geçmişi eleştirdiği gö-

rülür. Şiir bu özellikleriyle fütürist akıma örnek olabilecek bir 

yapıya sahiptir.

Sıra Sizde 2

Fütürist şairlerin bildirgelerinde de özellikle vurguladıkları 

ilkelerden biri eserde şekil ile hareketi eşzamanlı kullanmak-

tır. Bu teknik, hem ressam hem mimar hem de şairlerin kul-

landığı bir tekniktir. Çünkü onların amacı yaşamın enerjisini 

insana aktarmaktır. Şairler bu nedenle eserlerinde kelimeleri 

özgürce kullanmışlar ve böylece içerik ile anlatılanı oku-

ra daha etkili bir biçimde iletmeye çalışmışlarıdır. Şairlerin 

bu amaçla, kelimeleri söz dizimi kuralına aykırı bir biçimde 

bir araya getirdikleri, kelimelerin har�erini büyüklü küçük-

lü yazdıkları, ses tekrarları yaptıkları, kelimeleri dize içinde 

rastgele hecelerinden ayırdıkları, noktalama işaretlerini kul-

lanmadıkları, otomatik yazıdan faydalandıkları görülür. 

Sıra Sizde 3

İlhan Berk Türk edebiyatının önemli bir dönemi olan II.Yeni 

şiirinin temsilcilerindendir. II. Yeni şiirinin Türk şiirinin ge-

lişim seyrinde dikkate değer bir rolü vardır. Çünkü II.Yeni 

Türk şiirinin klasik yapısını büyük oranda değişimine neden 

olmuştur. II. Yeni şiiri kelime dünyası, dış yapısı, somuttan 

soyuta kayan anlam evreni ile Türk şiirin gelişiminde rol 

sahibidir. İlhan Berk bu anlamda tipik bir II. Yeni şairidir. 

Şiirlerindeki anlam kapalılığı, imge yoğunluğu, kelime kul-

lanımlarındaki farklı tercihleri bunun kanıtıdır. Berk’in Paul 

Klee’de Uyanmak isimli şiiri şairin sıra dışı üslubuna örnek 

olabilecek şiirlerinden biridir.

İlhan Berk bu şiiri sürrealist ressam Paul Klee’nin “Ad Margi-

nem” isimli tablosundan etkilenerek yazmıştır. Şiirde yaşadı-

ğı ortamdan hoşnut olmayan insanın hikâyesi anlatılmakta-

dır. Bu kişi yaşadığı yerden uzaklaşmak istemektedir. Çünkü 

bu mekân onu huzursuz etmektedir. Etrafındaki güzel kızları, 

Ayla’yı, Edibe’yi, yaşam belirtisi olan güneşi, ayı, balıkları ve 

dünyayı bırakıp giderek mutlu olacağını düşünür. Gitmek is-

tediği ye Paul Klee’nin eserleridir. Gerçeküstüsü ressam olan 

Paul Klee’nin eserlerindeki atmosferin ve oradaki nesnelerin 

kendisini mutlu edeceğine inanır. İlhan Berk’in A’lar, V’ler, 

U’lar şeklinde sembolize ettiği bu varlıklar gerçekte var mı-

dır, kimi ya da neyi sembolize etmektedirler belirsizdir. Let-

rizmin har�erle yarattığı anlamsı/kapalı yapı İlhan Berk’in 

şiirine de yansımıştır. 

Sıra Sizde 4

Letristlerin “harf ”i esas alarak yenilik yapmak istemelerinin 

birçok nedeni vardır. Asıl neden geleneğe karşı çıkmaktır. 

Letrist şairler kelimelerin anlamlarından dahi şüphe ettikleri 

için onları yok saymışlar ve kendilerine özgü anlam evreni 

yaratmak amacıyla har�eri kullanmışlardır. Ayrıca uluslar 

arası bir dil ve şiir yaratmaya çalışan letristler, har�erle öz-

gün bir üslup yakalamak istemişlerdir. Harf kullanarak ye-

nilik yapmalarının bir diğer nedeni de anlamı ses ile kurma 

tercihleridir. 



3. Ünite - Fütürizm, Letrizm 81

Yararlanılan ve Başvurulabilecek
Kaynaklar
Aliyazıcoğlu,	Ö.	(2010).	Fütürizmin	Sahne	Tasarımına	Getir-

dikleri. Yedi, DEÜ GSF Dergisi, 4, 7-28.

Antmen, A. (2014). Sanatçılardan Yazılar ve Açıklamalarla 

20. Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar,	İstanbul:	Sel.
Aytaç, G. (2003). Genel Edebiyat Bilimi,	İstanbul:	Say.	
Batur, E. (2002). Modernizmin Serüveni, İstanbul: YKY.

Berk, İ. (1982). Galile Denizi, İstanbul: Adam.

Çetişli, İ. (2008). Batı Edebiyatın Edebî Akımlar, Ankara: 

Akçağ.

Emre, A. (2013). Letrizm (Harfçilik). Türk Dili Dergisi Yazın 

Akımları Özel Sayısı, 310-313.

Ergüven, A. (2002). Vladimir Mayakovski Yaşamı, Sanatı, 

Şiirleri, İstanbul: Berfin.

Göker, C. (1982). Fransa’da Edebiyat Akımları, Ankara: An-

kara Üniversitesi Dil Tarih Coğrafya Fakültesi.

İnal, T. (2013). Gelecekçilik, Türk Dili Dergisi Yazın Akımla-

rı Özel Sayısı, 241-255.

Kantarcıoğlu,	S.	(1993).	Edebiyat Akımları ve Temel Metin-

ler, Ankara: Gazi Üniversitesi.

Karaalioğlu,	S.K.	(1971).	Edebiyat Akımları, İstanbul: İnkı-

lap ve Aka. 

Özcan, T. (1998). Letrizm (Harfçilik) ve İlhan Berk, Dil Der-

gisi, 68, 40-44.

Ran, N.H. (2013). Bütün Şiirleri, İstanbul: YKY.

Türk Dili Dergisi Yazın Özel Sayısı. (2013). Ankara: TDK.



4
Amaçlarımız

Bu üniteyi tamamladıktan sonra;

Sürrealizmin alt yapısını oluşturan siyasi ve sosyal yapıyı tanımlayabilecek,

Sürrealizmin temelinde yatan felsefi ve psikolojik disiplinleri belirleyebilecek,

Akımın estetik özelliklerini sıralayabilecek,

Akımı diğer edebi akımlardan ayırt edebilecek

bilgi ve becerilere sahip olabileceksiniz.

Anahtar Kavramlar

 

•	 Gerçeküstücülük
•	 Üst-Gerçekçilik
•	 Sürrealizm

•	 Otomatik	Yazım	
•	 Manifesto

İçindekiler






Batı Edebiyatında Akımlar II Sürrealizm

•	 GİRİŞ
•	 SÜRREALİZMİN	GELİŞİM	SÜRECİNDE	
SİYASİ	VE	KÜLTÜREL	ORTAM

•	 YIKICI	BİR	AKIM:	GERÇEKÜSTÜCÜLÜK	
VE	ONUN	KISA	TARİHİ

•	 SÜRREALİZMİN	İLKE	VE	NİTELİKLERİ	
•	 GERÇEKÜSTÜCÜLÜK	SANATIN	HER	
ALANINDA

•	 SÜRREALİZMİN	ÖNEMLİ	TEMSİLCİLERİ

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II



GİRİŞ
Sürrealizm (Fr. surréalisme) kelimesi dilimize “gerçeküstücülük” olarak çevrilmiş ve genel 
kabul görmüştür. Bazı edebiyat bilimcileri ise “üst-gerçekçilik” ya da “gerçekötecilik” kar-
şılıklarını önerirler. Gerçeküstü çevirisinin, morfolojisinden dolayı gerçek dışılık, saçma-
lık gibi anlamlara geldiğini; oysa sürrealizmin, gerçeğin bir başka biçimi olarak bir başka 
gerçekliği ifade ettiğini öne sürerler. 

20. yüzyılın ilk çeyreğinden itibaren resim, şiir ve sinema gibi sanatın pek çok alanına 
yayılma imkânı bulmuş olan sürrealizm, kısa soluklu gibi görünse de yarattığı güçle etkisi 
uzun süren bir akım olmuştur. Günümüzde de sanatçıların teknik düzeyde hâlen sürrea-
lizmin olanaklarından yararlandığı görülmektedir. 

Sürrealizm, salt aklın, rasyonalizmin boğduğu insanlığın bir haykırışı olarak kendisi 
de bir psikiyatrist olan André Breton (1896-1966) tarafından kuramlaştırılır. Yakından 
takip ettiği Sigmund Freud (1856-1939)’un psikanalitik kuramını ve görüşlerini benim-
seyen Breton, Freud’un özellikle bilinçaltına dair görüşlerinden beslenir ve bu kaynağı 
edebiyata aktarmak ister. Breton geleneksel sanat ve onun statükocu yapısına bir başkaldı-
rı niteliğinde 1924’te ilkini, 1930’da ikincisini yayımladığı sürrealist manifesto ile birlikte 
sanatla yapmak istediği, sürrealizmin ne olduğu, sanatın toplum hayatı içindeki işlevi gibi 
konuları ortaya koyar. Ünitede bu fikirler ayrıntılarıyla incelenecektir. 

Her edebiyat akımının oluşum süreci, birtakım siyasi, sosyal ve kültürel şartların so-
nucudur. Neoklasisizmin Rönesans, romantizmin ivmelenişinin Fransız Devrimi ile ilin-
tisi düşünüldüğünde sürrealizmin de tıpkı kendisinden önceki bu akımlar gibi dayandığı 
siyasi ve sosyal temellerin var olduğu görülecektir. Diğer tara�an romantizm, realizm, 
sembolizm akımları salt estetik değişimler değildir. Bunların mevcut siyasal konjonktüre 
karşı bir tavrı da vardır. Sürrealizmin niyeti de onlarda olduğu gibi bir öncekini sadece 
salt estetik kaygılarla yıkmak değildir. Unutulmamalıdır ki edebî akımların gelişmesinde 
estetik sebeplerden çok siyasal sorunlar vardır ve bu anlamda ideolojilerin aslında biçim-
leri belirlediğini söylemek gerekir. Ülkenin ya da dünya siyasetinin gidişatından duyulan 
huzursuzluk, yeni söylemlere ihtiyaç yaratır. Bu bakımdan sürrealizm de aslında Birinci 
Dünya Savaşı ile birlikte zirvesine ulaşan rasyonalizmin, milliyetçiliğin ve mevcut zihniyet 
dünyasının karşısında bir başkaldırıdır. Dolayısıyla sürrealizmin çıkış sebeplerini daha 
iyi anlayabilmek için yüzyılın başındaki Avrupa’nın siyasi panoraması ile işe başlamak 
gerekir.

Sürrealizm



Batı Edebiyatında Akımlar II84

SÜRREALİZMİN GELİŞİM SÜRECİNDE SİYASİ VE KÜLTÜREL 
ORTAM
Uzun süren Orta Çağ (Skolastik Dönem)’ın ardından Batı, önce Rönesans’la, sonrasın-
da, 17. ve 18. yüzyıllarda Aydınlanma Çağı ile aklı ve bilimi yaşamın merkezine almaya 
başlamıştır. Bunu coğrafi keşi�er ve Sanayi Devrimi, doğal bir sonuç olarak takip eder ki 
hepsinin neticesinde Batı ile Doğu arasındaki zenginlik ve medeniyet uçurumu gittikçe 
artmıştır. Batılı ülkeler, özellikle feodalizmin sona ermesi ve Sanayi Devriminin gerçek-
leşmesinin ardından kendi aralarında bir güç ve iktidar savaşına girmiştir. Ülkelerin sa-
nayileri geliştikçe hammadde ihtiyaçları artmış, hammadde ihtiyacı ise bu ihtiyacın kar-
şılanabilmesi için girişilen sömürgecilik faaliyetlerini doğurmuştur. Paradoksal biçimde 
bu erken dönem kapitalizmi Batı’nın dünyaya egemen olmasını da sağlamıştır. Maddî güç 
beraberinde kültür ve medeniyet olarak da Batı’nın üstün olduğu izlenimi yaratmıştır. 
(Durum hâlâ aynıdır.) Batı ise medeni olarak kendisini “öteki” olarak gördüğü topluluk-
lardan üstün gördüğü için onlar üzerinde egemenlik kurabileceğini düşünmüş ve emper-
yalist politikalarını böylelikle meşrulaştırmaya çalışmıştır.

19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren sömürgecilik ve emperyalizm ciddi tırmanışa 
geçer. 20. yüzyılın başına, Birinci Dünya Savaşı’nın arifesine gelindiğinde dünyanın ne-
redeyse dörtte biri başta İngiltere olmak üzere Almanya, Belçika ve İtalya gibi devletle-
rin sömürgesi hâline gelmiştir. En çok sömürgeleştirilen coğrafya Afrika gibi görünür. 
Osmanlı’nın “Düvel-i Muazzama” olarak adlandırdığı bu büyük emperyalist devletler, bi-
lindiği üzere 93 Harbi’nden sonra Osmanlı topraklarını da pay etmeye başlar.

Önce ticari amaçlarla kurulan bu sömürge imparatorlukları, bir müddet sonra sö-
mürgeleştirdikleri ülkelerin yer altı ve üstü kaynaklarını yağmalamakla kalmaz; sömür-
gelerinin üretim, tüketim ve yaşam alışkanlıklarını değiştirerek onları da kapitalizm 
sürecinin içine dâhil ederler. Bir noktadan sonra dünyada neredeyse Batı devletlerinin 
bir şekilde sömürgesi hâline girmemiş devlet kalmayacaktır. Zayıf bir ülke en azından 
siyaseten de olsa bu güçlerden birisinin yanında yer almak ya da ittifak kurmak mecbu-
riyetindedir.

Sömürgecilik süreci sırasında Avrupa, ringde rakibinin zayıf anını tartan bir boksör 
gibidir. Bu yüzden Birinci Harbe kadar birkaç savaş dışında birbirleri ile büyük çaplı sa-
vaşlara girişmemişlerdir. Ne var ki Alsace-Lorraine sorunu zaten gergin olan Fransa-Al-
maya ilişkilerinin daha da gerilmesine yol açar. Asıl sorun ise emperyalist faaliyetleri ile 
gittikçe güçlenen Avrupa ülkelerinin bu sömürge yarışında diğerinden bir adım daha öne 
geçebilme çabasıdır. Bu yarışta İngiltere açık farkla öndedir, Almanya ise İngiltere’ye göre 
epey geride kalmıştır. Artık yükselen değer milliyetçiliktir ve savaşın çıkması için sadece 
bir bahaneye ihtiyaç kalmıştır. Bu bahane de Avusturya tahtının veliahdı Ferdinand’ın 
28 Haziran 1914’te bir Sırp milliyetçisi tarafından Saraybosna’da öldürülmesi olacaktır. 
Bu olay sonunda ittifaklar belirlenecek ve büyük devletler, sömürgelerini de dâhil ede-
rek, Avrupa’da başlayıp dünyaya yayılacak olan, tarihin o güne kadar gördüğü en büyük 
savaşlarından birine tutuşacaktır. 1914’te başlayıp 1918’de biten ve dokuz milyona yakın 
insanın öldüğü bu savaş sonunda Almanya, Rusya, Avusturya-Macaristan ve Osmanlı gibi 
büyük imparatorluklar da ortadan kalkacaktır.

Birinci Dünya Savaşı ile yeni devletler kurulmuş ancak Avrupa yeniden bir nizam 
almış gibi görünse de yaklaşık yirmi sene sonra patlak verecek olan II. Dünya Savaşı’nın 
sebepleri bertaraf edilmemiştir. Birinci Dünya Savaşı’nı yaratan sebeplere artan milli-
yetçilik cereyanları ve 1917 Rus Devrimi’nin etkileri de eklenince bu defa 50 milyondan 
fazla insanın yaşamını yitirdiği tarihin en büyük savaşının patlak vermesi kaçınılmaz 
olacaktır. 



4. Ünite - Sürrealizm 85

Sürrealizm işte tam bu iki savaşın arasında, milliyetçiliğin ırkçılık boyutuna uzandığı 
bir dönemde ortaya çıkmıştır. Almanya’da Adolf Hitler (1889-1945)’in, İtalya’da Mussolini 
(Benito Amilcare Andrea, 1883-1945)’nin başı çektiği faşist rejimler, Avrupa’yı ve o güne 
kadar savundukları değerleri allak bullak etmiştir. Sürrealizm insanoğlunu bu kötü duru-
ma getiren değerlerden, bu gerçeklerden kaçıştır. 

Birinci Dünya Savaşı’nın yarattığı trajik, kaygılı, çoğu zaman umut kırıcı ortamda, her 
çağda olduğu gibi insanoğlu, varoluşuna yeni bir anlam ve çekidüzen vermek ister. Savaşın 
ve bunalımların ardından yeni bir hümanizma, yeni bir edebiyat ve estetik anlayışı gelir. 
Bu defa da öyle olur. Dönemin sanatçılarının bazısı çağdaş teknolojinin yıktığı gelenek-
sel değerleri korumak, eskiyi yeniden canlandırmak ister, bazısı da yıkıntı hâlindeki bir 
uygarlık içinde, eskiden, geleneksel olandan tümüyle kopar. Ne var ki, eski değerlere bağ-
lananlarla yeni değerler ve yeni bir dünya yaratma eylemine girişenler arasında “organik” 
farklılıklara karşın, temelde kesin ayrılıklar yoktur. Dünya görüşleri ve eylem biçimleri ne 
olursa olsun hepsi de ortaklaşa olarak trajik ögenin yanında toplumsal ögeyle de ilgilen-
mek gereğini duyuyorlardı (İnal, 198, 268). Fütürizm de dadaizm de işte bu yönde sanat 
akımlarıdır ve dadaizmin yerini alacak sürrealizm de “denizin diplerinden gökyüzüne, bir 
ülkeden ötekisine uçakla, trenle, gemiyle giden radyo, televizyonla dünyanın her köşesine 
giren savaşlar gören, bu eski Avrupa ülkesinin insanlarını (XIX. Yüzyılın ikinci yarısı) 
yeniden eski düş dünyalarına bırakacak” (İnal, 198, 268) bir sanat akımı olmuştur.

Sanatın toplumu değiştirme ve yönlendirme gücü vardır. Elinden geldiğince toplu-
ma yön vermeye gayret eder. Ancak sanatçılar mevcut yapıyı değiştiremediklerini fark 
ettiklerinde, içinde bulundukları realiteden kaçmak isterler: Romantiklerin zamandan ve 
mekândan kaçışları gibi, Servet-i Fünûncuların egzotik ülkelere kaçma isteği ya da inzi-
vaya çekilmeleri gibi… Sürrealistlerin ise yukarıda da belirtildiği üzere nesnel dünyanın 
anlamsızlığından, trajikliğinden, kaosundan kaçtıkları yer, insanın iç dünyası, bilinçaltı ve 
düşleri olur. André Breton’un Freud’un psikanalitik görüşleriyle beslenmesi, ona böyle bir 
kaçış imkânı tanımıştır. Dolayısıyla sürrealizmin en önemli dinamiği olan bilinçaltının ne 
olduğunu bilmek akımı daha iyi anlamamızı sağlayacaktır. 

Sigmund Freud, Psikanaliz ve Bilinçaltı
Psikanalizin kurucusu Sigmund Freud’un din, aşk, cinsellik, insanın gelişimi, ölüm vb. 
hakkındaki kuramsal görüşleri, kendisinden sonra psikiyatrinin yanı sıra diğer disiplinle-
ri de derinden etkilemiştir. Sanat ve edebiyat da bu etkiden payını almıştır.

Freud, Psikanalize Giriş Dersleri (1933)’nde son dönemlerdeki bilimsel gelişmelerin 
yüzyıllardır kendisine hayran olan insanın bu hayranlığını sarstığını dile getirir. Bunlar-
dan biri dünyanın evrenin merkezi olmayıp hayallere sığdırılması zor genişlikteki bir koz-
mik sistemin küçük bir parçacığı olduğunu öğrenişidir. Biri de insanın megolamanisine 
en yaralayıcı darbeyi indiren, “egoya kendi mülkünün bile efendisi olmadığını ve zihninde 
bilinçdışı olup bitenler hakkındaki kıt bilgiyle yetinmesi gerektiğini kanıtlamaya çalışan 
günümüzün psikoloji araştırmalarıdır” (Muckenhoupt, 2000, 9). 

Freud, ilkin yakın arkadaşı ve meslektaşı Josef Breuer (1843-1925)’le beraber hipnoz 
durumundaki hastaların geçmişte kendilerini etkileyen olayı anımsamalarını ve bozuk-
luğa sebebiyet veren andaki şoku, yeniden canlandırıp hastaya duygularını dışa vurma 
imkânı sağlamakla işe başlar. Hastanın olayın şokunu yeniden yaşayıp hipnozdan çıkışına 
“boşalma” diyen ikili, bu yönteme dair kuramsal çalışmalarını İsteri Üzerine İncelemeler 
(1895) adıyla yayımlar. Freud, Breuer’le yollarını ayırdıktan bir müddet sonra çalışmaları-
nı kendi başına sürdürür ve bu defa nevroz kökenli bozuklularda cinsellikle ilgili kaygıla-
rın yattığı tezi ile ilgilenir. Geleneksel hipnozla tedaviyi de bırakarak psikanalize geçer ve 
serbest çağrışım yöntemiyle hastalarını keşfe çalışır. 

Sigmund Freud (1856-1939)



Batı Edebiyatında Akımlar II86

Serbest çağrışım, hastanın kendi hâline bırakılıp aklından geçenleri anlamlı ya da an-
lamsız, uygun ya da değil, önemli ya da önemsiz fark etmeksizin sıralamasını sağlamak-
tır. Böylelikle problem ortaya çıkacaktır. (İleride sürrealistlerin buna benzer bir yöntemi 
kullandıklarını bir anlamda Freud’un hastaları gibi davrandıklarını göreceğiz.) Freud, 
kişiliğin gelişiminde çok önemli rol oynayan hatta ruhsal bozukluklara sebebiyet veren 
bu unutulmuş anıların bilince çıkmasını engelleyen gücü “direnme”, sarsıntının ardından 
olayın unutulma sürecini ise “bastırma” olarak adlandırır. Bu bakımdan bastırılan şey-
ler insanın ahlâkla bağdaşmayan arzularıdır ama her ne kadar bastırılırlarsa bastırılsınlar 
yanlış davranış, unutkanlık ya da düşler vasıtasıyla bir şekilde bilinç düzeyine çıkarlar. 
Düşünürün bu konudaki eseri de Rüyalar ve Yorumları (1900) olacaktır. Freud daha son-
ra nevrozlu kişilerin gösterdikleri bozuklukların kaynağının çocukluk dönemi olduğu ve 
bunların çoğunun da cinsellikle ilgili birtakım olayların neticesinde gerçekleştiği ile ilgili 
çalışmalar yapar. Ardından psikanalitik kuramını antropoloji ile de birleştirerek insanoğ-
lunun ortak davranış kodlarını tespite çalıştığı Uygarlığın Huzursuzluğu (1930) eserini ka-
leme alır. Freud burada Eros’un insanlığı libidoda bir araya getirmeye çalışmasına karşın, 
ölüm içgüdüsünün bunu engellediğini iddia eder. Bu anlamda aslında Eros “id”, ölüm de 
“süperego”dur. Peki, “bilinç, bilinçaltı” ve “id, ego ve süperego” nedir?

Bilinç, algıların ve bilgilerin zihinde duru ve aydınlık olarak izlenme süreci olarak tarif 
edilebilir. Bilinçaltı ise insanın -bilincinde olmadığı hâlde- davranışlarını etkileyen ruhsal 
durumdur. Yukarıda da belirtildiği gibi Freud’a kadar insan, “bilinç” düzeyinde kavran-
mıştır. Oysa Freud, davranışlarımızı belirleyen temel dinamiklerin bilinçaltında yattığını 
iddia eder.

Freud, ruhsal aygıtı, üçe ayırır: İd, ego ve süperego.
İd kısaca dürtüsel ilkel benliktir. Bilinçdışı alanı ifade eder ve hazzın doyumu ilkesine 

göre çalışır. Yüzbinlerce yıldır, insan var oldukça değişmeyen birtakım dürtüleri vardır. 
Kişiden kişiye değişmeyen cinsel arzuları, libidoyu, hayatta kalma, tehlikeden kaçınma 
ve şiddet dürtüsünü kapsayan “id”, insan ruhunun en ilkel parçasıdır. Her ne kadar in-
sanların bir içgüdüsünün olup olmadığı tartışmalı bir konu olsa da “id” insandan insana 
değişmeyen arzuları içerdiği için, içgüdüsel bir mekanizma olarak değerlendirilebilir. İd, 
dürtüsel istekleri doğrultusunda hazza hemen ulaşmak ister. Bilinçdışı bir alan olduğu 
için, dış dünyanın “ahlâk, töre, normlar, günahlar vb.” baskıları onu etkilemez. Dürtülerin 
tatmin edilmesi temel amaçtır ve amacına ulaşmak için “ego”yu zorlar. Fakat doyumsuz ve 
sonsuz arzuları frenleyen bir mekanizma vardır: o da “süperego”dur. Süperegoya geçme-
den egonun ne olduğuna ve işlevine bakmak gerekir.

İnsan doğduğu andan itibaren kendisini en azından anne, babadan oluşan bir çevrede 
bulur ve bu çevre yaşı ilerledikçe genişler. Çevrenin ise yüzlerce yıldır deneyimleyerek 
yaşamını kolaylaştırdığına inandığı, kendince doğru olduğunu düşündüğü bir değerler 
sistemi vardır. İnsan bebekken bile her istediğinde mamaya ulaşamayan bir varlık ola-
rak, büyümeye başladıkça henüz çocukluğundan itibaren hazza ulaşmada dış dünyanın 
kendisini sınırladığını fark eder. Bu durumda egoyu oluşmaya başlar ve buradaki temel 
ilke gerçekliktir. “İd”deki sonsuz arzu, gerçeklik duvarına çarpmıştır ve kendisini frenleyip 
düzenlemek zorundadır. Böylelikle dış dünya ile uyumlu bir birliktelik kurabilecektir.

Dış dünya ile uyumlu birlikteliği sağlayabilmek içinse egoya düşen görevler vardır. En 
genel ifadeyle bu, ilkel arzular ve sonsuz haz arayışı ile dış dünyanın gerçekleri, kuralları, 
değer ve normları arasında denge kurmaktır. Bunun için egonun algılarının açık olması 
gerekir. Öncelikle dürtülerinin, ardından dış dünyanın gereklerinin farkında olmalıdır. 
Ondan sonra ise ulaşmak istediği nesneye dış dünyayı huzursuz etmeden (çalmadan, gasp 
etmeden vs.) ulaşmanın yollarını bulması gerekir. Yani id ile süperego arasında bir köprü-
dür, ikisini dengeleyen benliktir.

Bilinçaltı kelimesi dilimizde 
“şuuraltı” ve “tahteşşuur” 
kelimeleri ile de karşılanır.



4. Ünite - Sürrealizm 87

Süperegoya gelince, bu da toplumsallaşan egonun bir parçasıdır. Bir diğer ifadeyle üst-
benliktir. Bilindiği üzere insanoğlu tabiattaki en acımasız ve bencil varlıklardan biridir. 
İnsanın yavrusu ise -elbette doğası gereği- sadece ağlayarak nesneye (mama, emzik, anne 
memesi vs.) ulaşabilen nadir varlıklardandır. Bu bakımdan doğduğu andan itibaren haz 
ilkesi devrededir. Üzerinde “mama istemek ayıp”, “emzik emmek yasak” gibi birtakım 
baskılar yoktur. Ancak anlamaya ve toplumsallaşmaya başladığı andan itibaren en yakın 
çevresince uyarılmaya başlar. Oyuncağını arkadaşı ile paylaşmayan çocuk, babasının “o da 
seninle paylaşmaz” dediği anda aslında toplumsal kuralların içine girmiştir. Bu bakımdan 
sonsuz haz ilkesini devam ettiremeyeceğini de öğrenmeye başlar. İleriki yaşlarda da haz 
ilkesini devam ettirmek istediği her noktada anne, baba, genişleyerek öğretmenler vb. onu 
frenleyecektir. Bir noktadan sonra ise frenleyiciler ortadan kalksa da bireyin onlar yokken 
de toplumsal normlar çerçevesinde davranmaya başladığı görülür. 

Kısacası Freud, insanın bilinen küçük fiziksel özellikleri karşısında bilinmeyen sonsuz 
iç dünyasına yolculuğa çıkmıştır. Bu yolculukta insanın hür iradesi ile yaptığını zannettiği 
şeylerin aslında pek çoğunun bilinçaltında oluştuğunu ve toplumlarınsa birtakım meka-
nizmalarla insanların bilinçaltlarını yönlendirdiğini keşfetmiştir.

Freud’un sürrealizm için nasıl bir gerçeklik alanı açtığı ortada: oldukça geniş bir evren. 
Diğer tara�an Freud’un sanatçıları yaratma edimi içine sürükleyen dürtünün ne olduğuna 
dair görüşleri de vardır. Bunları bilmek sürrealistleri daha iyi anlamamıza yarayabilir.

Sanatçıların neden sanat icra ettikleri, neden şairlerin şiirler yazdığı, ressamların re-
simler yaptığı, hatta ilkel insanları düşünürsek bu insanların neden mağaralara resimler 
yaptığı, sıradan insanların da bilim adamlarının da yıllarca ilgisini çekmiştir. Kimi antro-
pologlar bunun tamamen pragmatik olduğunu ve doğayı taklitle başladığını iddia etseler 
de her ne olursa olsun ilkel insanların da tamamı bu faaliyetlerin içine girmez. İçlerinden 
sadece birkaçı mağaralara resimler yapar ya da yaban hayvanlarını taklit ederek gösteriler 
yapar. Bu azınlığın dürtüsü nedir?

Freud, yaratma eylemi ile nevroz arasında bir ilişki kurar. İnsanların birtakım istekleri, 
itileri vardır (Yukarıda bahsettiğimiz id), ama toplum içinde yaşadıklarından dış gerçek-
liğe uymak (süperego) zorunluluğunu duyar ve bu isteklerini serbestçe tatmin edemez, 
aksine bastırmaya örtmeye bakarlar. Ama ister cinsel alanda ister başka bir alanda ol-
sun bu itilerden, isteklerden vazgeçmek çok zordur. Bundan ötürü insan gerçek hayatta 
kavuşamadığı bu zevkleri, hayal kurma yoluyla elde etmeye çalışır. Böylece gerçeklik il-
kesinin sözünü geçiremediği bir hayal dünyasında insan en gizli arzularını tatmin eder. 
Çoğunlukla cinsel ya da kendini başarılı, kuvvetli ve yüksek görmekle ilgili isteklerdir 
bunlar. Bu hayal kurma eylemi aşırı kaçar, normal sınırları aşarsa ruh hastalığı için ortam 
hazırlanmış demektir. Freud’un sanat kuramında, bu hayal kurma eylemi ile sanatçının 
yakın ilişkisi vardır. Sanatçı da bir ruh hastasına yakın sayılır. O da gerçek dünyada tatmin 
edemediği isteklerle doludur. Onur, zenginlik, ün kazanmak, yükselmek ve kadınların 
sevgisini elde etmek ister ama bu zevklere ulaşma araçlarından yoksundur. Böylece o da 
özlemi yerine getirilmemiş herhangi biri gibi gerçeklikten uzaklaşarak bütün ilgisini ve 
libidosunu isteklerinin hayal dünyasında yaratılmasına aktarır. Bu da kolayca nevroza yol 
açabilir (Moran, 1999, 151-152).

Sürrealizmin geliştiği ortam ve Freud’un sanatın bir kaçış alanı olduğu tezi düşünül-
düğünde, sürrealistlerin kaçmak istedikleri o kadar çok şey vardır ki kaçtıkları yer de ola-
bildiğince gerçeklik duvarının ön tarafı olacaktır.



Batı Edebiyatında Akımlar II88

YIKICI BİR AKIM: GERÇEKÜSTÜCÜLÜK VE ONUN KISA TARİHİ
Yukarıda kısaca belirlediğimiz Birinci Dünya Savaşı ve onun yarattığı toplumsal ve siyasi 
ortam, insanlar üzerinde nasıl olumsuz bir etki bıraktıysa, duygulanım seviyelerinin yük-
sek olduğunu bildiğimiz sanatçıları çok daha derinden etkilemiştir. 1914-18’in yarattığı 
trajik ortam, gerçeküstü akımın kurucularında mevcut siyasi ve kültürel ortamı meyda-
na getiren değerlere karşı bir tiksinti oluşturmuştur. Aynı psikolojik altyapı gerçeküstücü 
akımdan önce dadaizmin de yıkıcı kimliğini belirlemiştir. Bu bakımdan gerçeküstücülüğü 
dadaizmin bir devamı ya da yeniden dirilişi gibi görebiliriz. 

Tristan Tzara (1896-1963) ile özdeşleşip bütünüyle yıkıcı ve muhalif olan, geleneksel 
sanata karşıyken sanata ve hatta kendine bile karşı olmakla sonlanan macerasında “dada”, 
en büyük mirasını gerçeküstü akıma bırakmıştır. Bu miras da akılcılığı yadsımak ve karşı 
sanat oluşturmaktır. Gerçeküstü akımsa ondan devraldığı mirası daha sistemli ve uzun 
soluklu bir hâle getirecek ve estetize edecektir. Gerçeküstü akımın estetik alt yapısını ha-
zırlayan bazıları küçük çaplı da olsa başka akımlar da vardır. Bunlar arasında ünanimizm, 
sentetizm, fütürizm öne çıkanlardır. 

Gerçeküstücülüğün estetik ve ideolojik temelleri dadaizmle sınırlı değildir. dadaizm-
den çok daha önce bir marjinal olarak nitelendirilebilecek Marquis de Sade (1740-1814), 
Gerard de Nerval (1808-1855), Comte de Lautréamount (Isidore Ducasse, 1846-1870), 
Arthur Rimbaud (1854-1891) gibi kendileri de marjinal yaşamlar sürmüş ve çeşitli akım-
ların etkisinde kalmış yazar ve şairler vardır. Sürrealist resmin de arkasında oneirik ya-
pıtlarıyla Hieronymus Bosch (1450-1516), Francisco Goya (1746-1828), Marc Chagall 
(1887-1985) gibi aşina olunmayan, gerçekdışı görsellikler sunan ressamların çalışmaları 
vardır.

Resim 4.1

Max Ernst, 
Arkadaşlarla Randevu 
(1922). Resimdekiler, 
soldan sağa ön sıra: 
René Crevel, Max 
Ernst (Dostoyevski’nin 
dizinde oturan), 
�eodor Fraenkel, 
Jean Paulhan, 
Benjamin Péret, 
Johannes �. 
Baargeld, Robert 
Desnos. Arka sıra: 
Philippe Soupault, 
Hans Arp, Max 
Morise, Ra�aele 
Sanzio, Paul Eluard, 
Louis Aragon, André 
Breton, Giorgio de 
Chirico, Gala Eluard.

Kaynak: abcgallery.
com



4. Ünite - Sürrealizm 89

Dadaizmin felsefesini belirleyen temel çıkış noktası burjuva ideolojisine ve milliyetçi-
liğe karşı olmalarıdır. Breton bunlara daha çok özgürlük talebini ekler. Sosyalizmin, anar-
şizmin ve tam da bu sıralarda gerçekleşen (Ekim 1917) Rus Devrimi’nin Breton üzerinde 
etkisi olmuştur. Yine yozlaşmış ve çürümüş mevcudun karşısında Marksizm, yükselen bir 
değer olarak iki cihan harbi arasında ciddi bir alternatif oluşturmaktadır. Hatta dönemin 
pek çok muhalifinin Marksizmi ilk seçenek olarak gördüğü bilinen bir şeydir. Fas Savaşı 
(Rif Savaşı, 1920-1926) emperyalist Batı’ya karşı, yine Batı’nın sanatçılarını sosyalizm ça-
tısı altında toplanmaya sevk eder. Gerçeküstücüler de bu cephenin içinde yer alırlar. Başta 
Aragon, Breton ve Eluard olmak üzere Gerçeküstücülerin birçoğu Fransız Komünist Par-
tisine üye olurlar. Hatta Breton, ileride üzerinde ayrıntılı bir biçimde duracağımız İkinci 
Gerçeküstücülük Bildirgesi’nde diyalektik materyalizmi kabul ettiğini dile getirecek ve “Le 
Surréalisme au Service de la Révolution” (Gerçeküstücülük Devrimin Hizmetinde) adlı bir 
de dergi kuracaktır. Bu dönemde Breton özellikle Troçki’ye yakınlık duymaktadır. Ancak 
hiçbir zaman bir ideolojiye topyekûn kendisini adamaz.

Gerçeküstü akımın kurucusu ve lideri olacak André Breton’un 1920’de Paris’e gelen 
Tristan Tzara ile temas kurması, ondaki dönüşümü ivmelendirecektir. (Breton’un nihilist 
görüşlerinden etkilendiği Jacques Vaché (1895-1919) ve 1917’de ölümünden hemen önce 
tanıştığı Apollinaire etkisi de unutulmamalıdır) Breton ve yakınındaki birkaç arkadaşı 
Tzara’nın yapmak istediği şeyleri benimserler. Benimsedikleri Dada dinamiklerinin ba-
şında, Batı uygarlığının idealleştirdiği vatan vb. kurumların bir yana bırakılıp özgürlüğün 
ve başkaldırının şarkısını söylemek vardır. Düşüncenin ağızda oluştuğuna inanan ve her 
türlü geleneksel sanat biçimine karşı olan Tzara’nın akımı, modern sanata frotaj, fotomon-
taj, kolaj gibi teknikler armağan etmiştir. Tzara ve Breton’un araları 1922 senesinde açılır 
ve yolları ayrılır. Breton, Tzara’nın anarşist nihilizmini temelsiz bulur. Bu nihilizmin dola-
yısıyla Dadaizmin sonunun olmadığına inanmaya başlar ve yapıcı başkaldırıyı tercih eder. 

Tuğrul İnal gerçeküstü şiirin ipuçlarının henüz dadaizm sa�asında verilmeye başlan-
dığını ifade eder. Aklın denetimi olmaksızın bilinçaltının kendiliğinden dışlanmasını be-
nimseyen iki düşünce akımı arasında ciddi benzerlikler tespit eder ve gerçeküstücülüğün, 
dadaizmin Fransa’da görülen bir yansıması olduğunu öne sürer. İki akım da insanlık du-
rumunun trajik ağırlığını duyarak insansal durumları fizyolojik ve anlıksal bir bağlamla 

Resim 4.2

Bosch’un “Zevk 
Bahçesi” triptiğinin 
burada görünen 
bölümü gibi, 
bilinçaltının karanlık 
görüntülerini 
aksettiren, sürrealist 
resmin erken öncüsü 
birçok eseri vardır.

Kaynak: wikipedia. 
org

Oneirizm: Uyanıkken düş görme; 
oneirik ise rüyalarla ilgili olan 
anlamındadır.

André Breton (1896-1966)



Batı Edebiyatında Akımlar II90

ortaya koymuşlardır. Dadaizmle gerçeküstücülüğün başlangıçtaki ortaklıkları noktasında 
-Fransız yazar- Ribemont-Dessaignes (1884-1974) “Pre Dome” adlı yazısındaki yadsıma, 
başkaldırma, özgürlük konusunda gerçeküstücülüğün ilgi alanına giren her şeyin dadaizm-
de de var olduğu tespitini hatırlatır (İnal, 1981, 269). Ancak bu noktada, gerçeküstücülü-
ğün dadaizmden farklı olarak nihaî amacının yıkmak olmadığını, yıkmanın ardından yeni 
önerilerle yeniden yapmanın esas olduğunu hatırlamak gerekir. Birinci Dünya Savaşı yıl-
larında ve sonrasında doğmuş hemen bütün akımlarda geleneksel değer, yöntem ve estetik 
ölçülere karşı çıkma ve yıkıcılık zaten ortak bir özelliktir. Ayrıca dadaizmin anlaşılma gibi 
bir kaygısı yokken gerçeküstücülük ortak özlerin keşfi üzerinden anlaşılmak ister. Tam da 
bu nedenle dadaizm’in otomatizmi tesadüfî iken, gerçeküstücükteki otomatizm, bilincin, 
törelerin, süperegonun kontrol edemediği alandaki ruhsal (psişik) ortak özlere dayanır. 

Gerçeküstücülük terimi ise -akımdan daha önce- kısa yaşamına rağmen yüzyılın ba-
şındaki öncü akımların neredeyse hepsinin içinde yer almış olan Guillaume Apollinai-
re (Wilhelm Apollinaris de Kostrowitzky, 1880-1918) tarafından ilk defa sarf edilmiştir. 
Sanatçının 1917 yılında ölümünden bir yıl önce sahnelenen “Les Mamelles de Tirésias” 
(Teiresias’ın Memeleri) adlı oyununu tarif ederken “gerçeküstü” terimini kullandığı bilinir. 

Breton ve Soupault’un birlikte yazdıkları yukarıda da adı geçen, ilk gerçeküstü yapıt 
olan Les Champs Magnétiques (Manyetik Alanlar) 1920’de yayımlanır. Gerçeküstücülüğün 
kamuoyunda dikkat çekmesi ise, Andre Breton’un 1922 yılında sanatta yeni arayışların 
hâlini ve geleceğini belirlemek adına toplamak istediği, -uluslararası bir kongre düzen-
leme- niyetine kadar geri götürülebilir. Değerlendirme içine aldığı sanat akımları kendi-
sinden önceki kübizm, fütürizm ve dadaizmdir. 1922 itibarıyla daha önceden kendisiyle 
beraber olan, Littérature adlı dergiyi çıkardıkları Louis Aragon (1897-1912) ve Philippe 
Soupault (1897-1990) gibi isimlerin yanına Max Ernst (1891-1976), Paul Eluard (1895-
1952), Benjamin Peret (1899-1959), Robert Desnos (1900-1945), René Crevel (1900-
1935)’in başı çektiği çağın önemli sanatçıları dâhil olur. Littérature dergisi bu dönemde 
seslerini duyurdukları dergidir. 

Dada etkisiyle sanatsal faaliyetlerine başlayan ve gelenek dışı bir edebiyatla tanışan, he-
men hepsi yirmili yaşlardaki bu gençler, Freud kuramını açımlarken bahsettiğimiz “ruh-
sal otomatizm” tekniğinden yola çıkarak otomatik yazı yöntemleriyle deneysel çalışmalar 
yapmaya başlar. Rüyaların, düşlerin, fantezilerin ve en temelde bilinçaltının gerçeküstü 
dünyasının imgesini oluşturma çabasındadırlar. Geleneksel edebiyatta -her ne kadar şiir 
tarafından bozulsa da- söz dizimi kurallarına belirli ölçüde uyma durumu vardır. Oysa 
bu genç şairlerin mısralarında sözcükler rastlantısal bir biçimde bir araya gelmiş gibiydi 
ve dolayısıyla her defasında okuyucusunu şaşırtmaktaydı. Bu da ruhsal otomatizmin bir 
sonucu olarak âdeta akla gelenin kaleme alınması gibi bir şeydi. 

1924 yılında Breton Birinci Sürrealist Manifestoyu, 1930 yılında ise ikinciyi yayım-
lar. İkinci bildiri artık sürrealizmin bir tara�an dağılma sürecine girdiğinin de işaretidir. 
Sürrealizmin dağılma sürecinde çatışma daha çok politik meselelerden çıkar. Çünkü sür-
realizmin sınırları yıkma felsefesinin karşısında Breton’un meylettiği sosyalizm güdümlü 
(engagé) bir sanat öngörmektedir ve bazı temsilciler bu yönde tartışmaların içine girecek-
lerdir. Komünist Parti sanatı bir propaganda aracı olarak görürken, sürrealistler için sanat 
bağımsız olmak zorundadır ve sınırları olamaz. Sürrealizme göre sanat insanı özgürleşti-
ren en önemli kurumken diğer cephe için sanat, belirli bir sınıfın (proletarya) çıkarlarına 
hizmet etmelidir. Breton her ne kadar sosyalizme meyletse de akımın politikanın içinde 
olmasına karşıdır. Gerçeküstücü bazı sanatçılar siyasi, sanatsal ya da kişisel çeşitli sebep-
lerden dolayı Breton tarafından bu sırada gruptan çıkarılacaktır. Örneğin Antonin Artaud 
(1896-1948), Robert Desnos (1900-1945) topluluktan ayrılırlar. Daha önce de zaten gü-
dümlülük konusundaki tartışmanın ardından Pierre Naville ayrılmıştır.

“Gerçeküstücülük yok edicidir, 
ama yalnızca hayal gücümüzü 
sınırlayan kelepçeleri yok eder.” 
(Salvador Dali)



4. Ünite - Sürrealizm 91

1930’lardan itibaren akımın ileri gelenleri Breton’un yanında Louis Aragon, Pierre 
Unik ve Paul Eluard’dır. Yine Louis Bunuel, René Char ve belki de en önemlisi Salvador 
Dali de Breton’un etrafındadır. Breton, 1939’da Eluard’la birlikte L’immaculée Conception’u 
yayımlar. Bu sırada gerçeküstücülükten çıkarılan üyeler Un Cadavre (Bir Kadavra) adlı bir 
yergi yayımlar. 

Breton 1933’e kadar çıkacak dergisinde (Gerçeküstücülük Devrimin Hizmetinde) gerçe-
küstücülük, devrim ve başkaldırıyı sentezlemeye çalışır. Ancak her zaman sanatçının ba-
ğımsız olması gerektiğini düşündüğü için kısa süre sonra Sovyet komünizmine bütünüyle 
bağlanan Louis Aragon’la ve ardından Paul Eluard’la yollarını ayırır.

1935’te yayımladığı Position Politique du Surréalisme (Gerçeküstücülüğün Siyasî 
Konumu)’nda sanatçının bağımsızlığı tezini işler. 

1935’lerden sonra gerçeküstücü sanatçılar çeşitli dergilerde resimlerini ve yayın faali-
yetlerini sürdürürler. Bunlardan öne çıkanı Minotaure dergisidir. Bu aynı zamanda akımın 
artık daha geniş bir sanatsal çevreye ulaşmaya başladığını göstermektedir. Breton Kanar-
ya Adalarında, İsviçre’de konferanslar verir. II. Dünya Savaşı’nın patlak vermesi ise çoğu 
Fransa’da toplanan bu sanatçıların dünyanın çeşitli ülkelerine dağılmasına sebep olur. Bir 
müddet ülkesinde kaldıktan sonra Breton Amerika’ya gider. Amerika’ya gidenler arasında 
Dali de vardır. Breton burada Gerçeküstücülüğün Üçüncü Bildirisi Les Prolégoménes a un 
Troisiéme Manifeste du Surrealisme ou Non- (Gerçeküstücülük’ün Üçüncü Bildirisine Giriş 
ya da Değil)’u yayımlar. 1946 Mayıs’ında Paris’e geri döner. 

Breton’a göre Fransa’da olduğu gibi Amerika’da da “şiir üretiminin büyük bölümü”, te-
mel itici güç olan “şaşırtma” dan yoksundur. Esasen Devinim ve özgürlüğün işlevi olan 
aşma gücünün üstünde durulmalıdır. Bu açıdan Reverdy, Picabia, Péret, Artaud, Arp, 
Michaux, Prévert, Char ve Césaire öykülenemez örnekçelerdir. 1947’de ilkel büyüden esin-
lenerek oluşturulmuş bir dizi yapıtın gösterildiği Paris’teki gerçeküstü sergi, gelenlerin ço-
ğunu allak bullak etmiştir (Duplessis, 1991, 20-21).

Resim 4.3

Belleğin Azmi, Dali. 
1931.

Kaynak: wikipedia.org



Batı Edebiyatında Akımlar II92

1957’de Breton’un L’art Magique (Büyülü Sanat)’ı yayımlanır ve Breton ölümüne ka-
dar (1966) dergicilik faaliyetlerine devam eder. 1982’de Aragon, 1983’te Bunuel ve Niro, 
1989’da Dali ve 1990’da da Soupault ölür. Gerçeküstücülerin eserleri bugün hâlâ sergilen-
mekte ve okunmaktadır. 

Kısaca sürrealizmin tarihsel sürecine ve serüvenine baktıktan sonra, bildiriler üzerin-
den akımın ne yapmak istediği üzerinde durmaya başlayabiliriz.

Sürrealist Bildirgeye (Manifesto) Doğru
Gerçeküstücü sanatçılar için temel amaç, bilincin ötesine bir yolculuğa çıkarak bilinç öte-
sini keşfetmek ve insanın asıl gerçekleri olan arzuların, korkuların, kaygıların, endişelerin 
dünyasını imajlara dönüştürmektir. 1924 yılına gelindiğinde akımın sözcüsü konumunda-
ki Andre Breton, -daha önce Apollinaire’in kullandığı terimi ödünç alarak- “Manifeste du 
Surréalisme” (Gerçeküstücülük Bildirgesi)’ni hazırlar. Şimdi gerçeküstücü akımı daha iyi 
anlamak için manifestoda André Breton’un savunduğu düşünceleri biraz açımlayabiliriz.

Sürrealist Manifesto Dünya Edebiyat tarihinin en önemli bildirgelerinin başında gelir. Peki, 
Sürrealizm’den önce bildirge yayımlamış başka akımlar var mıdır?

Gerçeküstücülük Bildirgesi (Manifeste du Surréalisme)
Andre Breton 1924 tarihli ilk bildirgeye mevcut insan zihniyetini tahlille işe başlar. Top-
lumun kendi değerleri çerçevesinde bireyi ne şekilde sınırladığından bahseder. Buna göre 
çocukluğunu geçirdikten sonra insan artık ruhen ve bedenen sürekli dikkatini vermesini 
talep eden zorunlu bir pratik gerekliliğe aittir. Hareketlerinden hiçbiri taşkın, fikirlerinden 
ise hiçbiri cömert veya ileriye yönelik olmayacaktır. Breton’un, insanın çevreyle iletişime 
geçince kendisini de sınırlamaya başladığına dair görüşü, Freud’un süperego olgusudur 
aslında. O zaman insan bu sınırları, duvarları nasıl yıkabilir? Breton, manifestoda bunun 
için insanın elindeki en büyük silahın hayal gücü (muhayyile) olduğunu öne sürer. Hayal 
gücünü tutsaklaştırmaksa insanın kendi öz varlığındaki mutlak adalet duygusuna ihanet 
etmektir. Yalnızca hayal gücünün kendisine olabileceklere dair bir imada bulunduğunu 
belirtir. Bu yüzden de muhayyilelerinin genişliği ile suçlanmamalarından dolayı deliliğin 
keyi�i bir şey olması gerektiğini düşünür. Bu yüzden de sanrılar, yanılsamalar ve türevleri 
önemli zevk kaynakları olmalıdır. Ancak delilik korkusu sıradan insanı hayal gücünü ge-
liştirmekten alıkoyar. 

Hayal gücünün engellenmesi, insanı sıradanlaştırdığı gibi yazarları da sınırlayarak sı-
radanlaştırır. Buna göre Breton, geleneksel edebiyatın aynı biçim içerisinde (benzer yapı-
lar, olay örgüleri, tasvirler, karakterler vb.) devamlı bir surette eser vererek tek tipleştiğini 
ve bir noktadan sonra yazarın tutkularının şiddetli şekilde kısıtlanması ile son bulduğunu 
düşünür. Yazarın kısıtlanması ise onu aynı fasit daire içinde eser vermeye sevk edecektir. 
Orijinal bir ürün ortaya koyamayacaktır. “İzninizle, bu odanın ve bunun gibi pek çoğunun 
tasvirini görmezden geleceğim” (Breton, 2009, 12). Roman kahramanları için de benzer 
bir durumun söz konusu olduğuna inanan Breton, bir kahramanın her ne kadar eylemleri 
ve tepkileri abartılsa da değiştirme ve standardın dışına çıkma kabiliyetine ulaşamayaca-
ğını ve imalat ürünü insan tipi olarak kalacağını düşünür. Bunun için nesnel mantık bağ-
larından kurtulmak gerekir. Nesnel mantık bağlarından kurtulmaksa aslında süperegodan 
da kurtulmaya başlamaktır. 

Manifestonun ilerleyen bölümlerinde günümüzde (maalesef) hâlâ ve her şeye rağmen 
mantığın saltanatı altında yaşadığımızı, oysa bu çağda mantıksal yöntemlerin ikincil öne-
me sahip problemleri çözmek için kullanılabileceğini dile getiren Breton, rasyonalizmin 
yalnızca doğrudan deneyimimizle bağlantılı gerçekleri dikkate almamıza izin vereceğini 

1



4. Ünite - Sürrealizm 93

belirtir. Uygarlık ve ilerleme bahanesiyle, doğru ve yanlış şekilde batıl ya da hayal ürünü 
olarak adlandırılabilecek her şeyi zihnimizden çıkarıp atmayı başardık. Kabul edilen dav-
ranış kalıplarına uygun olmayan herhangi türden bir doğruluk arayışı da yasaklanmıştır. 
Tam da bu noktada Sigmund Freud’un keşi�eri devreye girmiştir -ki Breton şükran duy-
mamız gerektiğini belirtir- ve bundan sonra kendimizi en özet hâlindeki gerçeklerle sınır-
landırmamamıza gerek yoktur ve sürrealizm bu sınırların arkasından doğacaktır. Hayal 
gücü varlığını yeniden hissettirecek, haklarını yeniden talep edebilecektir. 

Breton’a göre Freud, çok doğru bir şekilde eleştirel melekelerini rüyalar üzerinde 
yoğunlaştırmıştır. Aslında ruhsal faaliyetin hatırı sayılır kısmını oluşturan bu olgunun, 
günümüzde hâlâ ihmal ediliyor oluşu, kabul edilebilir bir şey değildir. Çünkü rüyalarda 
geçen sürelerin toplamı ile nesnel dünyada yaşadığımız zamanların toplamı düşünüldü-
ğünde rüyalarda hiç de azımsanmayacak bir zaman ve dünya yaşamaktayız. Oysa normal-
de insan nedense rüyaları gerçek zamanının içine açılmış sadece bir parantez olarak gör-
mektedir. Kısacası Breton rüyaları önemli bir yaşam ve deneyim alanı olarak görmektedir. 
Rüyaları önemsemesinin gerekçelerini şöyle dile getirir:

Faaliyet gösterdikleri sınırlar dâhilinde rüyalar sürekli olduklarına dair her türlü kanıtı sun-

makta ve örgütlenme belirtileri göstermektedir. Yalnızca bellek rüyalardan alıntı yapma, ge-

çişleri görmezlikten gelme ve bize rüyanın kendisinden çok bir dizi rüyayı resmetme hakkını 

kendisine mal etmiştir. Aynı şekilde, herhangi bir anda eşgüdümü isteğe bağlı olan gerçeklikler 

hakkında yalnızca belli belirsiz bir fikre sahibizdir. Asıl dikkate almaya değer olan ise hiçbir 

şeyin bize rüyanın oluşturulduğu öğelerin daha geniş bir kapsamdaki dağınıklığını peşinen 

kabul etme olanağı tanımamasıdır. Bundan, prensipte rüyayı dışarıda bırakan bir formüle göre 

söz etmek zorunda olduğum için üzgünüm. Acaba ne zaman uyuyan mantıkçılarımız, uyuyan 

felsefecilerimiz olacak? (Breton, 2009, 15-16).

 
Breton rüyanın önemine dair görüşler ileri sürerken, rüyanın insandaki potansiyeli 

ortaya çıkardığını özellikle vurgular. İnsan rüyada öldürebilir, daha hızlı uçabilir ve ca-
nının istediği gibi sevebilir. Ölse bile ölülerin arasında tekrar dirilebilir. Bu yüzden bu 
potansiyele eğilmek gerekir. 

Rüya ve gerçeğin birbirinin zıttıymış gibi görünmesine rağmen gelecekte her ikisinin 
de sürreellikte birleşeceğine inanan Breton, masalsı olan her şeyin hatta sadece masalsı 
olan şeylerin güzel olabileceğini iddia eder.

Andre Breton “Sürrealist Manifesto”da sürrealizmin başat tekniklerinden biri olan 
“otomatik yazım” tekniğinin de nasıl ortaya çıktığını hikâye ederek anlatır. Burada sözü 
Breton’a bırakmak daha iyi olur:

Bir akşam uykuya dalmadan önce bilincimin onayladığı üzere o sırada içinde bulunduğum 

olaylarla görünürde herhangi bir ilişkisi olmadan bana gelen tuhaf bir cümleyi o denli net ola-

rak algıladım ki tek bir sözcüğünü dahi değiştirmek olanaksızdı, ama buna karşın herhangi bir 

ses belirtisinden yoksundu; bana son derece ısrarcı gibi gelen bir cümle, cüretkâr şekilde ifade 

etmem gerekirse adeta pencereye vuran bir cümle. Bunu gelişigüzel şekilde not aldım ve cüm-

lenin yaşayan doğası dikkatimi çektiği sırada konudan uzaklaşmak üzere hazırlanıyordum. 

Gerçekten de bu cümle beni hayrete düşürmüştü: Ne yazık ki tam olarak hatırlamama rağmen, 

şuna benzer bir şeydi: “Pencereyle ikiye bölünmüş bir adam var”, fakat bedeninin eksenine 

dikey olarak inen bir pencereyle yarısına kadar ayrılmış hâlde yürüyen bir adamın silik görsel 

imgesi de cümleye eşlik ettiğinden herhangi bir belirsizlik sorusu söz konusu olamazdı. En kü-

çük şüphe gölgesine yer bırakmaksızın gördüğüm şey, uzaydaki bir pencerenin dışına sarkan 

adamın basit bir canlandırmasıydı. Ancak bu pencere adamla birlikte başka biçimlere girdiğin-

den, oldukça ender rastlanan türden bir imgeyle karşı karşıya bulunduğumu fark ettim ve tek 



Batı Edebiyatında Akımlar II94

aklıma gelen, bunu şiirsel yapı malzemelerime katmak oldu. Ona bu gücü vermemle beraber, 

gerçekten de ardından aralarında sadece kısa duraklamalar bulunan, beni daha bile az şaşkına 

çeviren ve kendi kendime uyguladığım kontrolün bana yanıltıcı gelmesine yol açacak kadar 

rastgele oldukları izlenimini veren bir cümleler silsilesi gelmişti; tek düşünebildiğim şeyse, içim-

de kaynayan bitmek tükenmek bilmez kavgaya bir son vermekti… (Breton, 2009, 25-27).

Geniş bir çerçeveden bakınca, Breton’un bu keşfi ile beraber sürrealizmin, modern 
şiirin imajinatif yapısının zenginleşmesi noktasında ne denli etkili olduğu görülecektir. 
Tam burada bir hatırlatma yapalım. Türk şiirinin 1950’lerden sonra gelişen İkinci Yeni 
Hareketinin de anlamsızlıkla suçlanan pek çok şiirinin imaj yapısı, tıpkı Breton’un yuka-
rıda bahsettiği gibi uzak anlam alanlarının serbest çağrışım yoluyla bir araya getirildiği 
imgelerden oluşan şiirlerdir. 

Metnin devamında Breton, düşüncelerinin öylesine çabuk ve kendiliğinden geldiğini, 
bütün gücünü harcamasına rağmen yeterince çabuk yazamadığını ve bir sürü ayrıntıyı ise 
unuttuğunu belirtir: “Çağlayanın arkası hâlâ kesilmemişti; tümüyle, işlediğim konunun 
içindeydim, sözler sanki kalemimden öylesine dökülüveriyordu”. 

Şair, bu yöntemi borçlu olduğu kişinin Freud olduğunu önemle belirtir. O sıralarda 
kendisi de bir doktor olan Breton, Freud’un yöntemiyle meşguldür ve hastalarına da bu 
yöntemi uygulamaktadır. Hastalarına olabildiğince hızlı bir şekilde herhangi bir müdaha-
le olmaksızın bir monolog ortamı hazırlayan Breton, kendisi de sanatta bu yöntemin be-
nimsenmesi gerektiğine ikna olur. “İkiye bölünmüş adam” hakkındaki cümlesinin kendi-
sine gelme şeklinden başka bir şeyi daha keşfeder ki o da düşüncenin dile ve kaleme karşı 
koymak zorunda olmayışıdır. Bu keşfini daha sonra yakın arkadaşı Phillippe Soupault’a 
açacak ve bu onunla birlikte bu yönde çalışmalar yapacaklardır.

Birinci günün sonunda –kendi tabiriyle bu şekilde yazmanın kolaylığı sayesin-
de- yaklaşık elli sayfalık bir metin ortaya koyup birbirlerine okurlar. Sonuçta iki şairin 
yazdıklarının arasında şaşırtıcı derecede benzerlikler ortaya çıkar. “Aynı fazlalıklı yapı, 
benzer nitelikli eksiklikler, olağanüstü bir şevk yanılsaması, bol miktarda hissiyat… çok 
özel bir pitoresk nitelik ve farklı farklı yerlerde güçlü bir komiklik etkisi”. Metinlerin 
arasındaki fark ise Breton’a göre mizaçlardan kaynaklanır. Soupault’u kimi yerlere başlık 
koymakla suçlar ama kendisinin bazı bölümlere rötuş yapma isteğine karşı çıkmasını ise 
çok olumlu bulur. Çünkü rötuş yapmaya başladığımız anda metin düzene ve dolayısıyla 
sınırlara girmeye başlıyor demektir. Yine bu metnin de bu tip metinlerin de şiirsel olarak 
ifade edersek bizi derinden etkileyen tarafı her şeyden çok aşırı derecedeki anlık saçmalık 
düzeyidir. 

Breton, Soupault’un metnine başlık koymak istemesine kızarken, düzeltme yapmak iste-
mesini ise olumlu karşılar. Bunun sebebi düzenin otomatik yazımı sınırlandıracağına olan 
inancıdır. Sürrealist şiiri takip ettiğini bildiğimiz ve Sürrealizm gibi geleneksel olan ne varsa 
yıkmak hedefiyle ortaya çıkan Garip Hareketi içinde de “Ön söz” konusunda böyle bir tartış-
ma çıkar. Acaba bu tartışma nedir?

Sürrealizm ifadesini de -kendisine sürrealizmin izinden gidiyor izlenimi veren- Gu-
illaume Apollinaire’den Soupault’la beraber ödünç aldıklarını hatırlatır. Bu terimi daha 
önce de belirtildiği gibi aktarmayı arzuladıkları bu yeni katıksız ifade modelini adlan-
dırmak için kullanırlar. Breton bu noktada önemli bir şey hatırlatır. O da her ne kadar 
Apollinaire’den bu kelimeyi alsalar da onun kullandığı anlamı genişlettikleridir. Hatta Bre-
ton eğer Gerard de Nerval tarafından Filles de feu’deki ithaf yazısında kullanılan “süper-
natüralizm” sözcüğünü devralsalardı daha isabetli bir iş yapmış olacaklarının altını çizer. 

2



4. Ünite - Sürrealizm 95

Bir tara�an da Nerval’in bizim de yukarıda hatırlattığımız gibi ruh akrabaları olduğunu 
ekler. Kanıt için de manifestoya ondan bir metin koyar. Tam burada sürrealizm kelimesini 
kullandıkları için eleştiride bulunanlara, her şeyden evvel kelimeyi kendilerinin çok özel 
bir bağlamda kullandığını hatırlatır ve bir sürrealizm tarifi yapar. Manifestoda geçtiği şek-
liyle tarif şu şekildedir:

SÜRREALİZM, (isim). Kişinin, düşüncenin gerçek işleyişini sözel, yazılı ya da başka herhangi 

bir şekilde ifade etmeyi seçtiği katıksız ruhsal otomatizm. (felsefe, özdevim). Estetik veya ahlaki 

kaygılardan arınmış olarak, mantık tarafından uygulanan hiçbir kontrolün geçerli olmadığı, 

düşüncenin kendini ortaya koyduğu bir düzlem.

ANSİKLOPEDİ. Felsefe. Sürrealizm, daha önceleri ihmal edilmiş birtakım çağrışım biçimle-

rinin fevkalade gerçekliğine, rüyaların mutlak kudretine, tarafsız düşünce oyunlarına yönelik 

inancı esas alır. Diğer tüm ruhsal mekanizmaları ilk ve son olarak yıkma ve hayatın temel 

sorunlarını çözümlemek adına bunların yerine kendisini koyma eğilimindedir. Aşağıda adı 

geçenler MUTLAK SÜRREALİZM eylemlerinde bulunmuştur: Aragon, Baron, Boi�ard, Bre-

ton, Carrive, Crevel, Déelteil, Desnos, Eluard, Gérard, Limbour, Malkine, Morise, Naville, Noll, 

Péret, Picon, Soupault, Vitrac.

Breton Isidore Ducasse (Comte de Lautreaumont), Dante ve Shakespeare’nin de ken-
dilerinden önce sürrealist birtakım ögeler kullandıklarını ekler ve bir anlamda böylelikle 
köksüz olmadıklarına da işaret etmiş olur. Diğer tara�an kendilerinden önceki yukarıdaki 
gibi isimlere bir dipnotla Uccello, Seurat, Moreau, Picasso gibi ressamları -Picasso’yu biraz 
ayrı tutarak- ekler ve bunların taammüden sürrealist olmadıklarını, eserlerinde zaman 
zaman sürrealist izlere rastlandığını belirtir. 

Birinci Manifesto ile ilgili son olarak Manifestonun “SİHİRLİ SÜRREALİST SANA-
TIN SIRLARI- Yazılı Sürrealist eser veya ilk ve son taslak” bölümüne bakalım. Andre 
Breton, bu bölümde sürreel bir eser ortaya koymak için sağlamamız gereken motivas-
yonu dile getirir. Şairin önerilerini dikkate alarak sizler de bir metin oluşturmayı deneye-
bilirsiniz:

Kendinizi, zihninizin kendisi üzerinde yoğunlaşmasını olanaklı kılabilecek kadar uygun bir 

konumda yerleştirdikten sonra, yazma malzemelerinin size gelmesini sağlayın. Olabildiğince 

pasif veya alıcı bir ruh hâline geçin. Dehanızı, yeteneklerini ve başka herkesin yeteneklerini bir 

kenara koyun. Kendi kendinize sürekli edebiyatın her şeyin öncüsü olan en kasvetli yollardan 

biri olduğunu hatırlatın. Çabuk şekilde önceden tasarlanmış herhangi bir konu olmaksızın, 

yazdıklarını hatırlamayacak ve yazmış olduklarınızı yeniden okumanın baştan çıkarıcılığına 

kapılmayacak kadar hızlı yazın. İlk cümle kendiliğinden gelecektir… Her ne kadar titreşimli 

kablolardaki düğümlerin düzeni kadar gerekli görünse de, noktalama işaretlerinin hiç kuşku-

suz bizi ilgilendiren akışın mutlak sürekliliğine direndiği gerçeği hâlâ geçerliliğini korumakta-

dır. Nasıl isterseniz öyle devam edin. Mırıltıların bitmez tükenmez tabiatına güvenin. Şayet 

bir hata –muhtemelen dikkatsizlikten kaynaklanan bir hata- yapacak olduğunuzda, sessizliğin 

sizi ele geçirmesi tehdidiyle karşılaşırsanız hiç tereddüt etmeden son derece temiz bir satırla 

ilişiğinizi kesin. Kaynağı size kuşkulu görünen bir sözcüğün ardından ne olduğuna bakmak-

sızın herhangi bir harf yazın; örneğin, “B” harfini, her zaman için “B” harfini yazın ve bunun 

sonraki sözcüğün ilk harfi olmasını sağlayarak gelişigüzel akışı geri getirin.

Eğer Breton’un yukarıdaki yöntemi size karmaşık geldiyse sürrealizmin otomatik yazım tek-
niğini kavrayabilmek için daha kolay bir yöntem deneyebilirsiniz. Sevdiğiniz ya da sevme-
diğiniz aklınıza ilk gelen ismi ve onun hakkında kafanızda beliren ilk düşünceyi not edin. 

3



Batı Edebiyatında Akımlar II96

Şair Birinci Manifesto’yu kendini ruh hâlini ortaya koyduğu sürrealist bir betimleme-
nin ardından “Varoluş başka bir yerde” ifadesiyle sonlandırır. 1924 sonrası başta Andre 
Breton olmak üzere sürrealist sanatçılar, “aydın züppeliği”, “zihin sapıklığı”, “insanları şa-
şırtma saplantısı içindeki kimi sanatçıların bir şakası” gibi değerlendirmeler bir yana akıl 
hastalarına benzetilmek gibi pek çok eleştiri ile mücadele etmek zorunda kalır. Mücadele-
de ön sa�a yer alan kuşkusuz akımın lideri pozisyonundaki Breton olacaktır. Breton eleş-
tirilere bütüncül bir cevap vermek adına 1930 yılında ikinci bir manifesto daha yayımlar. 
Şimdi bu manifestoya ilkinden farklı olup olmadığına da değinerek bir göz atalım.

İkinci Sürrealist Manifesto (1930) 
Breton İkinci Sürrealist Manifesto (Second Manifeste du Surréalisme)’de diyalektik ma-
teryalizmi kabul eder ve bu dönemde daha önce de belirttiğimiz üzere Marksist ideolojiyi 
savunan bir de dergi kurar: Le Surréealisme au Service de la Révolution (Sürrealizm Devri-
min Hizmetinde). Sürrealist düşünce ile devrim romantizmini bir araya getirmeye çalışır. 
İlk manifestodaki ses, yıkıcı yönüyle ortaya çıkmış ve biraz da vurdumduymazken; ikinci 
manifestoda Breton’un artık akımı savunmaya başladığını görürüz. Korumak ister gibi bir 
tavrı vardır. Ancak ilkindeki çıkış noktasının hâlâ devam ettiği de bir gerçektir. Eleştirilerin 
-ki bu eleştiriler akımın içerisinden de gelecektir- çoğunun sürrealizmin komünizmle kol 
kola girişi ile ilgili oluşu dikkat çekicidir. Breton sosyalizme kayışındaki sebebi altında yaşa-
dığı sosyal rejimi sorgulamaktan, bu rejimi kabul edip etmediğimizi sormaktan kaçmanın 
imkânsızlığı ile açıklar. Çünkü mevcut siyasî yapının dünyayı ne hâle getirdiği ortadadır. 

Breton sürrealizmin işlevinin özel bir bölümünün gerçek ve gerçekdışı, mantık ve 
mantıksızlık, düşünme ve etki, bilgi ve ölümcül cehalet, yararlılık ve yararsızlık kavramla-
rını eleştirel bir gözle incelemek olarak belirler. En azından bir hususta tarihsel materya-
lizmle de benzerlik taşıdığını ifade eder. Bu da Hegelci sistemin “muazzam başarısızlığını” 
hareket noktası olarak almaya eğilimidir. Diyalektik metodun geçerli bir şekilde yalnızca 
sosyal problemlerin çözümüne uygulanabildiğini kabul etmez. Devrimi destekledikleri 
için eleştirilmelerine de anlam veremez. Çünkü aşkın, düşlerin, deliliğin, sanatın ve dinin 
sorunlarına aynı açıdan bakmak şartıyla sıkıntı yoktur. 

İkinci Manifesto’da dile getirilenlere genel olarak bakıldığında ilkindeki sanatsal söy-
lemin yerini daha siyasal bir söylemin aldığı görülür. Öyle ki Breton’un devrimi savunan 
düşünceleri idealizmi yıkmak ve materyalizm ilkesine tam bağlı olduğunu deklare etmek 
gibi ifadelerle beslenir. Ancak şu da bir gerçektir ki manifestoda kendisinin de açıkça be-
lirttiği üzere Breton, fikirlerin peşindedir ve Komünist Partinin ve onun temsilcilerinin 
uygulamadaki hatalarını ifade etmekten geri durmaz. Hatta parti içindeki en istenmeyen 
entelektüellerden biri olduğunun da farkındadır. Kısacası Breton, bu bildiride sürrealizm 
ve sosyalizmi her ne kadar sentezlemeye çalışır gibi görünse de birini diğerine tercih et-
mek söz konusu olduğunda sürrealizmden yanadır.

Manifesto’nun ileriki bölümleri de benzer yapıda devam eder. Breton’un manifestola-
rının yanında gerçeküstü akımın içine dâhil olmuş diğer sanatçılardan da bu yıllarda ma-
nifesto niteliğinde çeşitli açıklamalar gelir. Akımın en iyi ve popüler şairlerden biri olarak 
öne çıkan Louis Aragon’un 1925 yılında yayımlanan “Gerçeküstücü Araştırmalar Bürosu 
Deklarasyonu” da bu yönde değerlendirilmelidir. Bu metin de Breton’un ikinci manifesto-
su gibi eleştiriler karşısında savunma ağırlıklıdır ve sosyalist devrimle yakınlaşma sezilir. 
Aragon’un maddeler hâlinde beyan ettiği gerçeküstü akıma dair düşünceler, akımın ne 
yapmak istediği sorusuna da iyi bir cevap olabilir. Aragon şunları söylemektedir:

Etkinliklerimizin, kamuoyunda aptalca ve yanlış bir şekilde yorumlanması nedeniyle, 
edebiyat, tiyatro, felsefe ve teoloji alanlarındaki tüm anırmalardan oluşan çağdaş eleştiri 
dünyasına açıklıyoruz ki;



4. Ünite - Sürrealizm 97

1. Bizim edebiyatla ilgimiz yoktur; ancak gerektiğinde, herkes kadar edebiyattan ya-
rarlanmasını biliriz.

2. Gerçeküstücülük yeni ya da daha kolay bir ifade biçimi değildir, bir şiir metafiziği 
bile değildir. Gerçeküstücülük ustan ve ussallığa benzer her şeyden tümüyle ba-
ğımsızlaşmanın bir yoludur.

3. Bizler bir Devrim yapmaya kararlıyız.
4. Devrim sözcüğüyle gerçeküstücülük sözcüğünü birleştirmemizin nedeni, bu dev-

rimin ilgisiz, tarafsız ve hatta umutsuz karakterini ortaya koyabilmektir.
5. İnsanoğlunun âdetlerini değiştirmek gibi bir iddiamız yoktur, amacımız düşünce-

nin ne kadar kırılgan olduğunu ve titrek yuvalarımızı ne denli değişken temeller ne 
denli büyük mağaralar üzerine inşa ettiğimizi gösterebilmektir.

6. Topluma şu resmî uyarıyı fırlatmak istiyoruz: Sapkınlıklarınıza ve falsolarınıza 
dikkat edin, bir tanesi bile gözümüzden kaçmaz.

7. Her düşünce dönüşümünde, toplum bizimle karşılaşacaktır.
8. Bizler, Başkaldırı’nın uzmanlarıyız. Gerektiğinde elimizden gelmeyecek hiçbir ey-

lem biçimi yoktur.
9. Özellikle Batı dünyasına sesleniyoruz: gerçeküstücülük diye bir şey vardır. Ya bi-

zimle özdeşleştirilen bu yeni “izm” nedir? Gerçeküstücülük şiirsel bir üslûp değil-
dir. Aklın kendi içine dönük çığlığıdır ve her türlü engelden, gerekirse baltalarla 
parçalayarak da olsa, kurtulmaya azmetmiştir (Antmen, 2008, 140).

 
Görüldüğü üzere sürrealizmin önderliğini Breton yapmış, manifestolar da onun kaleminden 
çıkmıştır. Ancak sürrealizme çeşitli eleştiriler geldiğini de belirtmiştik. Saldırıların çoğunu 
Breton kendi başına göğüslese de muhakkak başka sürrealist sanatçıların da bu eleştirilere 
cevap niteliğinde çalışmaları olmalıdır. Bunlardan öne çıkanları bulabilir misiniz? 

 
Sürrealizmin Getirdikleri
Gerçeküstücülük kendisine kadar büyük ölçüde nesnel dünyanın sınırlarında kalan sa-
natın tematik evrenini genişletmiş ve insanın iç dünyasını keşfetmiştir. Sürekli bir deği-
şimden yana olan sürrealizm, her defasında, her sanatsal üründe kendisini ifade edecek 
bir biçim geliştirmiştir ve hatta bu yüzden genellikle amorf (biçimsiz) bir yapıya sahip 
olmuştur. Sıra dışının, garibin, tuhafın, aykırının, “kitsch”in peşinde olmuş ve amacı ken-
disinden öncekilere ve çağdaşlarına belki de hiçbir şeye benzememek olmuştur. Gelenek-
sel sanatta – bizden örnek verecek olursak Divan Şiirinde ilk kıstas yeni şairin aruzu yani 
biçimi doğru kullanabilmesidir- biçime uymak önemsenirken sürrealizm geleneksel es-
tetik kurallarını alt üst etmiş ve reddetmiştir. Biçimin güzelliğini bir kenara bırakmıştır. 
Çünkü süperegonun uzantısı olan kuralların gerçekleri yok ettiğini, düzene ve denetime 
girdiği anda bilinçaltında yatan gerçekliklerin ortadan kaybolacağını ve başka bir şeye 
dönüşeceğine inanmışlardır. Onlar için sanatçı kendisini arzunun rüzgârına bırakan ve 
bu rüzgâr karşısında direnmeyen ve asla rüzgârla beraber salınmaktan kaçmayan kişidir. 
Dönüştürücü bir güç olarak arzu ve tutkunun olduğu yerde cinsellik de vardır ve bunun 
için erotizm de sanatın vazgeçilmez bir yönü olmalıdır. 

Bu estetiğin ortasında ünlü gerçeküstücü imge aralarında mantıksal ilişki bulunmayan 
iki gerçeğin açıklayıcı yakınlaşması olarak yer alır: Bu karşılaşmadan harika olan doğar; 
sezgilerden, çağrışımlardan, düşlerdeki hikâyelerden, ipnotizmadan, sayıklamalardan ya 
da Salvador Dali’nin eleştirel paranoya yönteminden… 

Gerçeküstücüler estetik arayışlarında marjinal anlatım biçimlerine ayrı bir yer verir-
ler. Akıl hastalarının eserlerinin tuhaf güzelliğini (Andre Breton’un romanında Nadja’nın 
resimleri gibi… Breton’un “Nadja-1928” adlı kısa anlatısında, peri Nadja anlatıcı Breton’a 

4

Nadja kadar ileri boyutta olmasa 
da yönetmen Woody Allen’ın 
sürrealist bir serüveni anlattığı 
“Paris’te Gece Yarısı” (Midnight in 
Paris-2011) filmini izleyebilirsiniz.



Batı Edebiyatında Akımlar II98

bambaşka bir Paris’te içinden çıkılmaz garip yerlerde, tuhaf nesnelerin ortasında rehberlik 
eder), çocuk resimlerinin garipliğini, bitpazarında veya sadece gündelik hayatta keşfettik-
leri bazen tamamen anlamsız nesnelerin büyüleyici gücünü gösterirler. Her gerçeküstü-
cü estetik arayışı belki de Arthur Rimbaud’nun şu sözlerinin uygulamaya geçirilmesiydi: 
“kâhin olmak”, “kendini kâhinleştirmek” yani öncelikle, oradakini ölçüsüzce arzulamayı 
becerebildiği gibi görmeyi de becerebilmek (�éma Larousse, 1993, 117).

SÜRREALİZMİN İLKE VE NİTELİKLERİ
Yukarıda manifestoların içeriğini ve bazı sürrealist sanatçıların çeşitli görüşlerini belirle-
meye çalıştık. Bunların ışığında sürrealizmin estetik yapısını belirleyen temel ilkeleri Yves 
Duplessis’in “Gerçeküstücü Teknikler”inden de yararlanarak, maddeler hâlinde kısaca 
toplayalım:

1. Başkaldırı ve Uyumsuzluk: Gerçeküstücülük her şeyden evvel geleneksel, alışıl-
dık, sıradan olana karşıdır. Çünkü o günün dünyasını (İki Dünya Savaşı arasının 
kaotik yapısı) yaratan ideolojik araçlar bütünüyle bu durumdan dolayı suçludur, 
sanat da bu araçlardan biri olduğuna göre mevcut sanat anlayışı da yıkılmalıdır. Bu 
yüzden mevcut toplumsal kurallara uymak istemez ve sürekli değişimden (dina-
mizm) yana bir tavır sergilerler. Başkaldırma felsefelerinin çekirdeğini oluştur.

2. Akla ve Düzene Karşı Oluş: Birinci Dünya Savaşı’nın yarattığı ortam aslında ger-
çeküstücülerin sanat eserlerinde icra ettikleri sahnelerden bile daha akıl dışıdır. 
Akıl insanoğlunu bu kadar acımasız bir hâle getiriyor ve kendine yaşama alanı bile 
bırakmıyorsa, ondan (akıldan) kaçmalıdır. Yüzyılın başında, dünyada tutunacak 
bir dalın kalmaması, Dadacılarda nihilizme yol açmışken Sürrealistlerde de benzer 
bir şekilde akıldan ve düzenden kaçış olarak belirir. Son tahlilde aklın yarattığı 
dünyanın durumu ortada olduğuna göre, bu yıkılmalı ve artık kendini yenileyen 
yeni bir dünya kurulmalıdır. Oysa başta klasizm olmak üzere gerçeküstücülüğe 
kadar sanatın çok zaman belirleyicisi “akıl” olmuştur. 

3. Freud’un Psikanaliz Yöntemi ve Bilinçaltına Yolculuk: Sürrealistler gerçeklerin 
bozulmadan, tabii hâlleriyle insanın bilinçaltında var olduğuna inanır. Bilinçaltı 
insanın arzularının ve korkularının değişmeden, başka bir şeye dönüşmeden saf 
bir hâlde bulunduğu değerli bir kaynaktır. Bu kısmı metnin girişinde uzun uzadıya 
anlattığımız için diğer tekniklere bakmaya devam edelim.

4. Bilinçaltının Kaynağı Düşler: Sürrealistler düşlerin, rüyaların insanın kendini 
kavramasına ve en yüce bilgiyi edinmesine imkân verdiğini düşünür. Zihin kendi 
hâline bırakılınca, varlıkların ve eşyaların daha önce göremediğimiz tarzda gö-
ründükleri, düş renkleriyle süslendikleri bir hayal oyunu dünyasında dolaşmaya 
başlar. Pratik zekâdan, akıldan kurtulup, gözlerimizi kapatırsak, bizi her çeşit usa-
vurmanın ve mantığın dışına sürükleyen bastırılmış anıların ve görüntülerin dün-
yasına geçtiğimizi görürüz. Bu bakımdan Sürrealistler, Freud’un asıl olan “bilinçsiz 
arzuların, açığa vurulmamış eğilimlerin dünyasıdır” tezini ilke olarak benimserler 
ve rüyaların insana verdiği kaynağı temel alırlar.

5. Çocukluk Özlemi, Çocukluğa Dönüş: Çocuk henüz toplum tarafından şekillen-
dirilmemiş bir varlıktır. Toplumsal denetimin mekanizmasının ağır biçimde yansı-
maması, çocuğu özgür kılar. Çocuk pek çok şeyden sorumlu tutulamaz. Bu yüzden 
çocukluk günleri genellikle iyi, güzel olarak özlemle hatırlanır. Sürrealistler için 
de çocukluk otantik bir kaçış alanıdır. Çocukluğa dönmek isterler. Diğer tara�an 
çocuklar için oyun ne denli önemliyse, yetişkinler için de sanat bir oyundur. Sanatı 
bir oyuna dönüştüren sürrealistler, böylelikle çocukluk günlerinin coşkunluğunu 
yeniden yaşamaya çalışırlar.

Salvodor Dali’nin sevdiği ve 
benimsediği eleştirel paranoya 
yöntemi, sayıklamalardaki 
çeşitli çağrışımların ve yorumların 
eleştirel ve dizgesel biçimde 
nesnelleştirilmesine dayalı, 
kendiliğinden oluşan akıldışılık 
olarak değerlendirilebilir.



4. Ünite - Sürrealizm 99

6. Alaycılık ve İroni (Humour): Gerçeküstücüler “gülme”yi ikiyüzlülüğün boyun-
duruğunu kırmakta kullanılabilecek en önemli araç olarak görür. Alaycı bir gülü-
şe yaslanarak toplumsal güçlüklerden ya da engellerden kendini sıyırabilmelerini 
bir ayrıcalık olarak görürler. Duplessis’in ifadesiyle “Humourcu”, hayatı bir seyirci 
olarak görebilmek için kendini hayattan ayırır. Önünde kuklalar oynamaktadır ve 
o bu kuklaların davranışlarındaki ağırbaşlılığın ne kadar boş ne kadar asılsız ol-
duğunu daha iyi görebilmek için yalnız iplere bakmakla yetinir. Günlük yaşayış, 
kaygısızca bakmasını bilenin gözünde ağırbaşlı görünüşünü yitirir, bir alay konusu 
olur. Böylece humour, dış gerçeğe karşı bir çeşit ilgisizliği de dile getirir. Gülünç-
lükleri göstermek, göreneklerle alay etmek işi, ister istemez kurulu düzene başkal-
dırma düşüncesinin, toplumsal ön yargılara boyun eğmeyi reddetmenin değişik 
bir yolla anlatılmasıdır. Humour, umutsuzluğun maskesidir. Kısacası mizah de-
ğiştiremeyeceğini tahmin ettiği makro düzen karşısında sanatçının kendi varlığını 
ortaya koyabildiği bir kaçış alanıdır. Sürrealistler de bu alanı olabildiğince kullanır 
ve mevcudu oluşturan bütün değerleri alaya alabilir.

7. Gerçeküstücü Nesneler, Görüntüler: Bir gerçeküstücü sanatkâr olan Yvonne 
Duplessis, zihnî yabancılaşmanın insan bilgisinin sınırlarını genişleterek gerçek-
liğin gözden düşmesine yardımcı olduğunu belirtir. Gerçeküstü faaliyet ve üretim 
noktasında paranoyak ile humourcu arasında önce bir benzerlik sonra da ayrım 
bulur. Benzerlik, humourcunun nesnelere gülünç bir görünüş katarak gerçeküstü 
bir görünüm ortaya koyarken, paranoyağın her halükarda farklı, sürreel bir görün-
tü oluşturmasıdır. Ancak alaycı alayından sonra normal konuma, yasal sınırlara 
çekilirken, paronayak sürekli yasak sınırlardadır. Bunun için Salvador Dali’nin akıl 
hastalığının kendisi için avantaj olması örnek olarak gösterilebilir. Ressamın daha 
önce de belirttiğimiz “La metode paranoiaque-critique” (Paranoyak Eleştiri Meto-
du) tam da budur. Ona göre bu yöntem aynı anda resimde, şiirde, sinemada tipik 
gerçeküstü nesnelerin yapılmasında, modada, heykelde, sanat tarihinde, kısacası 
her çeşit yorum alanında kullanılmaya elverişlidir.

8. Çılgınlık: Breton’un akıl hastaları ile olan deneyimleri sonucunda akıl hastalarının 
nesnel bağlılaşıklık olmaksızın kavramları bir araya getirebilme becerilerini gör-
mesi, sürrealistlerin hem ilgisini bu hastalara yöneltmiş hem de yapay yollarla akıl 
hastaları gibi olmayı denemişlerdir. Çünkü Freud’a göre akıl hastaları iç gerçekler 
konusunda akıllılardan daha çok şey bilirler ve bizlerin göremediği şeyleri görebi-
lirler. Onların dünyasında hayal gücü egemendir. Zihinleri, sokaktaki adama tu-
tarsızlıklar, çelişmelerle doluymuş gibi gelen bir ortamda dolaşır. Günlük varoluşa 
kendilerini uyduramazlar ama dünyaları kendilerine bizimki kadar kesin görünür. 
Birçok akıl hastalıkları arasında paranoya, hayali olanla gerçek olanı uzlaştırarak, 
gerçeküstücülükle aynı amacı paylaşır. Bu yüzden de gerçeküstücüler akıl hastalı-
ğını aratmayacak bir durumun yaratılmasını amaçlar. Bu sarhoşluk, uyuşturucu 
kullanımı vb. olabilir. 

9. Otomatizm: Sürrealist Manifesto’yu değerlendirirken Andre Breton’un otoma-
tizm/otomatik yazımdan ne anladığına dair bilgi verdiysek de burada ilkeler ara-
sında yeniden görmek ve kısaca hatırlamak gerekir. Şüphesiz Otomatik Yazım 
gerçeküstücülerin kullandıkları en önemli yazım tekniğidir. Bu yazım tekniğinin 
amacı insanı olduğu gibi ilkel doğası içinde gösterebilmek için, onda uygarlıktan 
kazanılmış ne varsa atmaktır. Bu yolla insan bütün ruhsal gücünü yeniden kaza-
nacak ve gerçek anlamda özgür olacaktır. Çılgınlık ve düş durumlarında her türlü 
denetimden arındırılan bilinçdışı kendiliğinden belirir ve otomatik yazı bilinçdışı-
nın bildirilerini yazıya dönüştürür. Kısacası hiçbir denetime tabi tutmadan akla ilk 
gelen şeylerin kâğıda dökülmesidir.



Batı Edebiyatında Akımlar II100

10. Le Cadavre Exquis (Nefis Kadavra): İsmini -daha sonra- yazılan ilk cümleden ala-
cak bir gerçeküstücü oyundur. Duplessis “Gerçeküstücü Teknikler”de oyunu şöyle 
anlatır: Birkaç kişi toplanır. Üzerine her bireyin bir sözcük yazdığı ya da çizdiği bir 
kâğıt elden ele dolaşır. Sonunda gerçeğe uygun olmayan bir dizi cümle ya da her 
türlü gerçeğe meydan okuyan bir resim elde edilir. Bu yolla ilk olarak oluşturulmuş 
olan cümle oyuna adını vermiştir: “Le Cadavre-Exquis-boira le vin nouveau”, yani 
Nefis Kadavra –yeni şarabı içecek.” Katıksız ve güçlü gerçeküstü imgeler üretmeye 
özel bir uygunluk gösteren bu yolla şöyle cümleler elde edilmiştir: Kanatlı buhar 
kilitlenmiş kuşu baştan çıkarıyor… Senegal istiridyesi üç renkli ekmeği yiyecek… 
ya da yengeç başlı bir adamı gösteren resimler.

GERÇEKÜSTÜCÜLÜK SANATIN HER ALANINDA
Her ne kadar Breton’la özdeşleştiği için gerçeküstücülük, bir edebiyat akımı imiş gibi gö-
rünse de daha önce de belirttiğimiz gibi gerçeküstü ögeler resim sanatında akımın geliş-
mesinden yüzlerce yıl önce bile vardır. Breton’un akımı kuramlaştırmasından sonra eser 
verenler içinde Salvador Dali gibi bir ismin yer alması ise bu defa tersine bir etkiyle sürre-
alizmin bir resim akımı gibi algılanmasına yol açar. Oysa unutulmamalıdır ki sürrealizm 
sanatın hemen her koluna etki eden bir anlayış biçimidir. Başlangıçta şair ağırlıklı olan 
sürrealist akım, yıllar geçtikçe bünyesine ressamları katar.

Geçmişteki örnekleri bir kenara bırakarak kendi dönemimize geldiğimizde resim sa-
natında sürrealizmin önde gelen temsilcileri arasında ilk akla gelenler Max Ernst (1891-
1976), André Masson (1896-1987) , Jean Arp (1887-1966), Salvador Dali (1904-1989), 
Joan Miro (1893-1983) vb. dir. Sürrealist ressamların birçoğunun Dada süzgecinden geçip 
geldiklerini de unutmamak gerekir. 

Breton 1925’te kaleme aldığı “Gerçeküstücülük ve Resim” başlık makalesinde Pablo 
Picasso (1881-1973) ve Giorgio Chirico (1888-1978) ’nun farkında olmasalar da gerçe-
küstücü olduklarını, Max Ernst ve Man Ray (1890-1976)’in Gerçeküstücülüğün eşiğinde 
olduklarını, André Mason ve Joan Miro’nun geleceğin gerçeküstücüleri olduklarını yazar. 
Yunan asıllı Chirico gerçekten de öncü bir örnektir (Antmen, 2008, 136-137). Breton şi-
irde olduğu kadar resim sanatında da sürrealizmin uygulanması gerektiği yolunda çeşitli 
yazılar kaleme almıştır. 

İlk sürrealist sergi “La Peinture Surréaliste”, 1925 yılında, Paris’te Galerie Pierre’de dü-
zenlenir. Klee, Arp, Ernst, Man Ray gibi isimlerin eserleri sergilenir.

Sürrealist ressamlar da tıpkı sürrealist şairler gibi otomatizmi esas alır. Ancak sür-
realist ressamların yapıtları birbirinden üslup bakımından oldukça farklıdır. Her sanatçı 
kendini çözümlemede kişisel bir yol bulmuştur. Bazısı bilinçdışını aklın denetiminden 
arındırarak açığa çıkarma çabasındayken bazısı da (Miro gibi) gerçeküstücülüğü kişisel 
fantezileri araştırmada bir boşalma noktası olarak kullanır. Bir uçta, en saf örnekleri Jean 
Arp’ın yapıtlarında görüldüğü gibi ancak sezilebilen, ama tam olarak anlaşılamayan im-
geler, özellikle de biyomorfik biçimler vardır. Bunlar resme bakanın bilinçdışını serbest 
çağrışımlarla harekete geçirerek düş gücünün sonsuza uzanan bir irdeleme süreci içine 
girmesini sağlardı. “Organik”, “simgesel”, ya da “mutlak gerçeküstücülük” olarak anılan 
ve temelde otomatizm ilkesinden yola çıkan bu eğilimi en çok Ernst, Masson ve Miro 
uygulamıştır. Yapıtın izleyiciyi akıl ve mantık dışının taşıdığı anlamı yakalamaya zorladığı 
veristik gerçeküstücülüğün en tipik örnekleri René Magritte’in resimleridir. Dali, Tanguy, 
Roy ve Delvaux da buna benzer ama daha karmaşık, garip, yabansı dünyalar betimlemiş-
lerdir (Ana Britannica, 1994).

Gerçeküstücü ressamlar başta Ernst olmak üzere frotaj, dekalkomani gibi çeşitli yeni 
teknikler de denemiştir. 

Siz de “Nefis Kadavra” oyununu 
beş on arkadaşınızla birlikte 
deneyebilirsiniz. Oluşturduğunuz 
metnin sürreel olup olmadığı 
sizin hayal gücünüzün genişliğini 
belirleyebilir.

Frotaj: Ahşap, taş, dokuma 
vb. dokulu bir yüzey üstüne 
yerleştirilen kâğıda, kalem ya da 
sert bir cisim sürtülerek dokunun 
kâğıda geçmesinin sağlandığı bir 
tekniktir. Böylelikle rastlantısal 
desenler elde edilir.

Dekalkomani: Boyalı bir yüzeyin 
üstüne yine bir kâğıt bastırılarak 
bilinmeyen bir imge üremesini 
sağlayan tekniktir.

Sürrealist ressamlar içinde en 
tanınmış olanı ve hatta sürrealizm 
denildiğinde akla ilk gelen isim 
Salvador Dali’dir. Dadaizm ve 
Kübizmden sonra Sürrealizm 
ile 1927’den sonra tanışan Dali, 
Breton ve Freud’la tanışmasından 
sonra sürrealist çalışmalara 
ağırlık verir. 1936’da başlayıp 
1939’da General Franco’nun Faşist 
rejimi ile son bulan İspanya İç 
Savaşı’nın sonunda Franco’yu ve 
Faşizmi desteklediğini belirtmesi 
çoğunluğu Marksist olan 
sürrealistlerce hoş karşılanmaz. 
Breton’la da arası açılır.



4. Ünite - Sürrealizm 101

Sürrealizm edebiyat ve resimden sonra sinemada da kendisine yer bulur. Geç gelişen 
bir tür olarak (1895-Lumier Kardeşler’den sonra ilk senaryolu sinema filmi 1902 yılında 
Georges Meliés tarafından çekilen Le Voyage Dans La Lune-Aya Yolculuk adlı filmdir) he-
nüz ilk meyvelerini veriyor olmasına rağmen sürrealist bir filmin çekilmesi, sürrealistler 
için sinemanın yeni ve ilgi çekici bir alan olmasındadır. 1928’de Germaine Dulac (1882-
1942) ilk sürrealist film olarak kabul edilen La Coquille et le Clergyman’ı çeker. Sürrealist 
sinema denince akla gelen ilk isimse Luis Bunuel (1900-1983)’dir. Başyapıtları olarak iki 
film anılır. Bunlardan birincisi senaryosunu Salvador Dali ile birlikte yazdığı “Un chien 
Andalou” (Bir Endülüs Köpeği, 1928), ikincisi de L’Age d’or” (Altın Çağ, 1930)’dur. Daha 
sonra sürrealist sinema Man Ray, Jean Cocteau (1889-1963) Jan Svankmajer (1934-) gibi 
sanatçıların çalışmalarıyla gelişecektir. Sürrealist sinema günümüzde de etkinliğini sür-
dürmektedir. Türk Sinemasında da Metin Erksan ve Atıf Yılmaz gibi yönetmenlerin za-
man zaman sürrealist çizgide filmler ürettikleri bilinir.

SÜRREALİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ
Andre Breton (1896-1966): Fransız şair ve yazar Andre Breton tıp öğrenimi görürken 
psikiyatriye ilgi duymaya başlamış, Freud ve yöntemi ile tanıştıktan sonra sürrealiz-
me yönelmiştir. Sürrealizmin kurucusu konumundaki Breton, sanata Dadaizm içeri-
sinde başlamış, Apollinaire, Sopoult ve Aragon’la yakın ilişki içinde olmuştur. 1919’da 
Littérature dergisini kurar. 1924’te ise Gerçeküstücülük Bildirgesi ile akımın temel il-
kelerini belirler. 1927’de Fransız Komünist Partisi’ne giren sanatçı sosyalizm ve sürrea-
lizmi sentezlemeye çalışır. 1930’da İkinci Manifesto’yu yayımlar.1935’te partiyle bağlarını 
kopardıktan sonra 1928’de Meksika’da Troçki ile Bağımsız Devrimci Sanat Federasyonu 
kurar. II. Dünya Savaşı sırasında gittiği Amerika’da radyo programları yapar. 1951’de Art 
dergisinde resimde toplumcu gerçekçiliğe karşı savaş açar. Düşünceleri ile akımın belirle-
yicisi ve lideri olan Breton, Dünya Işığı (1923), Nadja (1928), Özgür Birleşme (1931), Su-
yun Havası (1934), Gerçeküstücülük Nedir (1934), Çılgın Aşk (1937), Kara Mizah Antolojisi 
(1940), Charles Farier’e Od (1947) ve daha pek çok makale ve kitap yayımlamıştır. 

Louis Aragon (1897-1982): Şair, romancı, düşünce ve siyaset adamı olarak karşımı-
za çıkan Aragon sanatsal faaliyetlerine dönemin birçok sanatçısı gibi Dadaizm içinde 
başlar. Breton ve Soupault’la tanışmasından sonra sürrealist eserler vermeye başlar. Bu 
isimlerle birlikte Littérature dergisini kurar. Sevinç Ateşi (1920) ve Sonsuz Hareket (1925) 
adlı şiir kitaplarından sonra 1926 yılında Parisli Köylü romanını yayımlar. Breton gibi 
o da 1927 yılında Komünist Partiye girer. İleride Breton’dan daha ateşli bir komünist 
olacak, partinin sanat sorumlu sözcüsü hâline gelecektir. Sovyet ideolojisine bağımlı ol-
ması sebebiyle 1933’den sonra sürrealistlerle ilişkisini keser. Sosyalist ideoloji doğrultu-
sunda, Gerçek Dünya (1968) adlı uzun soluklu dört ciltlik romanında proleter sınıfı ele 
alır. Daha sonra yayımladığı altı ciltlik Komünistler romanı ve yine Kutsal Ha�a (1958), 
Ölüme Gönderme (1965), Blanche ya da Unutuş (1967) romanları da da aynı çizgidedir. 
Ülkemizde romancılığından çok şairliği ile tanınan Aragon’un Büyük Acı (1941) ve Fran-
sız Diana’sı (1945) gibi şiir kitapları vardır. Şiirleri içinde karısı Triolet’e duyduğu aşkı 
dile getirdiği “Elsa’nın Gözleri” (1942) ve “Mutlu Aşk Yoktur”, Türkiye’de en çok tanınan 
Fransız şiirlerindendir. 

Philippe Soupault (1897-1990): Gerçeküstücülüğün Breton’la birlikte iki kurucusun-
dan biri olan Soupault, şair, romancı, ve eleştirmen olarak bilinir. İlk şiirlerini Dada et-
kisiyle yazar. Bunları Akvaryum (1917) ve Rüzgâr Gülü (1920)’de toplamıştır. Breton’la 
birlikte yazdıkları Manyetik Alanlar (1920) otomatik yazım anlayışının en önemli örnekle-
rinden biri olarak Sürrealizm tarihine geçer. Breton’la anlaşmazlık yaşamasının ardından 



Batı Edebiyatında Akımlar II102

daha çok makaleler, roman ve denemeler yazmıştır. Eserleri arasında Durandeau Kardeş-
ler (1924), Siyah (1927), Can Çekişenler (1934) ve Katiller Zamanı (1945) öne çıkanlardır. 
Charles Baudelaire üzerine yaptığı inceleme de dikkat çekicidir.

Paul Eluard (1895-1952): Gerçeküstücü akımın kurucularından ve en önemli şairler-
den biri olan Eluard sadece bu akımın değil dünya şiirinin de öncülerindendir. Yaşadığı 
yıllarda cereyan eden I. ve II. Dünya Savaşları, İspanya İç Savaşı, Nazi İşgali eserlerine 
yansımıştır. Diğer gerçeküstücü şairlerde olduğu gibi Eluard da Aragon ve Breton’la tanış-
tıktan sonra şiir anlayışını gerçeküstücü çizgiye taşır. Hatta Breton’la beraber zihinsel bo-
zukluklar üzerine incelemeler yapar. İspanya İç Savaşı’ndan sonra akımdan uzaklaşmaya 
başlar. 1942’de Fransız Komünist Partisine girer. Şiirlerini konusunu artık acılar, zulümler, 
direniş ve mutluluk arayışı oluşturacaktır. 1926’da yayımlanan sürrealist ögeler taşıyan 
Acının Başkenti eserinden sonra 1934’te Halk Gülü ve 1936’da Verimli Gözler’i yayımlar. 
Savaştan sonra şiir anlayışını değiştirdiğini söylediğimiz şair, daha sonra Her Şeyi Söyle 
(1951) ve Anka (1951) gibi eserlerini yayımlar.

Jacques Prévert (1900-1977): Fransız şair ve senaryo yazarı Prévert, umut ve aşk te-
malı balatlarıyla tanınmıştır. Eski sözlü şiir geleneğini yeniden canlandırdığı Paroles (Söz-
cükler, 1945) adlı şarkı-şiirleri ün kazanmasını sağlamıştır. Josef Kosma tarafından beste-
lenen bu şiirler sürrealizm etkisiyle anarşist bir yapı arz eder. Okuyucuyu şaşırtmak için 
her türlü şiir tekniğini deneyen şair, aynı zaman da bir tiyatro yazarıdır. Genellikle siyasi 
içerikli oyunlar kaleme almıştır. Cennetin Çocukları (1945) gibi senaryo denemeleri de 
vardır. Sisler Rıhtımı (1938), Haylaz Çocuklara Öyküler (1947), Ay Operası (1975), Harika-
lar Tablosu (1974) eserlerinden bazılarıdır.

Robert Desnos (1900-1945): Fransız şair ve yazar Robert Desnos, gerçeküstücülüğün 
kuruluş aşamasında Breton’un yanında yer alan isimlerden biridir. Tıpkı diğer sürrealist 
şairler gibi otomatik yazımdaki becerisiyle mizah, ironi, erotizm temalarını harmanlamış-
tır. 1930’lardan sonra gerçeküstücü çizgiden yavaş yavaş sıyrılan şair II. Dünya Savaşı’nın 
yarattığı etkiyle daha geleneksel bir şiir yapısına dönmüş ve şiirlerinde hümanizm hissedi-
lir olmuştur. Film senaryoları ve radyo oyunları da yazan Desnos’un Fantomaların Yakarı-
şı (1933), Talih (1942), Nöbet (1943), Vatan (1944) başlıca eserleridir. Ölümünden sonra, 
gerçeküstücü dönemi ve sonrasını kapsayan şiirleri Halka Açık (1953) adıyla toplanmıştır.

Rene Char (1907-1988): Fransız şiirinin öncülerinden olan Char, ilk şiirlerini Kalpteki 
Çanlar (1928)’da yayımlar. Breton ve Aragon’la tanıştıktan sonra gerçeküstücü harekete 
dâhil olur. 1934’te yayımladığı Ustasız Çekiç, Gerçeküstücü akım etkisindedir. II. Dünya 
Savaşı’nda Nazi işgaline karşı Direniş Hareketinin içinde yer alır. Savaşın acımasızlığını 
1946 yılında yayımladığı Hipnoz Yaprakları eserinde gözler önüne serer. Dehşet ve Gizem 
(1948), Erken Kalkanlar (1950), Temel ve Doruk Arayışı (1955), Ortak Buluşma (1978) 
akla ilk gelen eserleridir.

Bu isimlerden başka gerçeküstücü akımın içinde Benjamin Perret (1899-1959), Rene 
Crevel (1900-1935), Antonin Artaud (1896-1948), Raymond Queneau (1903-1976), 
Dylan �omas (1914-1953), Henri Michaux (1899-1984) gibi pek çok isim yer almıştır. 
Sürrealizmin Türk şiirinde de Ercüment Behzat Lav (1903-1984)’dan itibaren Garip Şiiri 
ve II. Yeni şiirinin Ece Ayhan, İlhan Berk gibi temsilcilerinin eserlerinde izlerini görmek 
mümkündür. Şu nokta unutulmamalıdır ki Garip şiiri söz konusu olduğunda bu şiiri ta-
nımlarken “Dadaist ve Sürrealist bir şiirdir” gibi tanımlamalar yapılmaktadır. Garip şiiri-
ni bu iki akımın içine tam anlamıyla sokamayız. Garip Ön Sözü’nde bir dipnotla Orhan 
Veli’nin de bahsettiği üzere bu şiir, evet, Sürrealizmin “otomatik yazım” gibi bazı yöntem-
lerinden yüzeysel de olsa faydalanmıştır ama sürrealizmden etkilenmeleri teknik düzeyin 
ötesine pek geçmemiştir.



4. Ünite - Sürrealizm 103

Özet

  Sürrealizmin alt yapısını oluşturan siyasi ve sosyal ya-

pıyı tanımlamak

 Estetik ve zihinsel alt yapısını 20. Yüzyılın başında 

gelişen dadaizmin oluşturduğu sürrealizm, özellikle 

Sigmund Freud’un psikoloji alanındaki çalışmaları 

ve kuramı üzerine şekillenmiştir. Birinci Dünya Sa-

vaşının Avrupa’nın genelinde yarattığı ruhsal çökün-

tü, sanatçılara da yansımış ve sanatçılar akılla izah 

edemedikleri toplumsal ve siyasal olaylardan kaçma 

adına yeni bir gerçeklik arayışına girmişlerdir. Çünkü 

salt rasyonalizmin ulaştığı nokta Dünya Savaşları ve 

onların yıkımıdır. 

  Sürrealizmin temelinde yatan felsefi ve psikolojik disip-

linleri belirlemek

 Akımın kurucusu Andre Breton’dur. Onun Sigmund 

Freud’un psikanalitik çalışmalarını yakından takip 

etmesi, sanatta yeni bir gerçeklik alanının doğma-

sına yol açar. Bu da insan bilincidir. Gerçeklerin saf 

bir şekilde bilinçaltında yattığını düşünen Breton ve 

diğer sürrealistler, insanın bilinçaltına yönelmiş ve 

onun dehlizlerine girip buradan yeni imajlar yaka-

lamaya çalışmıştır. Bunun için rüyalara ve hipnoza 

önem vermişler ve Freud’un “akıl hastaları da kendi 

gerçekliklerine en az bizim kadar inanır” düşüncesin-

den hareketle akıl hastalarının psikolojisine ulaşmayı 

denemişlerdir. Yapay yollardan şizofreni ve paranoya 

yapılarına ulaşabilmenin imkânlarını aramışlardır.

 Akımın estetik özellikleri sıralamak

 Sürrealistler eserlerinde öncelikle şaşırtmayı amaç-

lamıştır. Mevcut siyasal ve toplumsal durumun ina-

nılacak ve sevilecek bir yanı olmadığını düşündük-

leri için, bu yapıyı oluşturan bütün kurumları alaya 

almış ve bu değerleri yıkmaya çalışmışlardır. Bunun 

için şiirleri, mizah, ironi, başkaldırı ve şaşırtmacalar-

la doludur. Bunun yanında sanat estetiklerinde akla 

ve düzene karşı olmak, çılgınlık, gerçeküstü nesneler 

oluşturmak, çocukluk özlemi, çocukluğa dönüş gibi 

unsurlar öne çıkar. Yazım tekniklerini ise otomatik 

yazım oluşturur.

 Akımı diğer edebi akımlardan ayırt etmek

Andre Breton’un önderliğinde ve onun yakınında bu-

lunan Soupoult ve Aragon gibi isimlerin eserleriyle 

ivmelenen akım, kısa süre sonra Paul Eluard, Jacqu-

es Prévert, Robert Desnos ve Rene Char gibi şairlerle 

etki alanını genişletir. Ardından başta resim ve sine-

ma olmak üzere diğer sanat alanlarına da ulaşır. II. 

Dünya Savaşı sırasında ülkelerini terk etmek zorunda 

kalan sürrealist sanatçılar aracılığıyla da dünyanın çe-

şitli ülkelerine yayılır. Günümüz sanatında da halen 

geçerliğini koruyan bir akımdır.

1

2

3

4



Batı Edebiyatında Akımlar II104

Kendimizi Sınayalım
1. Aşağıdakilerden hangisi sürrealizmi hazırlayan etkenler-

den biri değildir?

a. Sembolist şiire karşı gelişen tepkiler

b. Birinci Dünya Savaşının yarattığı trajik ortam

c. Dadaizmin hiçliğe uzanmasına karşı bir tepkinin 

oluşması

d. Freud’un psikanalitik çalışmaları

e. Gelişen milliyetçilik cereyanları

2. Aşağıdaki akımlardan hangisi gerçeküstücülüğün altya-

pısını hazırlayan sanat akımlarından biridir?

a. Ünanimizm

b. Dadaizm 

c. Postmodernizm

d. Klasizm

e. Romantizm

3. Aşağıdaki isimlerden hangisi Andre Breton’un sürrea-

lizm akımını kuramsallaştırmadan önce etkilendiği sanatçı-

lardan biri değildir?

a. Arthur Rimbaud

b. Appolinaire

c. Tristan Tzara

d. Jacques Vaché

e. Paul Auster

4. Aşağıdakilerden hangisi sürrealist şiirin beslendiği kay-

naklardan biridir?

a. Rüyalar

b. Doğa manzaraları

c. Küçük ev hayatı

d. Tarihi olaylar

e. Siyasi meseleler

5. Aşağıdakilerden hangisi Sürrealizm akımının özellikle-

rinden biri olarak değerlendirilemez?

a. Sürekli bir değişimden yanadır

b. İnsanın iç dünyasını keşfetmiştir

c. Ortak bir yapı birliğinden yanadır.

d. Sıra dışının, garibin, tuhafın, aykırının şiiri yazıl-

malıdır

e. Kendisinden öncekilere ve çağdaşlarına benzememe-

ye çalışırlar

6. Aşağıdakilerden hangisinin sürrealist şiirin içinde yer 

alması pek düşünülemez?

a. Realist tasvirler

b. Düşler

c. İlkel insanlar

d. Bilinçaltı

e. Garip nesneler

7. Aşağıdakilerden hangisi sürrealist tekniklerden biridir?

a. Toplumsal ve siyasal meselelere duyarlılık

b. Geleneksel Yazım

c. Akla ve Düzene Uyum

d. Otomatik Yazım

e. İronik söyleyişin karşısında olmak

8. Aşağıdakilerden hangisi Andre Breton’un sürrealist bir 

eser ortaya koymak için salık verdiği motivasyonlardan bi-

ridir?

a. Noktalama işaretlerine dikkat etmek

b. Hata yaparsak geriye dönmek

c. Konumuzu önceden tasarlamak

d. Yeniden okuyamayacak kadar hızlı yazmak

e. Dehayı ve yeteneklerinizi dikkate almak

9. Louis Aragon’la ilgili aşağıda verilen bilgilerden hangisi 

yanlıştır?

a. Şair, romancı, düşünce ve siyaset adamıdır

b. Romanlarında bireysel konulara ağırlık verir

c. Sanatsal faaliyetlerine Dadaizm içinde başlar

d. Breton’la birlikte Littérature dergisini kurar

e. Elsa’nın Gözleri en öeşhur şiirlerinden biridir

10. Sürrealizm ile ilgili aşağıdakilerden hangisi geçerli bir 

görüş değildir?

a. Varoluşçuluk akımından beslenmiştir

b. Bilinçaltının derinliklerine inmeye çalışırlar

c. Dadaizmin zihinsel devamı niteliğindedir

d. Çılgınlık ve şaşırtma ilkelerinden bazılarıdır

e. Otomatik Yazım en önemli teknikleridir



4. Ünite - Sürrealizm 105

Okuma Parçası
ÖZGÜR BİRLİK (Andre Breton)

Orman ateşi saçlı karım

Isı şimşeği düşünceli

Kaplan ağzında susamuru bel’li karım

En iri yıldızlar demeti ağızlı kokart ağızlı karım

Ak toprak üzerinde ak sıçan izi dişli karım

Amber dilli perdahlanmış cam dilli

Kesilmiş kurban dilli karım

Gözlerini açıp kapayan bebek dilli

İnanılmaz taş dilli karım

Çocuk el yazısı elifi kirpikli karım

Kırlangıç yuvası kenarı kaşlı

Kışbahçesi tavanı şakaklı arduvaz şakaklı karım

Cam buğusu şakaklı

Şampanya omuzlu karım

Buz altında kalmış yunus başlı çeşme omuzlu karım

Kibrit bilekli

Rastlantı parmaklı kupa beyi parmaklı karım

Kesilmiş saman parmaklı

Zerdeva koltuk altlı karım

Saint-Jean gecesi ve kurtbağrı koltuk altlı karım

Deniz köpüğü ve bölme kollu karım

Değirmen ve buğday karışımı kollu

Füze bacaklı karım

Umutsuzluk ve saat makinesi devinimli karım

Mürver ağacı iliği baldırlı

Baş harf ayaklı karım

Anahtar demeti ayaklı su içen gemi işçisi ayaklı karım

İncili arpa boyunlu karım

Val d’Or boğazı boyunlu

Sel yatağının ta içinde sözleşmek boyunlu karım

Gece göğüslü

Yakut potası göğüslü karım

Çiğ altında gül görüntüsü göğüslü

Günlerin açılan yelpazesi karınlı karım

Dev pençe karınlı

Dikey uçan kuş sırtlı karım

Civa sırtlı

Işık sırtlı karım

Yuvarlanmış dövülmüş taş ve ıslanmış tebeşir enseli

Ve biraz önce içilen bir bardağın düşüşü enseli karım

Tekne kalçalı

Avize ve ok tüyü kalçalı karım

Ak tavuskuşu tüyü sapı kalçalı

Duyulmaz dengeli

Kumtaşı ve amyant kabaetli karım

Kuğu sırtı kabaetli

Bahar kabaetli karım

Glayöl kasıklı

Altın damarı ve ornitorenk kasıklı karım

Yıllanmış bonbon ve yosun kasıklı karım

Ayna kasıklı

Islak gözlü karım

Menekşe zırh takımı ve mıknatıslı iğne gözlü karım

Uçsuz bucaksız çayır gözlü

Hapishanede içilecek su gözlü

Hep balta altında kalan odun gözlü

Su düzeyi gözlü hava toprak ve ateş düzeyi gözlü karım

Türkçeye Çeviren: Selahattin Hilav

ELSA’NIN GÖZLERİ (Louis Aragon)

Öyle derin ki gözlerin içmeye eğildim de 

Bütün güneşleri pırıl pırıl orada gördüm 

orada bütün ümitsizlikleri bekleyen ölüm 

Öyle derin ki her şeyi unuttum içlerinde 

Uçsuz bir denizdir bulanır kuş gölgelerinde 

Sonra birden güneş çıkar o bulanıklık geçer 

Yaz meleklerin eteklerinden bulutlar biçer 

Göklerin en mavisi buğdaylar üzerinde 

Karanlık bulutları boşuna dağıtır rüzgâr 

Göklerden aydındır gözlerin bir yaş belirince 

Camın kırılan yerindeki maviliğini de  

Yağmur sonu semalarını da kıskandırırlar  

Ben bu radyumu bir pekbilent taşından çıkarttım 

Benim de yandı parmaklarım memnu ateşinde 

Bulup yeniden kaybettiğim cennet ülke 

Gözlerin Perumdur benim Golkondum, Hindistan’ım 

Kainat paramparça oldu bir akşam üzeri 

Her kurtulan ateş yaktı üstünde bir kayanın 

Gördüm denizin üzerinde parlarken Elsa’nın 

Gözleri Elsa’nın gözleri Elsa’nın gözleri.

Türkçeye Çeviren: O. Veli Kanık



Batı Edebiyatında Akımlar II106

LES GERTUD HOFFMAN GIRLS (Paul Eluard)

Gertrudei Dorthy, Mary, Claire, Alberta,

Charlote, Dorothy, Ruth, Catherine, Emma,

LOuise, Margaret, Ferral, Harriet, Sara,

Çırılçıplak Florence, Margaret, Toots, �elma,

Güzelleri gecenin, ateşin, yağmurun güzelleri,

Titrek yürekler, eller saklı, gözler rüzgârda,

Siz bana ışığın devinimlerini gösteriyorsunuz,

Parlak bir bakışı bir ilkyazla değişiyorsunuz,

Bir çiçeğin inceliğiyle inceliğini boyunuzun

Yılgıya, pekgözlülüğe, gölgesiz teninizin koyuyorsunuz,

Ürperişiyle kılıçların aşkı değişiyorsunuz.

Bilinçsiz gülüşleri verip tanyerini alıyorsunuz.

Düşlerimin korkunç uçurumlarıdır oyunlarınız

Düşerim ben, sonsuz kılar düşüşüm yaşamımı,

Uzay daha bir geniş işte ayaklarınızın altında,

Ey güzeller! Kaynağı üstünde oynuyorsunuz göğün.

Türkçeye Çeviren: İlhan Berk

1. a Yanıtınız yanlış ise “Sürrealizmin Gelişim Sürecinde 

Siyasi ve Kültürel Ortam: Sürrealizmin Hazırlayıcı-

ları” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

2. b Yanıtınız yanlış ise “Yıkıcı Bir Akım: Gerçeküstücü-

lük ve Onun Kısa Tarihi” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

3. e Yanıtınız yanlış ise “Yıkıcı Bir Akım: Gerçeküstücü-

lük ve Onun Kısa Tarihi” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

4. a Yanıtınız yanlış ise “Yıkıcı Bir Akım: Gerçeküstücü-

lük ve Onun Kısa Tarihi” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

5. c Yanıtınız yanlış ise “Sürrealizm Neler Getirdi? ” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

6. a Yanıtınız yanlış ise “Sürrealizm Neler Getirdi? ” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

7. d Yanıtınız yanlış ise “Sürrealist İlkeler Nelerdir? ” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

8. d Yanıtınız yanlış ise “Sürrealizmin Önemli Temsilci-

leri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

9. b Yanıtınız yanlış ise “Sürrealizmin Önemli Temsilci-

leri”, “Louis Aragon” konusunu yeniden gözden ge-

çiriniz.

10. a Yanıtınız yanlış ise “Sürrealist İlkeler Nelerdir? ” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

Sıra Sizde Yanıt Anahtarı
Sıra Sizde 1

Sürrealist Manifesto’dan önce edebiyat akımlarının estetik 

kriterlerini ortaya koymak adına pek çok manifesto nite-

liğinde metin yayımlanmıştır. Örneğin Victor Hugo’nun, 

Cromwell (1827) adlı oyununun önsözü, Klasizmin akıl ve 

kuralcılık ilkesini yıkan ve Romantizmin ilkelerini belirle-

yen metin olarak düşünülür. Natüralizm bildirgesi olarak ise 

Emile Zola’nın Claude Bernard’ın fen bilimlerinde kullandığı 

yöntemi romana uygulayarak oluşturduğu kuramın anlatıldı-

ğı Deneysel Roman yazısı kabul edilir. Marinetti’nin kaleme 

aldığı Fütürizm Bildirgesi (1909) ve 1916 yılında yayımlanan 

Dada Manifestosu ise Sürrealist Manifesto’nun estetik temel-

lerini oluşturan metinlerdendir.

Sıra Sizde 2

Garip Şiirini Melih Cevdet, Oktay Rıfat ve Orhan Veli kur-

muştur. Orhan Veli’nin daha önceki yazılarının toplamından 

oluşan Garip Önsözü 1941 senesinde yayımlanacağı zaman 

üçlü arasında bir tartışma gerçekleşir. Önsöz daha çok Orhan 

Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı



4. Ünite - Sürrealizm 107

Yararlanılan ve Başvurulabilecek 
Kaynaklar

Veli’nin ısrarı üzerine yayımlanır. Diğer ikisi bir önsözle orta-

ya çıkmanın doğruluğundan şüphelidir çünkü -tıpkı Sürrea-

lizm gibi- geleneksel olan ne varsa yıkmak için yola koyulan 

akımın, bir bildiri ortaya koyması bu defa kendilerinin yeni 

sınırlar çizmesi demektir. Bütün kuralları yıkacağız derken 

kendilerinin yeni kurallar inşa etmesidir. Anday’ın bir yazı-

sında “Ben içinde bir şey ispat etmeye çalışan sanat yazılarını 

şüphe ile okuyorum” demesi de bundandır.

Sıra Sizde 3

Örneğin kırk öğrencinin olduğu bir derstesiniz ve öğretme-

nininiz size kendisi hakkında aklınıza gelen ilk düşünceyi bir 

kâğıda yazmanızı ve kâğıdı da kapalı bir şekilde bir kutuya 

atmanızı söyledi. Bütün kâğıtlar da aynı olduğu için kimin 

yazdığı belli olmayacak bu düşünceleri sonra sırasıyla okudu. 

Buradaki düşünceler, büyük ölçüde sizin onun hakkındaki 

gerçek düşünceleriniz olacaktır. Oysa kendisi hakkında neler 

düşündüğünüze dair bir kompozisyon yazıp ertesi gün üze-

rinde isminiz olacak şekilde isteseydi, kesinlikle bambaşka 

bir metin ortaya çıkardı. En azın bir kere biçime sokmaya, 

noktalama işaretlerine dikkat etmeye çalışırdınız. Esasen çe-

kindiğiniz için bambaşka –büyük oranda olumlu imgelerle 

dolu- bir metin ortaya çıkacaktır. İşte bu süperegonun dev-

reye girmesidir.

Sıra Sizde 4

Sürrealizm ile bizzat sürrealist sanatçılar ya da bağımsız 

eleştirmenler tarafından yazılmış birçok yazı, eser bulabilir-

siniz. Yves Duplessis’in “Gerçeküstücü Teknikler”; Phillippe 

Soupult’un “Gerçeküstücülüğün Kökenleri ve Başlangıcı”, 

Octaviz Paz’ın “Gerçeküstücülük” yazıları bunlardan bazıla-

rıdır. Ayrıca Türk Edebiyatı’ndan da Tahsin Yücel, Selahattin 

Hilav gibi isimlerin Sürrealizm üstüne çok çeşitli çalışmaları 

vardır.

Akşin, Sina (2015), Kısa 20. Yüzyıl Tarihi, İş Bankası Kültür 

Yayınları, İstanbul.

Ana Britannica (1994), Ana Yayıncılık, İstanbul.

Antmen, Ahu (2008), 20. Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar, Sel 

Yayıncılık, İstanbul.

Artun, Ali (2013), Sanat Manifestoları-Avangard Sanat ve 

Direniş, İletişim Yayınları, İstanbul.

Bataille, Georges-Desnos, Robert (2016), Bir Kadavra- 

Andre Breton’a Karşı, (Haz. Halil Duranay), Kült 

Neşriyat, Kocaeli.

Bayly, Christopher Alan (2014), Modern Dünyanın Doğuşu, 

(Çev.: M. Neva Şellaki), Ayrıntı Yayınları, İstanbul.

Berk, İlhan (2004), Gerçeküstücülük-Antoloji, Varlık Yayın-

ları, İstanbul.

Breton, Andre (2009), Sürrealist Manifestolar, (Çev.: Yeşim 

Seber Kafa vd.), Altıkırkbeş Yayın, İstanbul.

Dictionnaire Larousse Ansiklopedik Sözlük (1993).

Duplessis, Yves (1991), Gerçeküstücülük, İletişim Yayınları, 

İstanbul.

Hilav, Selahattin (1962), Gerçeküstücülük, De Yayınevi, İs-

tanbul.

Hopkins, David (2004), Dada ve Gerçeküstücülük, (Çev.: 

Suat Kemal Angı), Dost Kitabevi, Ankara.

İnal, Tuğrul (1981), “Gerçeküstücülük”, Türk Dili Dergisi Ya-

zın Akımları Özel Sayısı, S.349.

Karaalioğlu, Seyit Kemal (1965), Edebiyat Akımları, İnkılâp 

ve Aka Kitabevleri, İstanbul.

Moran, Berna (1999), Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İleti-

şim Yayınları, İstanbul.

Muckenhoupt, Margaret (2000), Sigmund Freud-Bilinçdışı-

nın Kâşifi, TÜBİTAK, Ankara

Passeron, René (2000), Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi, 

(Çev. Sezer Tansuğ), Remzi Kitabevi, İstanbul.

�éma Larousse Tematik Ansiklopedi, Sanat ve Kültür 

Dünya Cildi (1993).

Woodru�, William (2006), Modern Dünya Tarihi, (Çev.: 

Hale Vardar, Arda Vardar), Pozitif Yayınları, İstanbul.



5
Amaçlarımız

Bu üniteyi tamamladıktan sonra;

Varoluşçu felsefeyi tanımlayabilecek,

Varoluş, öz, özgürlük, saçma, sorumluluk, bunaltı kavramlarının varoluşçu fel-

sefedeki anlamını açıklayabilecek ve bu kavramları birbiriyle ilişkilendirebilecek,

Varoluşçuluğun edebiyata yansımalarını belirleyebilecek,

Belli başlı varoluşçu düşünür ve sanatçıları sıralayabilecek

bilgi ve becerilere sahip olabileceksiniz.

Anahtar Kavramlar

 

•	 Varoluş
•	 Öz
•	 Özgürlük
•	 İnsan	Doğası

•	 Sorumluluk
•	 Saçma	(Anlamsızlık)
•	 Bunaltı
•	 Kaygı

İçindekiler







Batı Edebiyatında Akımlar II Varoluşçuluk

•	 GİRİŞ
•	 VAROLUŞÇULUK	VE	VAROLUŞ	ÜZERİNE	
DÜŞÜNMEK

•	 EDEBİYATTA	VAROLUŞÇULUK
•	 VAROLUŞÇULUĞUN	TEMSİLCİLERİ	VE	
ESERLERİ

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II



GİRİŞ
Varoluşçuluk, geçtiğimiz yüzyılın etkisi en geniş ve güçlü felsefî ve edebî akımıydı. Te-
melde bir felsefî akım olmakla birlikte, önemli temsilcilerinin aynı zamanda edebiyatçı 
olmaları, edebiyatın felsefe yapmanın yolu olduğuna inanmaları ve bu akımı romanlarla 
ve oyunlarla tanıtmaları, akımın ilke ve niteliklerinin, diğer felsefî akımlarda görülmemiş 
bir hız ve yaygınlıkta edebiyat dünyası tarafından benimsenmesine yol açtı. Varoluşçuluk 
yalnızca romanlarda ele alınan nitelikleri yönünden değil; bu nitelikler romanın biçimine 
de etki ettiği için bir edebiyat akımı olarak kabul edilmiştir. 

Çağımızda birey ne Orta Çağ’ın kolektivist, din, töre ve gelenekle belirlenen kuralcı-
lığının yol açtığı “irade devri (devredilmesi)”nin ne de modernizmin getirdiği ve sonra-
sında Aydınlanma Çağı’yla beraber güçlenen “akılla dünyayı açıkladığını düşünme”nin 
konforuna sahip değildir. Varoluşçuluk öncelikle tek başına ve özgür olan insan tasavvu-
rundan doğan bir felsefî öğretidir. Özellikle I. ve II. Dünya Savaşlarının yarattığı güven-
sizlik, yalnızlık ve Avrupalı değerlerin yıkılışına tanık olmanın verdiği hayal kırıklığı, bu 
akımın sistemleşmesi ve yaygınlaşmasında etkendir.

Varoluşçular, kendi içlerinde Hıristiyan varoluşçular ve tanrıtanımaz varoluşçular 
olarak ikiye ayrılırlar. Bu iki kanadın temsilcilerini varoluş felsefesi açısından birleş-
tiren temel ilke, varoluşun özden önce geldiği ilkesidir. Geleneksel felsefenin aksine 
varoluşçular, bilgiyi değil varoluşu merkez alırlar ve öznellikten hareket ederler. Tanrı-
tanımaz varoluşçular, tanrının olmadığı yerde bir insan doğasından da söz edilemeye-
ceğini söylerler. Öyleyse insan bu dünyada bir öz üzerine yaratılmış/tasarlanmış olarak 
bulunmamaktadır. İnsan özünü özgür seçimleriyle kuracak; kendisinden ne yaparsa o 
olacaktır. Kierkegaard gibi Hıristiyan varoluşçulara göre ise insan tanrının varlığını 
bilerek seçimlerini yapar ve kurtuluşa ancak böyle erer; insan sonunda ne olacağını 
bilemediği seçimlerle yüz yüze olmasından doğan varoluş kaygısını ancak tanrıya yö-
nelerek aşabilir. 

İnsanın özgürlüğü, seçimler yapmak zorunda olması, bu seçimlerle kendini inşa et-
mesi, başkalarına karşı sorumluluk duyması, edimlerinin sonuçlarına katlanması, tanrı ile 
ilişkisi ya da tanrının yokluğu durumunda insanın dünyadaki konumuna ilişkin yorumla-
rı, özellikle insanı derinlemesine ele almayı temel alan modern edebiyatın yakından ilgi-
lendiği konulardır. Zaten akım da daha çok edebî eserler üzerinden yaygınlık kazanmıştır. 
Şimdi varoluşçuluğun felsefî köklerine bakalım. 

Varoluşçuluk



Batı Edebiyatında Akımlar II110

VAROLUŞÇULUK VE VAROLUŞ ÜZERİNE DÜŞÜNMEK
Varoluşçulukta insan varoluşunun anlamı temel alınır; insan varoluşunun raslantısallığı, 
ölümlülüğü, bırakılmışlığı… Aydınlanma karşıtı bir felsefe olarak da değerlendirilmiştir 
çünkü varoluşçuluk varoluşun kavranması için akla güvenmez. Çok genel bir tanım ya-
parsak, “insan varoluşunu temel alan, öznellikten hareket eden, insanı temelde özgürlük, 
bırakılmışlık, sorumluluk, bunaltı kavramlarıyla ilişkisi bakımından ele alan felsefe akımı” 

ve “1930’larda güçlenerek İkinci Dünya Savaşı yıllarında asıl gücüne ulaşmış, varoluşçu 
felsefeyi ve onun temel kavramlarını ele alan edebiyat akımı” olduğunu söyleyebiliriz.

Varoluşçuluğun tam bir tanımı yoktur. Varoluşçu olarak bilinen filozo�arın bir kısmı 
varoluşçu kelimesini kullanmaz bile. Ancak birtakım ortak noktalar nedeniyle bu başlık 
altında toplanırlar. Nedir bu ortak noktalar? Öncelikle varoluşun özden önce geldiğini dü-
şünmeleri, bunun yanı sıra varoluş kavramına özel bir önem vermeleri ve felsefenin temel 
meselesi haline getirmeleri, bireyci ve öznel olmaları ve nihayet kaygı, özgürlük, seçim, so-
rumluluk kavramlarına eğilmeleri belli başlı ortak noktalardır. Ama bu ortak noktaların 
ötesine baktığımızda siyaseten en soldan en sağa gidebilen, kimi tanrıtanımaz kimi koyu 
Hıristiyan, kimi çok karamsar kimi görece iyimser, kimi eylemlilikten yanayken kimi içe 
dönük ve eylemsiz varoluşçuları görmek mümkündür. Burada bahsedeceğimiz varoluşçu-
luk, insanın dünyaya bırakılmışlığını, dayanaksızlığını, Sartre’ın deyişiyle “özgür olmaya 
mahkum” oluşunu, varoluş kaygılarını ve bundan çıkış için aradığı çareleri felsefe ve ede-
biyat eserlerinde işlemiş, bunun bir akım olarak benimsenmesini sağlamış ve başkalarına 
ilham vermiş belli başlı kişilerin görüşleriyle çerçevesi çizilmiş bir varoluşçuluk olacak. 

Varoluş üzerine düşünmek ve onu tanımlamaya çalışmak insan varoluşu kadar es-
kidir kuşkusuz. Ancak biz onun varoluşçu felsefedeki anlamıyla ilk kez kullanılışına 
Kierkegaard’da rastlıyoruz. Düşünceleriyle varoluşçuluğun babası sayılan Kierkegaard’a 

göre varoluş, bütün varolanlardan, 
bütün doğal ya da düşünsel olarak 
verilmiş varlık düzenlerinden ve 
varlık bağlarından sıyrılarak tek 
başına kalmayı, tanrı ya da hiçlik 
önünde yapayalnız olmayı göze 
alan insanın varoluşu demektir. 
Bunun yanında hiçbir zaman bir 
nesne gibi verilmemiş olan, hiçbir 
zaman olmuş bitmiş bir varlık ola-
rak hazır bulunmayan; tersine yal-
nız özgürce bir kendini gerçekleş-
tirme yoluyla gerçek ve yaşanabilir 
olan bir olgudur. Varoluş, insanın 
kendi kendisi olma ya da olmama 
dayanağıdır; çünkü kişinin kendisi 
olarak, kendisi ya da tanrı önünde, 
saltık bir sorumluluğun ciddiyetiy-
le düşünmesine ve eylemlerde bu-
lunmasına yol açan bir kaynaktır 
(Bozkurt, 1998, s. 100-101).

Kierkegaard varoluşçuluğun 
öncüsü iken, 19. Yüzyıl sonlarında 
Almanya’da Nietzsche ve Scheler, 
Fransa’da Bergson, Blondel gibi 

Resim 5.1

Søren Kierkegaard 
(1813-1855)

Kaynak: upload.
wikimedia.org/



5. Ünite - Varoluşçuluk 111

düşünürler varoluşçuluk düşüncesini geliştirirler. Birinci Dünya Savaşı ertesi ve İkin-
ci Dünya Savaşı öncesinin bunalımlı yıllarında öğreti geniş bir yaygınlık kazanır. İkinci 
Dünya savaşı yılları ve ertesinde varoluşçuluk en popüler dönemini yaşar. Sartre 1943’te 
Varlık ve Hiçlik adlı felsefe yapıtını, ardından da her biri ayrı bir gürültü kopararak varo-
luşçuluğun uluslararası alanda tartışılmasını ve yaygınlaşmasını sağlayan oyun, roman, 
deneme ve senaryolarını yayımlar. Varoluşçuluk bu dönemde özellikle Fransa’da adeta bir 
modadır. 1960’tan sonra etkisini yavaş yavaş kaybetmeye başlar. 

Kierkegaard var olmanın bilmekten farklı bir şey olmasından hareket ederek varo-
luşu felsefenin merkezine koyar. Ona göre varoluşun esas sorunu bilgi ve bilme sorunu 
değil var olmanın bizzat kendisidir. Çünkü bunun aksi olan her durum, insan olarak var 
olmanın anlamını unutturur. İnsanın varoluşuyla karşılaşması, onun farkında olması in-
sanı yalnız olduğu gerçeğiyle yüz yüze getirir. Kendi varoluşuna şekil vermekte özgürdür. 
Özgür olmasının kanıtı kaygısıdır. İnsan kendisine ve tanrıya karşı sorumludur. Kaygı da 
sorumluluktan ileri gelir.

Kierkegaard’da “kaygı” kavramının önemli bir yeri vardır. Kendi varoluşunu düşü-
nen bir insanın dünyadaki yalnızlığı; belirsizlik, çelişki, mutlak iradeyle seçim yapma 
sorumluluğu karşısındaki kaygısı kaçınılmazdır. Kierkegaard tanrı fikri ve tanrıya yö-
neliş olmadan bu çelişkilerin çözülemeyeceğine inanır. İnsan bu gizemli ve akıldışı dün-
yada bunların sonucunda kurtuluşa mı ereceğini yoksa sonunun yıkım mı olacağını 
bilemeden seçimler yapar. Kierkegaard bu varoluşsal seçimin inançla ilgili olduğunu 
söyler. Ona göre seçme özgürlüğünün olabilmesinin tek koşulu da tanrının varlığıdır 
zaten. Tanrıtanımaz varoluşçular bunu reddetseler de Kierkegaard’ın varoluşun özden 
önce gelmesi ve insanın seçimler yoluyla varoluş süreci boyunca kendini inşa etmesi 
fikrine katılırlar. 

Burada “varoluşun farkında olma” kavramı akla gelir. Varoluş hareket noktası olmadı-
ğında Heidegger’in deyimiyle “otantik varoluş” gerçekleşmez. Heidegger iki varoluş biçimi 
tanımlar: “varoluşun farkında olma durumu” ve “varoluşu unutma durumu”. Heidegger’in 
kendi varoluşuyla ilişkide olan ve onu her gün inşa eden varlığı Dasein, Kierkegaard’ın 
tari�erine -tanrı fikrini dışta bırakacak olursak- tam bir uyum gösterir.

Kierkegaard’a göre varoluş tam olarak tanımlanamaz. Çünkü Sartre’ın da daha sonra 
söyleyeceği gibi “kendini gizler”. İnsan varoluş üzerinden ne kadar derin düşünse de, onu 
gerçek anlamda anlayamaz. Varoluş tamamlanmış bir şey değildir, bir akış ve oluş ha-
lindedir, dinamiktir. Kierkegaard’a göre, insan oluş ve değişim halindedir. Varoluş hiçbir 
zaman verili ve olmuş bitmiş bir varlık değildir. İnsan her gün, her seçimi ve her edimiyle 
onu kurmaktadır.

Sartre’da özgürlük kavramı tanrının olmayışından doğar. Tanrı olmadığına göre in-
san doğası diye bir şey olamaz. Özsüz, doğasız ve yazgısız kalan kişi ne olduğuna, kim 
olduğuna, nereye gideceğine, kim olacağına kendisi karar vermek, böylece kendini yarat-
mak zorundadır. Sahipsizdir, yeryüzüne bırakılmış gibidir. Kendi kendisinin sahibi, inşa 
edicisi, seçicisi, kurucusu olma iddiasındadır. “Hiçbir şey değildir. Kendisini nasıl yaparsa 
öyle olacaktır.” 

İnsanın dünyadaki bu bırakılmış hali ve bundan hareketle salt özgürlüğün tanımı, He-
idegger ve Sartre’da özel olarak vurgulanmıştır. Bu konuya ileride tekrar değineceğiz.



Batı Edebiyatında Akımlar II112

Heidegger ve Varlık Kategorileri
Heidegger, varoluşçuluğun önemli kaynaklarından biri olan kitabı Varlık ve Zaman’da, “in-
san” ya da “insan varlığı” demek yerine, varlığın dünyada oluşunu temsil eden “Dasein” 
kavramını kullanmıştır. Dasein, diğer varlıklardan farklı olarak kendi varoluşunu konu edi-
nen insan varlığına işaret eder.

Sartre, varlığı, “l’être-pour -soi (kendisi-için-varlık)” ile “l’être-en-soi (kendisinde var-
lık)” olmak üzere iki kategoriye ayırır. Bu varlık türlerinin birincisinin (“kendisi-için var-
lık”) bilince (insan bilincine), ikincisinin de (“kendisinde varlık”) şeylerin (nesnelerin) ve 
insan dışındaki canlıların varlığına karşılık geldiği söylenebilir. Sartre, kendisi-için-varlık 
(l’être-pour-soi) kavramını, Dasein ile aynı anlamda kullanmıştır. 

Yalnızca kendisi-için-varlık önce var olur sonra ne olacaksa olur. Bu, Heidegger’in varoluşu 
kendisi için bir ilgi nesnesi olan Dasein kavramına çok yakındır.

Heidegger dünyada iki türlü temel varoluş şekli bulunduğunu öne sürer: 1.Var olmayı 
unutma durumu ya da 2. Var olmayı düşünme durumu. Var olmayı unutan kişi kendini sı-
radan dünyaya, işlerin gidiş şekliyle ilgili kaygılara teslim etmiş ve “ötekiler”in dünyasında 
kaybolmuştur. Heidegger bunu “otantik olmayan varoluş” olarak nitelendirir. “Var olmayı 
düşünen” kişi var olmanın farkındadır, sadece var olmanın kırılganlığını değil, kendi va-
roluşuna ait sorumluluğunu da düşünür. İnsan kendi olanaklarını ve sınırlılıklarını kabul 
eder; mutlak özgürlük ve yoklukla yüzleşir ve onlar karşısında endişelenir. Heidegger’in 
bu görüşleri geniş biçimde Kierkegaard’dan esinlenmiştir. Varoluşun farkında olunan ve 
öznel zamanı oluşturan anlara Kierkegaard “varoluş anları” der. Burada varlık kendisini 
kuşatan dünyanın varoluşun üzerine örttüğü örtüleri kaldırır.

Canlılar arasında, sadece Dasein için, hayatın akışı ile bu hayatın biçimlenişi, üzerinde 
kafa yorulması, ilgilenilmesi gereken bir şeydir. Örneğin birer varlık olan gözlükler veya 
masalar zaten canlı değildir. Öte yandan kediler ve köpekler canlıdır ama yön verip bi-
çimlendirdikleri birer hayatları yoktur. Davranışları ve diğer var olanlarla yüz yüze olma 

Resim 5.2

Martin Heidegger 
(1889-1976)

Kaynak: cdn.
quotationof.com

Dasein; (Alm. Da- (burada) + 
sein (olmak, varlık)) Burada-
olmak, burada-oluş, varlık 
(existence). Diğer varlıklardan 
farklı olarak kendi varoluşunu 
konu edinen insan varlığına 
işaret eder.



5. Ünite - Varoluşçuluk 113

yolları (örneğin zararlı doyurucu, zevkli veya heyecan verici gibi), hayatı idame ettirme 
ve üreme şartları tarafından belirlenmektedir. Nasıl yaşamak istedikleri ve hatta yaşamak 
isteyip istemedikleri yönünde bilinçli ve bireysel herhangi bir seçimleri yoktur. Sadece 
insanlar bir hayat sürdürür. Hayatlarının bir sonraki anı veya aşaması olmak zorunda 
olduğu gibidir. Yani insanlar ya bu hayatı şöyle veya böyle yaşar ya da hayatlarına son 
verir. Bir insanın kendi varoluşuyla bu pratik ilişkisi, bastırılabilse veya dikkatten uzak 
tutulabilse de aşılamaz. Çünkü bu soruları dikkate almamak dahi bunlara yanıt vermenin 
bir yoludur, yani belirli bir hayat tarzına karar verip onu sürdürmektir. Bu yüzden insan 
‘varlık’ının, yani Dasein’ın en önemli belirleyici özelliği, ‘varlık’ının, kendisi için bir ilgi ya 
da konu oluşturmasıdır (Mulhall, 1998, s. 31). 

Heidegger’in “varlığının farkında olma” ve “varoluşunu kendisi için bir ilgi nesnesi haline ge-
tirme” ile ilgili görüşlerinin edebiyatta nasıl karşılık bulmuş olabileceğini bulabilir misiniz?

Dasein’ın varlığının kendisi için bir konu oluşturması, kendi varlığına bir anlam verme 
ve varoluşunu açıklama çabasını içerir. Bütün diğer varlıklardan farklı olarak Dasein ken-
di kendisini kurar ve varoluşunu sorgular. Kendi ‘varlık’ının olanaklılıklarını açığa çıkarır 
ve düzenler. 

Sartre’ın tarif ettiği özgürlük ve insanın kendini özgür seçimler yoluyla inşa etmesi 
görüşü, Heidegger’den kuvvetle esinlenir. Kendi varoluşunun kendisi için bir konu olduğu 
varlıklara “kendisi-için-varlık” der. Bunun tanımı kendisini doldurmaz, sürekli bir deği-
şim içinde kendi varlığını var etmektedir. Kierkegaard’ın deyişiyle dinamik, değişken, oluş 
halinde bir varoluşu vardır. Kendisinde-varlık ise “ne ise odur”, tanımıyla varlığı örtüşür. 

Öyleyse kendisi-için-varlıklar insanlar) için “varoluş özden önce gelir”. Şimdi bu ilkey-
le ne kastedildiğine bakalım.

Varoluş Özden Önce Gelir
Varoluşun özden önce gelmesi ancak düşünen insan varlığı için geçerli olabilir. İnsan bi-
linçle diğer varlıklardan ve canlılardan ayrılır. Bir insan bir ev yapacağı zaman önce onun 
planını (öz) oluşturur ve evi bu plana göre inşa eder. Bir marangoz bir iskemle yapacağı 
zaman onu nasıl ve hangi şekilde yapacağını önceden bilir. Bu tür varlıkların önce özü 
vardır ardından varoluş gelir. Bilince sahip olmayan canlı varlıklar için de durum benzer-
dir. Örneğin bir arı ne yapacağına, ne olacağına karar vermeye çalışmaz, içgüdüleri onu 
yönlendirir. Varlıklar arasında sadece insan kendi varoluşunu fark eder ve kendinden ne 
yapacağına kendisi karar verir.

Varoluşun özden önce gelişine ilk değinen Kierkegaard’dır. Ona göre insan ne olma-
dığını seçer önce. Seçimler yaparak kendini (özünü) oluşturur. İnsan özgürdür, kendi se-
çimlerini kendisi yapar, bunu kaygılı varoluşundan ötürü nedensellik ilesiyle belirlenmiş 
bir şekilde değil özgür iradesiyle yapar. Özgür olduğuna göre sorumludur da.

Sartre’a göre, insan, ancak kendini yaptığı gibi olacaktır. Buna göre insan doğası yoktur, 
zîrâ onu tasarlayan bir tanrı yoktur. Herhangi bir insanın hayatı bir projedir: Tasarımı o 
hayatı yaşayan kişi tarafından yapılmış bir proje. “Varoluş özden önce gelir.” Bu insanın 
önce var olduğunu, sonra da kendini tanımladığını ortaya koyar. Birey kendini ancak bir 
faaliyet esnasında tanımlar. Tanrı’nın onun üzerinden elini çekmesiyle insan, varoluşunun 
bütün yük ve sorumluluğunu yüklenmiştir. Sartre bunu “insan, hiçbir dayanağı ve yara-
tanı olmaksızın, her an insanı (yeniden) icâd etmeye mahkûmdur” sözüyle açıklamaya 
çalışır. Tanrı ya da yazgı diye bir şey bulunmadığına göre, bireyin öznelliği ve eylemi ön 
plandadır. İnsan kendi yazgısını kendi özgür iradesiyle yaratır; bilinçli ve sorumluluğu 
bütünüyle kendisine ait olarak hareket eder, seçer ve bağlanır.

1



Batı Edebiyatında Akımlar II114

Özgürlük
Kierkegaard özgürlüğü dört temel anlamda kullanır. Bunlardan ilki zorlayıcı bir dış güç-
ten muaf olmaktır. Öyleyse insan özgür olduğunda onu şu ya da bu seçimi yapmaya zorla-
yacak bir dış güç yoktur. İnsan içine dönerek seçimleri için orada bir dayanak arar.

Kierkegaard için ikinci özgürlük, seçme özgürlüğü kavramıdır. Ona göre özgürlük 
keyfiyetten doğmaz. İçe dönerek düşünmekten, kaygıdan doğar. Eğer bir seçim düşünme-
den kaynaklanmıyorsa özgür bir seçim olamaz, ancak nedensellikle açıklanabilir. 

Kierkegaard Kaygı Kavramı adlı eserinde “kendilik özgürlüktür” der. Kendi içine 
dönmek ve kendini bilmek özgürlüktür. Birinci anlamıyla kendinin farkında olmak, yani 
seçme özgürlüğüne sahip olduğunun, muktedir olduğunun farkında olmak özgürlükken 
ikinci anlamıyla kendilik özgürlüktür. Burada özgürlük, kendini gerçekleştirme anlamına 
gelir. Bu anlamıyla özgürlük, kişi kendi olmayı seçerek kendi olması sonucu ortaya çıkar. 
Eğer kişi özgürlüğünü yanlış kullanıp kendinden başka bir şey olmayı seçerse bunun so-
nucu suçluluk duygusudur.

Özgürlük kavramının dördüncü şekli ise İsa ve onun vahiyleridir. Eğer onun bağışlayı-
cılığı olmasaydı günahlar a�edilmez ve özgürlüğün kötüye kullanımı ortadan kalkamazdı.

 Kierkegaard kendisinden sonraki varoluşçular gibi özgürlük, kaygı ve sorumluluk 
kavramları arasında ilişki kurar.

Kierkegaard, benlik özgürlüktür, derken kişinin kendini (ne olmadığını ve ne olduğunu) 
bilmesinin önemine dikkat çeker. Bu ilke, Sokrates’in “Kendini bil” sözüyle bağlantılıdır. 

Sartre’a göre insan seçim yapmada ve kendi özünü istediği şekilde kurmakta özgür-
dür. İnsan, sanatla kendini var edebilir. Canlılar ve cansızlar arasında arketipi olmayan, 
izleyeceği belli bir yol olmayan, yani özü varoluşundan önce gelmeyen sadece insandır. 
İnsan, sanat sayesinde yaratabilir, o güne dek sadece tanrıya ayrılmış olan bir şeyler yarat-
ma eylemini gerçekleştirebilir, en önemlisi kendi hikayesini, kendi kaderini yazabilir ve 
yazmak zorundadır da. Bu durumun yarattığı sorumluluk duygusu, bir varoluş sıkıntısını 
da beraberinde getirir. 

Kierkegaard da Sartre da varoluşun özden önce geldiğini ve bireyin özgür seçimler 
yoluyla kendini inşa ettiğini düşünürler. Ancak Kierkegaard tanrı fikrini bizzat özgürlük 
tanımının içine yerleştirirken Sartre’a göre insan için ancak tanrının yokluğu şartı ile tam 

Resim 5.3

Köklerini Kierkegaard 
ve Heidegger’den 
alan varoluşçuluğu 
sistemleştirerek bir 
felsefî öğreti olarak 
ortaya koyan Fransız 
yazar ve düşünür 
Jean-Paul Sartre 
(1905-1980).

Kaynak: www.the-
philosophy.com



5. Ünite - Varoluşçuluk 115

bir özgürlük mümkündür. Aksi taktirde insanın tanrı tarafından yaratılmış bir özü olur, 
insan onu oluşturmak için özgür olmazdı. Sartre tanrının yokluğu fikrinden doğan özgür-
lük kavramını şöyle açıklar:

“Dostoyevski, Tanrı olmasaydı her şey mübah olurdu, diye yazmıştı. (İşte bu söz varo-
luşçuluğun çıkış noktasıdır.) Gerçekten de, Tanrı yoksa her şey mübahtır, hiçbir şey yasak 
değildir. Bu demektir ki, insan kendi başına bırakılmıştır. Ne içinde dayanacak bir destek 
vardır, ne de dışında tutunacak bir dal. Artık, hiçbir özür, dayanak bulamayacaktır yaptık-
larına. Varoluş özden önce gelince, verilmiş ve donmuş bir insandan söz edilemez elbet. 
Önceden belirlenmiş, donmuş bir doğa açıklanamaz çünkü. Başka bir deyişle, gerekircilik 
(déterminisme), kadercilik yoktur burada, kişioğlu özgürdür, insan özgürlüktür” (Sartre, 
1996, s.71). 

Simone de Beauvoir da Tanrının yokluğu fikrinin her şeyi mübah kıldığı fikrine karşı çıkar. 
İnsan yeryüzüne bırakıldığına göre eylemleri kesin ve mutlak bağlanmalar(engagements)
dır; yabancı bir varlığın değil kendisinin eseri olan, zaferleri kadar başarısızlıkları da kendi-
sine ait olan bir dünyanın sorumluluğunu taşır. Bir tanrı a�edebilir, silebilir, telafi edebilir; 
fakat eğer tanrı yoksa insanın hatalarının telafisi yoktur (1947, s. 21-22). De Beauvoir’a göre 
insan özgürdür fakat bu özgürlükte kendi yasasını bulur. Öncelikle özgürlüğünü üstlenmeli 
ve ondan kaçmamalıdır; onu yapıcı bir hareketle ve de kendisi ve başkaları için baskıyı 
reddederek üstlenmelidir (1947, s. 226). Sartre’ın sözünü ettiği sorumluluk işte bu ilişkinin 
bir sonucudur. 

Tanrı Öldü: Nietzsche’de Özgürlük Sorunu
Nietzsche, yeni değerlerin ortaya konması ve insanın kendini bu yolla bir ahlâka bağlama-
sı konusunda özgürlük kavramına özel bir önem yükler. İnsan ancak özgür olarak kendisi 
olabilir, kendi ahlâkını kurabilir ve irade sergileyebilir. Hıristiyan ahlâkına, insanın bütün 
özgürlüklerinden fedakârlık etmesi anlamına geldiği için karşı çıkar. Püriten köklerine karşı 
bir tepki olarak ateizmi benimser ve “Tanrı öldü” sonucuna varır. Hıristiyan Tanrı’nın ölü-
mü, Avrupa insanını evrensel bir hedef olmadan bırakır. Amaç, asil ve özgür ruhları, “sürü 
ahlâkı”nın prangalarını kırmaya ve kendi değerlerini belirlemeye teşvik etmektir.

Ona göre ahlâkî değerlerde de-
ğişmez hiçbir şey yoktur. Var olan 
değerler yıkılarak yerine yenileri 
konmalıdır.

Nietzsche Avrupa kültürünün 
değişmekte olduğuna dikkat çe-
kerek, sürü ahlâkına bağlı devlet-
lerin ikiyüzlü bir ahlâk anlayışını 
benimsediğini ve bunu bazı eski ve 
toplumca yüce kabul edilen değer-
lerle maskelemeye çalıştığını öne 
sürer. Yüksek ve bağımsız manevi-
yat, tek başına ayakta durma iste-
ği, güçlü bir akıl bile tehlike olarak 
algılanır; bireyi sürüden ayıran 
her şey bir başkası için korkutucu, 
dolayısıyla kötülük olarak adlandı-
rılır. Sadece uyum ve itaatkâr zih-
niyet önemlidir. Bu anlayış bireye 
seçme hakkı veremez; onun kendi 

Resim 5.4

Friedrich Nietzsche 
(1844-1900)

Kaynak: www.iep.utm.
edu



Batı Edebiyatında Akımlar II116

değerlerini belirlemesi riskini alamaz. Nietzsche bu geleneksel ya da dinî ahlâka karşı çı-
karak insanın özgür iradesinin değerini ortaya koyar. İnsan tanrının olduğu durumda ve 
tanrının varoluşundan doğan değer ve sistemlerin baskısı altında kendisi olamaz. Ancak 
bütün bunlara karşı çıkarak, özgür seçimlerle kendi ahlâkını kurabilir.

Camus ve Özgürlük
Camus “öz olarak özgürlük” sorununu anlamsız bulur. Bunun tanrı sorununa bağlı oldu-
ğunu; bir insanın özgür olup olmadığını bilmenin, bir efendisi olup olamayacağının bilin-
mesini gerektirdiğini söyler. “Bildiğim tek özgürlük, düşünce ve eylem özgürlüğüdür” der. 
Ona göre saçma, insanın bütün ölümsüz özgürlük şanslarını sıfıra indirirken, ona eylem 
özgürlüğünü verir, onun etkinliğini arttırır. Umut ve gelecek yoksunluğu, insanın her şeye 
açık oluşunda bir artış anlamına gelir. Camus’ye göre “saçma”nın kavranmasıyla sonsuz 
özgürlük ortadan kalkar. Özgürlük varsayımları ancak “saçma”dan kaçınılan gündelik ya-
şam içinde gizlidir. Heidegger’in “varolmayı unutma” durumu dediği biçimde yaşayan 
insanın özgürlük varsayımı vardır. 

Özgürlüğün Diğer Yüzü: Bırakılmışlık, Suçluluk, Tedirginlik, Kaygı
Özgürlük kulağa ilk aşamada bütünüyle olumlu bir şey gibi gelse de varoluşçu filozo�ar 
onu üreten koşulları (bırakılmışlık, kaygı) ve ondan doğan sonuçları (suçluluk, tedirgin-
lik, kaygı) ortaya koyarak özgürlükle bu kavramlar arasındaki nedenselliği vurgulamışlar-
dır. Kierkegaard için özgür olan varlık zorunlu olarak kaygılıdır, Heidegger bunu varlığın 
temeline kaygı (angst)’yı yerleştirerek ifade eder, Sartre özgürlüğü sorumluluğa, onu da 
bunaltıya bağlar. 

Kaygı kavramını en derinlikli işleyenlerden biri kuşkusuz Kierkegaard’dır. Kaygı Kavramı 
adlı eserinde, kaygı kavramını tanımlar, kaygı türlerini, kaygının özgürlükle zorunlu ilişkisini 
açıklar ve insanın hangi koşullarda kaygı duyduğu üzerinde derinlikli bir şekilde durur. 

Kaygı Kierkegaard için melankolinin ifadesi değildir. Gelecekteki bir olasılığa duyu-
lan çekim ve ondan itilme/nefretin aynı anda hissedilmesidir. Bir duygudan fazlasıdır; 
insan özgürlüğünün belirtisidir. Eğer insan gelecekteki bu olasılığa karşı yalnızca çekim 
hissetseydi, örneğin bir karıncanın şekere yaklaşımındaki gibi, davranışı nedensel olarak 
belirlenmiş olurdu çünkü nesne davranışı belirlerdi. Eğer yalnızca itilme hissetseydi, bir 
geyiğin kaplandan korkması gibi, yine nesne davranışı belirlemiş olacağından davranış 
nedensel olarak belirlenmiş olurdu. Ama insan, çekici gelen bir şeye yaklaşırken uzaklaşa-
bilir ya da itici ya da iğrenç bulduğu bir şeyden kaçarken bile geri dönüp bakmak için gizli 
bir arzu duyar. Bir şeye yaklaşırken uzaklaşabilir ya da gerek olmadığı halde birşeyden 
kaçabiliriz. Kaygı olasılığın olasılığının belirtisidir ki bu da gerçek özgür seçim demektir 
(Beabaut, 1996, s. 139).

Kierkegaard’a göre kaygı özgürlüğün bir belirtisi ve doğal sonucudur. İnsan özgür ol-
masaydı yapacağı seçimler ve sonuçları için kaygı duymasına gerek kalmazdı.

Varoluş kaygısının tanımlanmasında Heidegger Kierkegaard’dan, Sartre da büyük öl-
çüde Heidegger’den yararlanır. Varoluşçulukta insan dünyaya bırakılmıştır, yalnız ve da-
yanaksızdır. Heidegger’in bu konudaki görüşlerini inceleyelim.

Dasein’ın varlık’ının olanaklılıklarını ve sınırlarını anlayabilme çabası, onu, kendi ‘var-
lık’ının dünya içindeki konumlanışı problemiyle yüz yüze bırakır. Bu noktada Heidegger 
“dünyaya düşmüşlük” kavramını kullanır. Bu kavram olumsuz herhangi bir değerlendir-
meyi dile getirmez. Dasein’ın ilgi duyduğu “dünyanın” yakınında ve büyük bölümüyle 
yanı başında uzandığına işaret eder. Bu “...içine dahil edilmişlik”, büyük ölçüde ‘onlar’ın 
kamusallığı içinde “kaybolmuşluk” karakterine sahiptir. Dasein birinci olarak, otantik bir 
kendi ‘varlık’ı olma potansiyelinden dünyaya düşmüştür (Mulhall, 1998, s,149).

Heidegger, ex-istieren (Alm. 
var olmak) fiilinin, varoluşun, 
olmaktan (“ist”) dışarı atılmak 
(“ex-”) anlamını barındırdığını 
söyler.



5. Ünite - Varoluşçuluk 117

Heidegger, Dasein’ın ‘varlık’ının temeline tedirginlik ve tasa kavramlarını yerleştirir. 
Bu iki kavramdan yola çıkarak, Dasein’ın kendi varlığını anlamlandırmasını ve dünya ile 
ilişkisini tarif eder.

 Dasein’ın ‘varlık’ının temelinde bulunan ve dünya karşısındaki konumunu belirleyen 
ve kendi varoluşunu tanımlamasına yardım eden tedirginlik, genellikle korkuyla karıştı-
rılsa da, bir nesnesi olmaması bakımından korkudan ayrılır. Bir kişinin tedirginlik duy-
masına yol açan şey, herhangi bir özel var olan değildir. Heidegger’e göre bizi bunaltan şey, 
el-altında-olan nesnelerin özgül bir tümlüğü değil, böyle bir tümlüğün olasılığıdır: Böyle 
bir dünya bizi bunaltır ya da daha kesin biçimde söylemek gerekirse “dünyada-olma” bizi 
bunaltır. Tedirginlik, Dasein’ı dünyaya fırlatılmış olmanın bilgisiyle karşı karşıya getirir 
(Mulhall, 1998, s. 153).

Zaman ile varoluş arasındaki bağlantı, insanı kaygı sorunuyla karşı karşıya getirir. İn-
san yaşadığı evreni tanımadan, kendini onun içinde bulur; varlığı da varlık kavramını 
edinmeden yakalar. Bu tanınmayan, gereğince bilinmeyen evren, içinde yaşayan insanı 
tedirgin eder, ona bir kaygı konusu olarak görünür. 

Varlığın zemini ‘hiçlik’tir. Varoluşun temelinde bu yüzden tasa vardır. İnsan kendi var-
lık-oluşsal olasılıklarının gerisindedir, varoluş suçluluğu içindedir. Sonlu bir varlık oldu-
ğunun bilgisini bir yaşantı bir deneyim olarak içinde taşır, bu varoluşunun bir parçasıdır. 
Var olmanın farkında olan insan için sakin olmak olanaksızdır; o zorunlu olarak mutsuz 
bir varlıktır. 

İnsanın ölümlü olduğunu bilmesi, varlığına ait özsel bir niteliktir, varoluşunun bir parçası-
dır. Heidegger Dasein’ın varlığını “ölüme-doğru-oluş” şeklinde tarif eder. Ölümlülük tedir-
ginliğin ve kaygının nedenlerindendir.

Kısaca Dasein, dünyada kendisini “yuvasında” hissetmeyen ve “fırlatılmış” olarak bu-
lunan, tasa ve tedirginlikle varolan, varlık-oluşsal olasılıklarından birini seçmekle diğer-
lerini olanaksızlaştırdığı için varoluş suçluluğu yaşayan, “ötekiler” ya da “onların-benliği” 
içindeki kaybolmuşluğunu, kendini suskun bir ikinci benlik olarak ortaya koyan ve bir iç 
daralması şeklinde duyulan vicdanının sesiyle fark eden ve var olmanın farkına vardık-
ça huzursuzluğu artan insandır. Bununla birlikte Heidegger, insanın varoluşun farkında 
olarak otantik bir yaşam sürmesini önemser. Bu noktada, karamsarlığına karşın yeni bir 
hümanizma kurmaya çalışan ve insanın bilinçle, yani kendi durumunu idrakle saçmanın 
üstesinden gelebileceği sonucuna varan Camus ve varoluş bunaltısının çözümünü eylem-
lilikte bulan Sartre ile benzeşir.

Heidegger’in kullandığı “bırakılmışlık” ifadesini, Sartre, tanrının olmadığı bir dünya-
da, insanın ne olacağını seçmek ve kendi ahlâkını kurmak üzere kendi haline bırakılmış 
olması olarak açıklar. Bunu ancak özgür seçimlerle yapabilecektir ve tıpkı Heidegger’in 
felsefesinde olduğu gibi, bunu yaparken başka insanlarla insanlarla ilişkili ve onlardan 
sorumlu olacaktır.

Sorumluluk
Varoluş özden önce geliyorsa, insan kim olduğundan sorumludur. Varoluşçuluk böylece, 
insanı olduğu ve olabileceği şeyin sahibi ve varlığının tek sorumlusu olarak konumlandı-
rır. Sartre, insanın kendini seçerek ve her bir başka insanın tasarımını anlayarak evrenseli 
kurabileceğini düşünür. “Varoluşçuluk Bir Hümanizmdir” başlıklı konferansında özgür-
lük ve sorumluluk ilişkisi hakkında şunları söyler:



Batı Edebiyatında Akımlar II118

“İnsan kendi kendini seçer” dediğimizde, her birimizin kendi kendini seçmesini anlıyoruz. Ama 

insan kendini seçerken bütün insanları da seçer. Kendini seçmesi bütün öbür insanları da seç-

mesi demektir aynı zamanda. Olmak istediğimiz kimseyi yaratırken, herkesin nasıl olması ge-

rektiğini de tasarlarız. Hiçbir edimimiz yok ki, olmasını zorunlu saydığımız bir insan tasarımı 

(tasavvuru) doğurmasın bizde. (… )

Ama özgürlüğü isteyince, onun tümüyle başkalarının özgürlüğüne, başkalarının ise bizimkine 

bağlı olduğunu anlarız. Gerçi insanın tanımı olarak özgürlük, başkasına bağlı değildir; ama 

ortada bir bağlanma olunca iş değişir: O zaman özgürlüğümle birlikte başkalarının da özgür-

lüğünü istemek zorunda kalırım. Başkalarının özgürlüğünü amaç edinmezsem, kendi özgür-

lüğümü de amaç edinemem.”    

İnsan yalnızca kendisinden değil bütün insanlıktan da sorumludur. Olmak istediğimiz 
kimseyi yaratırken, herkesin nasıl olması gerektiğini de tasarlarız. Sartre’a göre bireysel 
edimler bütün insanlığı bağlar. Örneğin evlenmek ve çocuk yetiştirmek isteyen bir birey, 
kendi aşk ve tutkusundan hareketle bir seçim yapmaz sadece, bütün insanlığı tekeşliliğe 
yöneltmiş olur. Yani bütün insanlık için meşruiyetini savunacağı eylemleri seçer kendisi 
için de. Böylelikle kendini seçerken bütün insanlığı, insanlığı seçerken de kendini seçmiş 
olur. Bir şeye bağlanan ve kendisini sadece seçtiği bir şey değil, bütün insanlık adına se-
çim yapmış, yani yaptığı seçimi bütün insanlık adına meşrulaştırmış olduğunu fark eden 
insan, tam ve derin sorumluluk hissinden kaçamaz. 

Her şey, sanki her insan için, bütün insanlık onun yaptığı işe gözünü dikmiş ve kendini 
onun ne yaptığına göre düzenliyor gibi olur. Ve her insan kendine şunu söylemelidir: Benim, 
bütün insanlık, kendini davranışlarıma göre düzenleyeceği durumda böyle davranmaya 
hakkım var mı? Eğer kendine bunu söylemiyorsa, kaygısını maskeliyor, gizliyor demektir. 

Bunaltı
Sartre, “Bunaltı nedir” sorusuna varoluşçuların, “İnsanlık bunaltıdır” diye yanıt vereceği-
ni söyler. Çünkü ona göre bağlanan ve yalnızca olmak istediği kimseyi değil bütün insanlı-
ğı seçen kişi, o derin ve tümel sorumluluk duygusundan kurtulamaz. Bu da insanı bunaltı, 
iç daralması gibi duygulara götürür. Bu bunaltı, yaşanmıyor gibi göründüğünde yalnızca 
maskelenmektedir ancak o zaman bile kendini gösterir (Sartre,1996, s. 66-67).

İnsan bir başına bırakıldığı için ona yol gösterecek dini, tanrıyı ve her türlü dogma-
tik bilgiyi reddettiğinde varlığını kendisi seçer. Bu bırakılmışlık içinde insanın seçtikleri 
nedeniyle başkalarını ve kendi geleceğini bağlıyor olması insanda bunaltı yaratır. İnsan 
diğer insanlara bağlıdır, amaçlarını gerçekleştirebilmek için kuracağı ahlâkın (varoluşçu 
hümanizm ahlâkının) diğer insanlarca paylaşılmasına ihtiyaç duyar; oysa insan ne diğer 
insanların bu ahlâkı paylaşacağına ne de sonraki kuşakların bunu devam ettireceğine gü-
venebilir; çünkü yaslanacağı bir insan doğası yoktur, insan özgürdür. 

Bu durumda umutsuzluk kaçınılmazdır, varoluşçuluk da bir yere kadar umutsuzdur 
ancak Sartre’a göre bu eylemsizliği gerektirmez, zira eyleme geçmek için umutlu olmak ge-
rekmez. İnsan kendi varoluşunu fark ettiği andan itibaren kendini kurmaktan başka çaresi 
yoktur, bunun için diğer insanlara bağlıdır, yaptığı seçimlerin bütün insanlığı bağladığı 
gerçeği karşısında istese bile sorumluluktan kaçamaz. 

Sartre’da özgürlük, sorumluluk ve bunaltının döngüsel bir yapısı vardır.

Sartre’a göre varoluş karşısında duyulan bunaltı insanı eylemsizliğe değil, tam tersine, 
eylemliliğe götürür. Sartre’ın varoluşçuluk felsefesinin özellikle ülkemizde aşırı bireyci bir 
akım olarak algılanması bu nedenle bir yanılgıdır. Kendine dönük, kendinden başka hiç-

Gündelik yaşama ve “ötekiler”in 
içine fazlaca dalmak Heidegger’e 
göre varoluşu unutmak anlamına 
gelir. İnsanlar bunu varoluş 
kaygısını maskelemek için 
yaparlar. 



5. Ünite - Varoluşçuluk 119

kimseyle ilgili olmayan, toplumsal olanla ya da daha genel olarak insanlık idealiyle ilgili 
olmayan insan, Sartre’ın tarif ettiği insan tipiyle ilgisizdir. Sartre’a göre kendisi için olan ve 
kendisinin farkında olan insan, sorumluluğunun farkına vardıkça bir bunaltı yaşar. Bu-
nun içinden çıkmanın tek yolu da eylemliliktir. Varoluşçuluk sadece anlamsızlığın felsefe-
si değildir, özgürlüğü sorumluluğa, sorumluluğu değer yaratmaya bağlayan bir felsefedir. 
Sartre bunu şöyle ifade eder:

“İnsanın kurucusu olan aşma-geçme (transcendance-dépassement), ile onun bu evrende var 

olduğu ve her şeye açık bulunduğu anlamındaki öznellik (subjectivité) arasında bulunan sıkı 

bağlantıya ve ilişkiye Varoluşçu Hümanizm diyoruz. Hümanizm diyoruz, çünkü kişioğluna 

bununla, kendinden başka yasa koyucu bulunmadığını söylemek istiyoruz. Ona hatırlatıyoruz 

ki, kişioğlu bu tek başına bırakılmışlık, dünyaya fırlatılmışlık içinde kararını ancak kendisi 

verecektir. Hümanizm diyoruz, çünkü kişioğluna bununla, kendi içine kapanarak ve başkala-

rından koparak değil, ancak kendi dışında bir amaca yönelerek varlığını gerçekleştirebileceğini 

göstermiş oluyoruz. İnsan, ancak şu kurtuluş ya da bu iş için çalışmakla, yani eylemle, kendi-

sini hümanist bir varlık olarak kuracaktır. Kendine dönerek değil, kendi dışında bir özgürlük, 

bir gerçekleşme olan bir hedefe doğru yönelen insan, kendisini de kesinlikle gerçekleştirecektir” 

(1996, s.94). 

Bunaltı sorumluluk duygusuna yani eyleme ve ahlâka dayanır. Varoluşçuluk ahlâkı 
nesnel değerler üzerine değil insanın kökten özgürlüğüne yaslandırır. Sartre’ın dediği gibi, 
insan “özgür olmaya mahkum” olduğuna göre, kendi ahlâkını da kendisi kuracaktır.

Özgürlük, sorumluluk ve kaygı kavramları arasındaki ilişkiyi açıklayabilir misiniz?

Sartre varoluşçuluğa yöneltilen bireycilik ve bunaltı felsefesi olma suçlamalarına cevap ola-
rak varoluşçuluğun eyleme dayalı ve iyimser bir hümanist öğreti olduğunu savunur.

 Saçma
Aslında “saçma” açıkladığımız bütün bu kavramların temelinde yer alır, çünkü insanın 
dünyada olması nedensiz ve anlamsız (saçma) olmasaydı ne özgürlük problemine, ne so-
rumluluğa, ne kaygıya gerek olurdu. Ama saçma bütün bunların yalnızca nedeni değil 
sonucudur da. En iyisi bütün bu kavramları eşzamanlı ve birbirine döngüsel bir nedensel-
likle bağlı kavramlar olarak düşünmektir. 

Öyleyse nedir “saçma”?
Felsefe Ansiklopedisi “saçma”nın karşılığı şöyle vermiştir: (Os. abes, muhâl, mânâsız, 

bîmânâ; Fr. absurde; Alm. absurd; İng. absurd). Varoluşçular, saçma terimini anlamsız 
anlamında kullanırlar, bununla dünyanın ve yaşamın anlamsızlığını dile getirirler. Ki-
erkegaard ve Heidegger gibi varoluşçuluğun öncülerine göre saçma insanın dünyadaki 
yabancılığıdır. Fransız varoluşçu düşünür ve yazar Sartre, bu deyimle evrenin anlamdan 
yoksunluğunu dile getirir. Camus’ye göre göre de dünya ve insan, birbirlerine göre saçma, 
eşdeyişle çelişiktirler. Ona göre insan için evren akla aykırıdır, uyumsuzdur, saçmadır. 
Evren rastgeledir, boşunadır, hiçbir sağlamlığa dayanmamaktadır ve ölümle bitmektedir 
(Hançerlioğlu, 1979, s 7-8).

Cevizci, “saçma”yı, “varoluş felsefelerinde yaşamın anlamsızlığı, tutarsızlığı ve amaç-
sızlığı için kullanılan deyim” (1943, s.743) şeklinde açıklar. Kierkegaard ve Heidegger bu 
dünyadaki yabancılığı anlatmak için saçma terimini kullanırlar. Sartre onu evrenin an-
lamsızlığı olarak görür (Timuçin, 1998, s.254).

2

“Saçma”, varoluşçulukta insanın 
dünyaya bırakılmışlığından 
ve uyumsuzluğundan doğan 
anlamsızlıkla eş anlamlı olarak 
kullanılmıştır.



Batı Edebiyatında Akımlar II120

Sartre’a göre dünya, insanla uyumsuz bir yerdir ve insanın dünyaya karşı konumu faz-
ladanlıktır. Bulantı, varlığın bu dünyayla karşılaştığında verdiği tepkidir. İnsan, bir yandan 
varlığın bütün ağırlığını hissetmekte, diğer yandan ise bu “varlık” diye isimlendirdiği şe-
yin bir anlamsızlıktan ibaret olduğunu anlamaktadır.

Camus dünya ile insan arasındaki ilişkiyi, insanın dünyaya “fırlatılmışlığını” “saçma” 
olarak niteler. Ona göre özgürlüğü belirleyen de saçma ve ölümdür. Camus, saçma’nın 
kavranmasıyla, yaşamın anlamına inanmakla birlikte varsayılan değerler basamağı, seç-
meler ve tercihler varsayımlarının ortadan kaktığını düşüncesindedir.

“Doğmuş olduğumuz saçma ve ölecek olmamız saçmadır.” Sartre’a göre saçmadan kur-
tuluş yoktur, ölüm bile bunu sağlayamaz, çünkü ölümün kendisi de saçmadır. Dünya insa-
na göre, onunla uyum kuracak biçimde kurulmamıştır, tam tersine, acımasız, düşmanca 
ve saçmadır. İşte dünya karşısında duyulan bu bulantı yalnızca insanı varoluşa götürür. 
İnsan, gerçekleştirebildiği olanaklar toplamıdır; ama insan anlamsız bir dünyada kaygılı 
bir korku ve endişe içinde şaşkınca dolaşır ve boşuna bir barış arar. İnsan uyumsuzluktan 
uyuma geçmeyi boş yere dener; onun için tek avuntu ancak durumunun bilincine varması 
olabilir. Varoluş nedensiz ve saçmadır, varoluşla karşılaşmak bunaltı vericidir, ancak so-
rumluluğunun farkına vararak kendi olanaklarını gerçekleştirmeye çalışmakladır ki insan 
bu bunaltıdan kurtulabilir. 

Sartre, Duvar adlı öyküsünde Franco rejimi tarafından ölüme mahkum edilen 
Pablo’nun, bunu öğrendikten sonra hücresinde geçirdiği son gece hayatının muhasebesini 
yapışını anlatır: 

Mutluluk peşinde, kadınların peşinde, özgürlüğün peşinde koşmuştum, hem de nasıl. Niyeydi 

bütün bunlar? 

İspanya’yı kurtarmak istemiştim. Piy Margall’a hayrandım. Anarşist harekete katılmıştım. 

Toplantılarda konuşmuştum. Her şeyi ciddiye alıyordum; sanki ölümsüzmüşüm gibi. Bu anda 

bütün hayatım önüme seriliymiş gibi bir izlenim uyandı içimde ve düşündüm: Kutsal bir ku-

runtuymuş demek ki. Madem ki sona erecek, hiçbir şeye değmezmiş. Kızlarla nasıl dalga geçe-

bildiğimi, nasıl gezip tozabildiğimi sordum kendime. Böyle öleceğimi bilseydim tek parmağımı 

bile oynatmazdım. Hayatım önümdeydi, kapalı, saklı, bir çanta gibi. Gelgelelim içinde olanlar 

daha bitmemişti. Bir an hayatımı yargılamaya kalktım. Kendi kendime güzel bir hayattı de-

mek isterdim. Ama bir yargıya varamıyordu insan, bu bir taslaktı. Zamanımı ölümsüzlük için 

uğraşmakla geçirmişim, bir şey anlamamışım. Hiçbir şeyden hayı�anmıyordum. Hayı�ana-

bileceğim bir yığın şey vardı, manzanilla’nın tadı, Cadiz yakınlarında küçük bir koyda yazın 

denize girişim gibi. Ama ölüm hepsini berbat etmişti (1999, s.20). 

Camus “Saçma’nın Uslamlaması” adlı denemesinde, yalnızca tek bir felsefî problem 
olduğunu, bunun da intihar olduğunu söyler. Ona göre yaşamın yaşamaya değer olup 
olmadığının sorgulanması, felsefenin temelindeki sorunun yanıtlanmasına karşılık gelir. 
Cevaplanması en acil olan soru yaşamın anlamıdır. Kötü sebeplerle de olsa açıklanabilen 
dünya, tanıdık bir dünyadır. Diğer yandan ilüzyonlar ve ışıklarla aydınlanan dünyada in-
san kendini bir yabancı olarak görür. İnsan ve yaşamı, aktörle sahne arasındaki bu ayrılık, 
saçma duygusudur (1955, s. 5). Saçma (anlamsızlık) kavramı, birey ile dış dünya arasında-
ki kapatılması olanaksız uçurumu, ikiliği belirler. Bilinmeyen bir gücün dünyaya fırlattığı 
insanlar, bu duruma karşın o dünyanın bir parçası değildirler. Dünyada kendilerini “evde” 
hissetmezler.



5. Ünite - Varoluşçuluk 121

Camus, “saçma’”nın ne insan 
varlığında ne de dünyanın kendi-
sinde olduğunu söyler. Saçma, bu 
ikisinin birbiriyle ilişkisinde doğar, 
bu ilişki uyumsuzluktur. Saçma’ya 
inanan insan için uyumsuzluktan, 
anlamsızlıktan sıyrılmak olanak-
sızdır. Bu noktada Tanrı düşünce-
sine yönelerek anlamsızlığı aşma-
ya çalışan Kierkegaard’ı eleştirir: 
“Kierkegaard bağırabilir, ‘insanın 
ölümsüz bilinci olmasaydı, her 
şeyin temelinde, karanlık tutkula-
rın girdabında büyüklü küçüklü, 
gerekli gereksiz her şeyi oluştu-
ran, kaynayıp dalgalanan vahşi bir 
güçten başka bir şey bulunmasay-
dı, nesnelerin altında hiçbir şeyin 
dolduramayacağı dinsiz bir boşluk 
saklı olsaydı, yaşam umutsuzluk 
olmazdı da ne olurdu?’ diyebilir. Bu haykırışta uyumsuz insanı durduracak bir şey yok-
tur. O, “Yaşam ne olurdu?” sorusundan kurtulmak için, aldanmaya boyun eğmektense, 
Kierkegaard’ın yanıtını korkusuzca kabul etmeyi yeğler: umutsuzluk (1955, 30-31).” 

Uyumsuzluk teması Heidegger’de de karşımıza çıkar. Dünyaya yabancı ve uyumsuz 
Dasein dünyada kendini yuvasında hissetmez. Sartre’da dünyaya yabancı insanın dün-
yayla ve varoluşla yüzleşmesi bulantı vericidir. Camus, Sartre’ın “bulantı” dediği bu şeyin 
“saçma” olarak adlandırılabileceğini söyler. İnsanın kendini dünyaya yabancı buluşunu 
şöyle anlatır: “Dünyanın yoğun olduğunu fark etmek, bir taşın bize ne kadar yabancı 
ve kavranılamaz olduğunu, doğanın bizi nasıl bir güçle yok sayabileceğini sezinlemek... 
Her güzelliğin temelinde insandışı bir şey yatar ve bu tepeler, gökyüzünün yumuşaklığı, 
ağaçların biçimi tam da bu dakikada onları büründürdüğümüz düşsel anlamını kaybeder, 
bundan böyle kayıp bir cennetten daha uzaktır.(....) Dünyanın bu yoğunluğu ve yabancılı-
ğı saçma’nın kendisidir (1955, s.11).

“Saçma” felsefesinin edebiyata nasıl yansıyabileceğini bulabilir misiniz?

Camus, “Sisifos Miti” adlı denemesinde, eski Yunan mitlerinden birini yeniden ele ala-
rak, saçma düşüncesini bu hikaye çerçevesinde ifade etmeye çalışır. Sisifos, her seferinde 
kendiliğinden yine aşağı yuvarlanacak olan bir kayayı dağın tepesine itmeye mahkûm edil-
miştir. Binbir zahmetle dağın tepesine kadar çıkarılan taş, birkaç saniye içinde tekrar aşağı 
doğru düşecek ve bu nihayetsiz çabalar Sisifos tarafından sonsuza dek tekrar edilecektir. 
Camus’ye göre hikâye kahramanının beyhude çabaları anlamsız bir dünyanın yaşanması 
keyfiyeti ile aynıdır. Bugünün işçileri de her gün aynı işlerde çalışır ve onların yazgısı da 
daha az saçma değildir. Fakat bu, ancak onların bilinçli olduğu ender anlarda trajik bir du-
rumdur. Sisifos ise tanrıların kölesi olduğunu, düşkün durumunu bütünüyle bilir. Camus, 
insanın ancak bu durumu kavraması ile bu acı durumun üstüne çıkabileceğini savunur.

Camus, tutarlı olan ender felsefî durumlardan birinin “başkaldırı” olduğunu söyler. 
Başkaldırı her saniyesinde dünyayı yeniden tartışma konusu eder. İntihar, içerdiği razı 
oluş dolayısıyla, başkaldırının tam tersidir. İntihar bir kabullenmedir. Başkaldırı, yaşama, 

Resim 5.5

Albert Camus (1913-
1960)

Kaynak: www.
everymanslibrary.
co.uk/

3



Batı Edebiyatında Akımlar II122

değerini verir. Camus, insanın dünyayla ilişkisinden doğan “saçma”nın yok edilemez ol-
duğunu ve yaşamak için de saçmanın farkında olmak gerektiğini söyler. Böylece yaşama, 
değerini veren başkaldırı ortaya çıkabilir. 

Camus “Başkaldıran İnsan” adlı denemesinde, başkaldırının bir şeye “hayır” derken bir şeye 
“evet” demek olduğunu söyler. Bu da insanı nihilizmden (hiççilikten) kurtarır. 

Camus, kurmaca yapıtlarında, yaşamın saçmalığı, insanın dünya karşısındaki güçsüz-
lüğü ve ölümün aşılmazlığı gibi konuları işlemiş, çağımızın saçma (absurde) dünyasında 
yaşayan, bir başına bırakılmış, hiç kimseden yardım görmeyen, umutsuz ve tanrıya uzak 
insanı betimlemiştir. Ancak, özellikle “Başkaldıran İnsan” adlı denemesinde, özgür seçim-
ler yapan ve varoluşuna bir anlam vermeye çalışan bir tip çizerek, insanın bilinçlenerek 
yaşamın anlamsızlığı ile baş edebileceği düşüncesini sergiler. 

Anlamsızlık, varoluşçuluktaki anlamıyla, varoluşun doğası gereğidir. Varoluşçu düşü-
nürlerin tanımladıkları, dünyada bir başına ve dayanaksız olarak bulunan ve seçimlerle 
kendi kendisini kuracak olan (Sartre’ın deyişiyle, kendi kendisini kurmaya mecbur, öz-
gürlüğe mahkûm olan) insan, varoluş sorumluluğunun ağırlığı, dünya karşısında duyu-
lan ve kendi varoluşunun temelinde bulunan tedirginlik ve kaygı, dünyaya uyumsuzluğu, 
ölümün varlığı gibi sebeplerle, dünyanın ve yaşamın anlamsızlığı / saçmalığı düşüncesine 
savrulur. İnsan varoluşunun ayrılmaz birer parçası olan ölümlülük ve seçme/özgür olma 
zorunluluğu yüzünden saçmadan kurtulamaz. Kimi zaman varoluşu fark etme ya da dün-
ya karşısındaki tedirginlik insanı, kendi varoluşuyla yüzleşmeye götürür ve bu durumda 
görüngüler dünyası tüm çıplaklığıyla görünür ve anlamını kaybeder, Sartre’ın deyişiyle 
bulantıya yol açar. Bu yabancılaşma nesneler dünyasıyla da sınırlı kalmaz, insan yaşamı-
na dayanak ve düzen sağlayan toplumsal roller, değerler, yol gösterici bilgiler, kurallar ve 
inançlar da anlamlarını yitirirler. 

Peki insan bu durumda ne yapacaktır? Kierkegaard tanrıya yönelmeyi, Heidegger 
otantik varoluşu, Sartre eylemliliği, Camus başkaldırıyı önerir. 

EDEBİYATTA VAROLUŞÇULUK
“Yalnızca imgelerle düşünülür. Filozof olmak istiyorsan romanlar yaz.” (Albert Camus, 
De�erler’den).

Varoluşçuluk felsefesinin yay-
gınlığında ve etkisinde edebiyat 
eserlerinin rolü büyüktür. Albert 
Camus ve Simone de Beauvoir, ede-
biyatı “felsefe yapmanın aracı” ola-
rak görürler. Camus, 1938’de Bulantı 
üzerine yazdığı değerlendirme ya-
zısında “Roman, imgeye dönüşmüş 
felsefeden başka bir şey değildir” der. 

Simone de Beauvoir, “Varoluş-
çuluk Nedir?” başlıklı denemesin-
de şunları söyler:

“(Varoluşçuluk) bir felsefedir 
ancak kitaplara ve okullara sıkışıp 
kalmak istemez; (anlaşılması) güç 
fizik ve mantığı da içeren ama in-
sanlığa somut insan davranışını 

Resim 5.6

Simone de Beauvoir 
(1908-1986)

Kaynak: totallyhistory.
com



5. Ünite - Varoluşçuluk 123

da öneren antik bilgelik geleneğini canlandırmak ister. Bu nedenledir ki sadece teorik 
ve soyut çalışmalarla ifade edilmekle yetinmeyerek romanlar ve oyunlarla daha geniş bir 
kitleye ulaşmaya çalışır” (akt. Dolske, 2014).

Bu isimlere edebiyatın felsefeden daha yoğun, özenli, sistematik çalışma isteyen bir 
alan olduğunu düşünen Sartre’ı da eklersek varoluşçuların edebiyat eserlerine verdikleri 
önemi daha iyi kavrayabiliriz. 

Edebiyatta varoluşçuluk etkilerini açıklarken öncelikle aklımıza Jean-Paul Sartre ge-
lir. Sartre bir düşünür olmasının yanında edebiyatçıydı da. Üstelik popüler bir isim ve 
siyasî aktivistti. Varoluşçuluk sadece felsefe dünyasında tartışılan bir şey değildi, her biri 
heyecanla karşılanan ve olumlu olumsuz pek çok eleştiri alan edebiyat eserlerinin yayım-
lanmasıyla tartışma daha da alevleniyordu. Varoluşçuluğun hem soldan hem sağdan sert 
eleştirilere uğraması, bireycilikle, burjuvanın çöküşünün felsefesi olmakla, bunaltı ede-
biyatıyla suçlanması yetmezmiş gibi işçi sınıfı, ahlâk ve tanrı, determinizm, akılcılık, ay-
dınlanma gibi pek çok şeye ihanetle suçlanıyordu. Marksistler varoluşçuluğun insanları 
umutsuzluğun doğurduğu bir durgunluğa mahkum ettiğini, salt gözleyici bir felsefe ol-
duğunu, kişiyi eninde sonunda burjuva felsefesine sürüklediğini söyleyerek eleştirirler. 
Katolikler tanrının buyruklarını ve sonrasızlığa ulaşmış değerleri ortadan kaldırınca ge-
riye boşluktan başka bir şey kalmayacağını, bu durumda insanın başıboş kalacağını ve 
kimsenin kötü edimlerini yargılamayacağını söyleyerek eleştirmişlerdir. (Sartre bütün bu 
suçlamaları cevaplamak için “Varoluşçuluk bir Hümanizmdir” başlıklı bir konferans ver-
miştir.) İster bir moda akımına dönüşsün ister sert eleştirilere uğrasın, varoluşçu edebiyat 
bu yönüyle güncel, modern ve insana ilişkindi.

Bununla beraber varoluşçu edebiyatı Sartre’la başlatmak doğru olmaz. Dostoyevski’nin 
Yeraltından Notlar’ı pek çok eleştirmen tarafından “ilk varoluşçu roman” olarak görülür. 
Marcel Proust Kayıp Zamanın İzinde (A la Recherche du Temps Perdu) başlıklı romanında 
Nietzsche’ye göndermeler yapar. 

Nietzsche hemen bütün varoluşçular için bir esin kaynağı olmuştur. Sartre’da onun açık 
etkilerini görürüz. Albert Camus erken yaşlarda Nietzsche’yi okumuş, özellikle de Traged-
yanın Doğuşu başlıklı yapıtıyla ilgilenmiştir. André Malraux, Altenburg’un Ceviz Ağaçları 
(Les Noyers d’Altenburg)(1943) adlı yapıtında Nietzsche’den esinlenir, ona bir roman kişisi 
olarak yer verir.

Sartre 1938’de Bulantı (La Nausée)’yı yayımladığında büyük ilgi görür. Romanın kah-
ramanı 35 yaşlarında, bekar ve yalnız yaşamakta olan Antoine Roquentin’dir. Roquen-
tin işinden ayrılmış, kira geliriyle yaşamını sürdürmektedir. 19. Yüzyıl aristokratlarından 
Marquis de Rollebon’un hayatını anlatan bir eser üzerinde çalışmaktadır. Roman onun 
tuttuğu günlüklerden oluşur. Bu günlüklerden, çevresindeki şeylere nasıl yabancılaştı-
ğı, giderek herkesten ve her şeyden nasıl uzaklaştığı görülür. İnsanın yabancılığı, seçme 
zorunluluğu, varoluş kaygısı bu eserde başarıyla işlenir. Roman çok büyük ilgi görür ve 
olumlu olumsuz pek çok eleştiri alır. Sartre bu romanla birlikte önemli bir yazar olarak 
görülmeye başlar. Ardından öykü kitabı Duvar (1939) gelir. İnsanın ölüm ve varoluş karşı-
sındaki konumu, seçimleri, özgürlük, sorumluluk, saçma gibi kavramlar bu kitapta zengin 
psikolojik çözümleme ve gözlemler eşliğinde anlatılır. Kitapla aynı adı taşıyan öyküde, 
Franco rejimi tarafından ölüme mahkum edilmiş olan Pablo’ya, arkadaşı Roman Gris’nin 
yerini bildirmesi karşılığında hayatının bağışlanacağı söylenir. Öneriyi düşünmesi için 
verilen on beş dakika sırasında Pablo’nun aklından geçenler, insanın ölüm ve değerler 
karşısındaki konumuna ilişkin çarpıcı tespitler içerir:



Batı Edebiyatında Akımlar II124

(…) Gris’in nerede olduğunu biliyordum doğrusu: Yeğenlerinin yanında gizleniyordu, şehirden 

dört kilometre uzaktaydı. Gizlendiği yeri açık etmeyeceğimi de biliyordum, işkence yapmazlar-

sa. (İşkenceyi düşünür gibi bir halleri de yoktu zaten.) Bütün bunlar pek düzgün, anlaşılırdı 

ve beni zerre kadar ilgilendirmiyordu. Yalnızca davranışımın nedenlerini anlamak istemiştim. 

Gris’i ele vermektense gebermeyi yeğ tutuyordum. Niçin? Artık Ramon Gris’i sevmiyordum. 

Ona olan dostluğum Concha’ya olan aşkımla, yaşamak tutkumla birlikte gün doğmadan az 

önce ölüp gitmişti. 

Kuşkusuz ona hep değer veriyordum, yiğit bir adamdı. Ama onun yerine ölmeyi kabul edişimin 

nedeni bu değildi; hayatı benimkinden daha değerli değildi. Hiçbir hayatın değeri yoktu. Tutup 

bir adamı duvara dayıyorlar, sonra da geberip gidene kadar üstüne ateş ediyorlardı. İster bu 

adam ben olayım, ister Gris olsun, ister bir başkası, hep aynıydı. İspanya söz konusu olunca, 

Gris’nin benden daha işe yarar bir insan olduğunu biliyordum, ama İspanya ve kargaşa vız ge-

liyordu bana. Artık hiçbir şeyin önemi yoktu. Gelgelelim ben buradaydım. Gris’i ele vererek de 

postu kurtarabilirdim ve bunu yapmayı reddediyordum, hatta bunu gülünç bile buluyordum; 

bu inattandı. Dik başlılık etmek gerek! diye düşünüyordum. İçime tuhaf bir sevinç doluyor-

du(1999, s.26-27).

Sinekler (1943) adlı oyununda Oreste ile Jupiter arasındaki uzun konuşmada özgürlük 
konusu ele alınır. Oreste tanrının olmadığını, insanın yalnız olduğunu, umutsuzluğa düş-
me ve acı çekme özgürlüğüne mahkum edilmiş olduğunu keşfettiğinde gerçek büyüklüğe 
erişir. Oreste, yalnızlığının kıvrımları içinde yaşamasının tek nedenini kendi aydın görü-
şünde ve uyanık/farkında olan bilincinde bulan modern kahramanı canlandırır. Dünyaya 
terk edildiğini ve ona yön gösterecek hiçbir dinî gerçeğin olmadığını keşfeder.

Gizli Oturum (Huit Close)(1944) adlı oyununda varoluşçu temaları işlemeye devam 
eder ve insanın sorumluluğuna dikkat çeker. Çıkışı olmayan bir odaya kapatılmış bir in-
sanlar bir üsre sonra ölü olduklarını ve cehennemde olduklarını farkederler. Yaptıkları 
seçimler birbirini etkiler, insanlar birbirine bağlıdır: “Cehennem başkalarıdır”. 1945’te 
yayımladığı ve Özgürlüğün Yolları (Les Chemins de la Liberté) adlı üçlemesinin ilk kitabı 
olan Akıl Çağı (l’Âge de Raison)’nda özgürlük, aşk, bağlanma, sorumluluk temalarını işler. 
Romanın kahramanı olan Mathieu Delarue özgürlük karşısında insanın durumunu tem-
sil eder. Sartre’ın özgürlük ve varoluşla ilgili bakış açısını yansıtan şu sözlerle, özgürlüğü 
altında ezilen roman kahramanının duygusal portresini çizer: “Bütün özgürlüğü üstüne 
çullanmıştı yine… Özgürdü, her şeyde özgürdü, hayvan ya da makine olmakta özgürdü, 
‘olur’ ya da ‘olmaz’ demekte özgürdü, mırın kırın etmekte özgürdü... Yalnızdı, korkunç bir 
sessizliğin ortasında, özgür ve yalnız, yardımsız ve mazeretsiz, bir daha dönememecesine 
karar vermeye mahkum, her zaman için özgür kalmaya mahkum..” 1947 tarihli İş İşten 
Geçti (Les Jeux Sont Faits) adlı senaryo-romanında insanın koşulların değil seçimlerinin 
sonucu olduğunu kanıtlamaya çalışır. Varoluşçu felsefenin sorularını ve kavramlarını bü-
tün eserlerinde görmek mümkündür. 

Sartre’ın varoluşçuğu anlatan bu ve burada sayamadığımız başka eserleri büyük ilgiyle 
karşılanmış ve edebiyat dünyasında varoluşçuluğun yaygınlaşmasını sağlamıştır.

Simone de Beauvoir feminist düşünceyle varoluşçuluğu birleştirir. İkinci Cins adlı kita-
bında varoluşçuluğun belirsiz ve saçma bir dünya karşısında varoluşun anlamını çözmeye 
çalışan öznesinin eril bir özne, erkeğin varoluşunun da norm olduğunu yazar. Böylelikle 
varoluşçuluk kadının varoluş tartışmasını ihmal eder. Kierkegaard’ın Baştan Çıkarıcının 
Günlüğü, Camus’nün Yabancı’sı, Sartre’ın Duvar’ı gibi varoluşçu edebiyat eserilerinde ka-
dınların, başkişinin hikâyesini ilerletmeye yarayan nesneler olarak sunulduğunu söyler. 
Örneğin Yabancı’da Meursault’nun Marie ile ilişkisi saçma(absurde)yı yazara, onun saçma-
yı kabullendiği gerçeğini gösterme imkanı verir. Meursault için Marie bir cinsel arzu nes-



5. Ünite - Varoluşçuluk 125

nesidir; Düşüş’ün egosu yüksek, bağlanma sorunu olan karakteri Jean-Baptiste’i için “alkol 
ve kadınlar tek tesellidir”. Kadınların varoluşun belirsizliği karşısındaki durumları konu 
edilmemiştir (akt. Dolske, 2014). De Beauvoir edebiyat tarihinde kadın kahraman(başkişi)
ları kullanan ilk yazar değildir elbette ama kadınlara “özne” rolünü veren ve onların varoluş 
ve felsefî sorunlar karşısındaki durumlarına eğilen ve onları “öteki” olarak gören bir tanıma 
hapsetmeye meyilli toplumla yüzleştiren ilk yazardır. Bu nedenle hem varoluşçu felsefe 
açısından hem de feminist hareket açısından önemli bir yere sahiptir.

Albert Camus, akımın popülerleşmesinde en etkili olan yazarlardandır. Kendini va-
roluşçu olarak görmediğini söylese de Sisifos Söyleni (Le Mythe de Sisyphe) adını verdiği 
deneme kitabında “saçma”nın felsefesini yapar ve bütün eserlerinde bu felsefenin izi gö-
rülür. Onun varoluşuna anlam vermeye çalışan, yabancılaşmış, varoluş kaygısı yaşayan 
kahramanları ve eserlerindeki genel hava, varoluşçu olarak kabul edilmesine yol açmıştır. 
1942 tarihli Yabancı (l’Étranger) ile büyük ilgi görür. Romanın başkişisi Meursault ya-
bancılaşmanın ve “saçma”nın kavranmasının simgesi olur. Sisifos Söyleni’ndeki varoluşçu 
önermeleri ve “saçma” (anlamsızlık/uyumsuzluk) felsefesini, Caligula ve Le Malentendu 
adlı tiyatro oyunlarına uyarlar. Veba (La Peste) (1947) ve Düşüş (La Chute)(1956) adlı 
romanlarında da “saçma”yı imgelere dökmeye devam eder. 1957 yılında Nobel edebiyat 
ödülüne layık görülür. 

Akımın etkilediği çağdaş yazarlardan bir diğeri Milan Kundera’dır. Varolmanın Daya-
nılmaz Hafi�iği adlı romanıyla büyük ün kazanan Kundera, Sovyet işgali sırasında Prag’da 
geçen romanında, varoluşa dair pek çok soruna yer verir. Sovyet işgaline karşı çıkıp müca-
dele etmek ve bedel ödemek ile baskıyı sessizce kabullenip suçluluk duygusuyla yaşamak, 
insanın sorumluluğu ve kaçışı, varolmanın hafi�iğine karşılık varolmanın eziyeti gibi iki-
lemleri başarılı psikolojik gözlemlerle ele alır.

İnsan ve varoluşunu, seçimlerini, varoluş sıkıntısını, kaygısını, ölüm karşısındaki ko-
numunu romanlarında derinlemesine işleyen Dostoyevski, Franz Ka�a, André Malraux, 
Miguel de Unamuno gibi yazarlar da doğrudan doğruya bu felsefî okula bağlanmış olma-
salar da varoluşçu edebiyat içinde değerlendirilirler.

Resim 5.7

Milan Kundera.

“Aynaların olmadığı bir 
dünyada yaşamış olduğunu 
farzet. Yüzünü düşleyecektin. 
Yüzünü sendeki bir şeyin 
bir tür dışa yansıması gibi 
tasarlayacaktın. Ve sonra 
sana 40 yaşlarında bir ayna 
verildiğini düşün. Ne biçim 
bir dehşete düşerdin biliyor 
musun? Bütünüyle yabancı 
bir yüz görecektin! Ve şimdi 
reddettiğin şeyi açık seçik 
anlayacaktın:
Yüzün sen değilsin!” (Milan 
Kundera, Kimlik) 



Batı Edebiyatında Akımlar II126

Varoluşçu Edebiyatın Özellikleri
Varoluşçu edebiyat varoluşçu felsefeyi temel alır. Buna bağlı olarak şu özellikleri gösterir:

Varoluş, varoluşu fark etme, ölümlülük, insanın ölüm karşısındaki tutumu, toplumsal 
ahlâk, insanın kendi önerdiği ahlâk, tutarlılık, saçma/anlamsızlık/uyumsuzluk karşısında 
insan (saçma’nın kavranması ve onunla savaşma), seçimler, özgürlük ve sorumluluk gibi 
varoluşçu felsefenin temel kavramları bu eserlerde derinlemesine incelenir. 

Varoluşçular için nesnel gerçeklik diye bir şey yoktu. Varoluşçuluk etkisinde yazılan 
edebî eserlerde öznel gerçeklik bireysel deneyimlerle verilir. Birey ve insan yaşantısı mer-
kezdedir. Kendini gözlemleyen, sorgulayan, varoluşunun farkında olan, bu fark edişle yal-
nızlığıyla yüzleşmiş, seçimler yapma yükümlülüğünde olan, özgürlüğünü idrak eden ve bu 
özgürlük karşısında kaygılı, uyumsuz kahraman ve anti kahramanlara rastlanır. 

Varoluşçu edebiyat “içe bakış”ı çok kullandığı için merak unsuruna dayanan kurguyu 
ve olayı silikleştirir. Daha çok anlar, durumlar ve varoluşun kavranması üzerinde durur. İç 
konuşma ve iç çözümleme teknikleri sıkça kullanılır, psikolojik çözümlemelere yer verile-
bilir. Detaycıdır. İnsanın varoluşunu ve dünyada bulunuşunu fark etmesi ve bunun ardın-
dan dünyayla, diğer insanlarla ve varlıklarla kurduğu ilişkinin doğası belli başlı temalar-
dandır. Bu yönüyle varoluşçuluk sadece bir devri değil bütün bir modern ve postmodern 
edebiyatı etkilemiştir.

Saçma, anlamsızlık, tutarsızlık yalnızca bir tema olarak görülmez eserlerde, aynı za-
manda biçimi de etkiler. Kurgu karmaşık, kaotik, parçalı ve beklenmedik olabilir.

Üslûpları genel olarak açık ve sadedir. Özellikle Simone de Beauvoir ve Albert Camus’de 
minimalist bir üslûp görülür.

Seçimlerle ve özgürlüğün getirdiği sorumlulukla gelen bir bağlanma sonucu doğan 
yeni bir ahlâk önerisinde bulunulur. Yine sorumluluk duygusundan hareketle edebiyata 
toplumcu bir işlev yüklenir.

Özellikle şiirde varoluşçuluk sürrealizme karışır. 

Varoluşçu edebiyatın kurgu özelliklerini gösteren bir roman söyleyebilir misiniz?

Türk Edebiyatında Varoluşçuluk
1946’da Tercüme Dergisinde varoluşçuluğu tanıtan bazı çeviriler yayımlanır. Özellikle 
50’li yıllarda çeşitli dergilerde varoluşçuluk ve varoluşçu düşünür ve yazarlarla ilgili tartış-
malar ve onlardan yapılan çeviriler görülür.

Ahmet Hamdi Tanpınar’ın 1949 tarihli romanı Huzur’da varoluşçu felsefeye, özellik-
le Sartre’a göndermeler vardır. Sartre’ın varlık kategorileri, Nietzsche ve özgürlük sorunu 
doğrudan göndermelerle romanda yer alır. Huzur’un genelinde de varoluşçu felsefenin 
benlik, özgürlük, kaygı, sorumluluk gibi kavramları etkilidir. 

Türk edebiyatında varoluşçu felsefeden en fazla etkilenen isim olarak Demir Özlü’yü 
gösterebiliriz. 1958 tarihli Bunaltı ve 1963 tarihli Soluma adlı öykü kitaplarında varoluşçu 
felsefenin etkisi gözlenebilir.

1.5.1959’da “a” dergisi “Varoluş Filozo�arı ve Varoluşçuluk” özel sayısını çıkarır. Der-
gide daha sonra da varoluşçulukla ilgili yazılar yayımlanır. Bu derginin yazarları arasın-
da olan ve varoluşçuluktan etkilenenlerden biri Yusuf Atılgan’dır. Bir röportajında Yusuf 
Atılgan, Camus ve Sartre’ı etkilendiği yazarlar arasında sayar, Kierkegaard’dan çeviriler 
yaparak bunları “a” dergisinde yayımlar. Gerek Aylak Adam’da (1959) gerekse Anayurt 
Oteli’nde (1973) bu felsefenin yoğun etkisi görülür. “Ötekiler”in arasında kaybolmak iste-
meyen ve bireyin uyumsuzluğunu, kopmuşluğunu, sıkıntısını, yalnızlığını yansıtan Aylak 
Adam C., Fransız edebiyatı açısından bakılacak olursa tipik özellikler taşırken Türk ede-
biyatı açısından yenidir. Başkalarının ahlâkına uymak, başkaları gibi olmak ona korkunç 

4



5. Ünite - Varoluşçuluk 127

gelir, o kendisi olmak ister. Bu anlamda varoluşçuluğun doğrudan doğruya bir yansıma-
sı değil de varoluş sorunlarıyla ilgilenen bir roman olarak değerlendirilebilir. Anayurt 
Oteli’nde ise varoluşçuluğun izleri çok daha açıktır. Bu Camus’nün bakış açısına yakın 
bir varoluşçuluktur. Yabancılaşma, saçma/anlamsızlık, bunaltı, anlamsızlık, intihar, seçim 
yapma temaları roman boyunca işlenir. Romanın kahramanı Zebercet’in intihar etmeye 
karar verdikten sonra, omuzlarından, baş edemediği seçim yapma özgürlüğünün ağırlı-
ğı kalkmıştır: Olanaklardan birini seçeli, kararını vereli uykuları daha rahattı”r (Atılgan, 
1974, s, 152). Önce -onun için özel bir anlamı olan- 28 Kasım’da intihar etmeyi planla-
mıştır ama o tarihte olursa, “süreksizliğin, tutarsızlığın, saçmalığın bir anlamı mı olacaktı 
sanki?” (s.168) diye düşünerek o tarihten 18 gün önce kendini asar. Tavandan söktüğü 
abajurun yerine kendisini asmak üzere bağladığı ipi boynuna geçirdikten sonra dışarı-
dan sesler duyar. Bir an için bunların, dışarının çağrısı olabileceğini düşünse de, hayatta 
kalmanın getireceği özgürlüğe dayanacak gücü kalmamıştır artık: “Sağdı daha, her şey 
elindeydi. İpi boynundan çıkarabilir, bir süre daha bekleyebilir, kaçabilir, karakola gidebilir, 
konağı yakabilirdi. Dayanılacak gibi değildi bu özgürlük. Ayaklarıyla masayı aşağı yuvarla-
dı; bir boşluğa düşerken durdu”(s, 173). Özgürlük karşısında duyulan kaygı ve anlamsızlık 
duygusu Zebercet’i ölüme sürüklemiştir.

Varoluşçu düşünceden etkilenmiş bir diğer önemli yazar da Oğuz Atay’dır. 1972 ta-
rihli ilk romanı Tutunamayanlar’ın Selim’i varoluş kaygısı, yabancılaşma ve uyumsuz-
luk içindedir; kendini bilme (Kierkegaard’ı hatırlayalım), benlik, özgürlük konularında 
kendisiyle bitmeyen bir hesaplaşma içindedir. Ölümünden sonra odasında bulunan, “Ne 
Yapmalı” başlıklı yazısında, bireyin kendisiyle ilgili olarak yapması gerekenleri, “kendini 
iyi tanımak”, “kendini eleştirmek” ve “dış etkenlerin uyutucu durgunluğuna kapılmamak” 
şeklinde sıralamıştır. Selim, yine bu yazılardan yarım kalmış olan birinin sonuna “SIKIN-
TI” diye yazmış, ardından “Çok İyi Bilinmesi Gereken Filozof ve Edebiyatçılar” başlığı 
altında, Sören Kierkegaard, Oswald Spengler, Franz Ka�a, ve Friedrich Nietzsche’nin ad-
larını yazmıştır (Atay, 2000, s.102). Bir sonraki romanı Tehlikeli Oyunlar (1973)’da da aynı 
temaları izlemek mümkündür.

Bilge Karasu, Leyla Erbil, Tezer Özlü, Ferit Edgü gibi isimler de varoluşçuluktan etki-
lenmiş yazarlardan birkaçıdır. Başta Edip Cansever olmak üzere, “a” dergisi çevresinde 
toplanan İkinci Yeni şairlerinde de bu felsefenin etkilerine rastlanır.

VAROLUŞÇULUĞUN TEMSİLCİLERİ VE ESERLERİ
Varoluşçuluğun belli başlı temsilcileri ve eserleri şunlardır:

•	 Soren	Kierkegaard (1813-1855): Danimarkalı yazar, teolog, düşünür. Bazı eserleri: 
Baştan Çıkarıcının Günlüğü, Ya/Ya da, Korku ve Titreme, Kaygı Kavramı.

•	 Martin	Heidegger (1889-1976): Alman düşünür. Varoluşçuluk açısından temel bir 
eser olan Varlık ve Zaman, başta Sartre olmak üzere kendisinden sonraki varoluş 
filozo�arına kaynak olmuştur. Diğer eserleri: Dönüş, Kant ve Metafizik Problemi, 
Metafiziğe Giriş, Aklın İlkesi, Kimlik ve Farklılık, Dile Doğru.

•	 Jean-Paul	Sartre (1905-1980): 1930’larda Kierkegaard ve Heidegger’den esinlene-
rek varoluşçuluğu sistemleştiren ve yaygınlaştıran Fransız düşünür ve edebiyatçı. 
Deneme, roman, tiyatro, senaryo türlerinde eserleri vardır. Bazı eserleri: Varlık ve 
Hiçlik, Bulantı, Sinekler, Gizli Oturum, Duvar, İş İşten Geçti, Akıl Çağı, Edebiyat 
Nedir?, Sözcükler.

•	 Simone	de	Beauvoir (1908-1986): Feminizm ve varoluşçuluğu birleştirmiş Fransız 
kadın yazar. Bazı eserleri: Konuk Kız, Başkalarının Kanı, Varoluşçuluk ve Ulusların 
Bilgeliği, İkinci Cins, Sessiz Bir Ölüm, Kadınlığımın Hikayesi.



Batı Edebiyatında Akımlar II128

•	 Fyodor	Mikhailovic	Dostoyevski (1821-1881): Modernizmle ilişkili pek çok akı-
mın ilham kaynağı olan Rus yazar. Yeraltından Notlar pek çok eleştirmence ilk 
büyük varoluşçu roman kabul edilir. Romanlarında insanı ve varoluşunu ele alış 
biçimiyle varoluşçuluğun öncülerinden kabul edilir. Bazı eserleri: Ecinniler, Buda-
la, Suç ve Ceza, Karamazof Kardeşler, Kumarbaz.

•	 Albert	Camus (1913-1960): Cezayirli Fransız yazar, düşünür, gazeteci. 1957 Nobel 
Edebiyat Ödülü sahibi. Bazı eserleri: Yabancı, Veba, Düşüş, Mutlu Ölüm, Sisifos 
Miti, Başkaldıran İnsan.

•	 Friendrich	Nietzsche (1844-1900): Alman şair ve düşünür. Bazı eserleri: Trajedi-
nin Doğuşu, Zamansız Düşünceler, Böyle Buyurdu Zerdüşt, Ecce Homo, İyinin ve 
Kötünün Ötesinde, Ahlakın Soykütüğü Üzerine.

•	 Andre	 Malraux (1901-1976): Fransız romancısı ve eleştirmeni. Bazı eserleri: 
Kanton’da İsyan, Kâğıttan Aylar, Altenburg’un Ceviz Ağaçları, Sanat Psikolojisi. 

•	 Miguel	de	Unamuno (1864-1936): İspanyol şair, yazar ve düşünür. Bir Tutkunun 
Öyküsü, Yaman Adam, Ermiş ve Kurban.

•	 Franz	Kafka (1883-1924): Prag doğumlu yazar. Bazı eserleri: Köy Öğretmeni, Ba-
baya Mektup, Dava, Şato, Dönüşüm.

•	 Milan	Kundera (1929- ) Brün (Çek Cumhuriyeti) doğumlu yazar. Bazı eserleri: 
Şaka, Gülünesi Aşklar, Gülüşün ve Unutuşun Kitabı, Varolmanın Dayanılmaz Hafif-
liği, Kimlik, Roman Sanatı.



5. Ünite - Varoluşçuluk 129

Özet

 Varoluşçu felsefeyi tanımlamak

 Varoluşçuluk 20. yüzyılın en etkili akımlarından bi-

ridir. Felsefede doğmuş ama edebiyat eserleriyle yay-

gınlaşmıştır. Varoluşçu felsefe, insan doğasını redde-

derek insanı “sürekli bir oluş” halinde tanımlar. Genel 

bir tanımla “insan varoluşunu temel alan, öznellikten 

hareket eden, insanı temelde özgürlük, bırakılmışlık, 

sorumluluk, bunaltı kavramlarıyla ilişkisi bakımın-

dan ele alan felsefe akımı” ve “1930’larda güçlenerek 

İkinci Dünya Savaşı yıllarında asıl gücüne ulaşmış, 

varoluşçu felsefeyi ve onun temel kavramlarını ele 

alan edebiyat akımı”dır.

 Varoluş, öz, özgürlük, saçma, sorumluluk, bunaltı 

kavramlarının varoluşçu felsefedeki anlamını açıklamak 

ve bu kavramları birbiriyle ilişkilendirmek

 Varoluşçu düşüncede insan için varoluş özden önce 

gelir, yani insan önce var olur sonra özünü oluşturur, 

ne olacaksa o olur. İnsan bunu özgür seçimler vasıta-

sıyla yapar, çünkü ona yön verecek bir doğası yoktur. 

Tanrıtanımaz varoluşçulara göre ona yön verecek bir 

tanrı da yoktur ve insan dünyaya bırakılmıştır. İnsa-

nın dünyaya bırakılmış olması onda bir anlamsızlık 

duygusuna yol açar, insan ile dünya arasındaki ilişki 

“saçma”yı yaratır. İnsan saçma olan varoluşuna bir 

anlam bulmaya çabalar. Özgür seçimler yoluyla hem 

kendisini hem de insanlığı bağlayan seçimler yapar, 

bu sorumluluk onda kaygıya yol açar. Ama bu kaygı 

aynı zamanda onun özgür oluşunun kanıtıdır. İnsan 

özgür olduğu için sorumlu ve sorumlu olduğu için 

özgürdür. Seçimler yoluyla öznel bir ahlak yaratır ve 

başkalarının da buna katılmasını umar. Bu nedenle 

varoluşçuluk bireyci değildir. 

 Varoluşçuluğun edebiyata yansımalarını belirlemek

 Varoluşçu felsefe edebiyat aracılığıyla yaygınlaşmıştır. 

Simone de Beauvoir ve Albert Camus edebiyatın felse-

fe yapmanın bir yolu olduğunu düşünmüşlerdir. Akı-

mın sistematik anlamda kurucusu kabul edilen Sartre 

felsefesini roman, oyun, senaryo ve denemelerle aktar-

mıştır. Bu eserler büyük ilgiyle karşılanmış ve varoluş-

çuluk kısa sürede edebiyat alanında yaygınlamıştır.

 Belli başlı varoluşçu düşünür ve sanatçıları sıralamak

 Belli başlı varoluşçu düşünür ve edebiyatçılar arasın-

da Soren Kierkegaard, Martin Heidegger, Jean-Paul 

Sartre, Albert Camus, Karl Jaspers, Simone de Beau-

voir, Miguel de Unamuno, Franz Ka�a, Milan Kun-

dera gibi isimler sayılabilir.

1

2

3

4



Batı Edebiyatında Akımlar II130

Kendimizi Sınayalım
1. İnsan varoluşu için aşağıdakilerden hangisi temel özel-

liktir? 

a. Oluş halinde olması

b. Özden önce gelmesi

c. Özgür seçimlerle oluşması

d. Kaygılı olması

e. Ölümlü olması

2. Varoluşun özden önce geldiğini söyleyen biri aşağıdaki-

lerden hangisine	inanmamaktadır?
a. Değişim

b. Özgürlük

c. İnsan doğası

d. Sorumluluk

e. Tanrı

3. Aşağıdakilerden hangisi saçmanın nedeni olamaz?

a. İnsanın varoluşunun rastlantısallığı

b. İnsanın dünyaya uyumsuzluğu

c. İnsanın ölümlülüğünü bilmesi

d. Başkalarına karşı sorumluluk duygusu

e. İnsanın dünyaya bırakılmışlığı

4. Hristiyan varoluşçularla tanrıtanımaz varoluşçuları bir-

leştiren ortak ilke hangisidir?

a. İnsan bütün insanlığa karşı sorumludur.

b. Varoluş özden önce gelir.

c. İnsan kaygıdan tanrıya yönelerek kurtulabilir.

d. Nesnel bir ahlâk mümkündür.

e. Tanrının olmadığı yerde her şey mübahtır.

5. Heidegger, varoluşunun farkında olan ve onu kendisi 

için bir ilgi nesnesi haline getiren varlığa .......... der. 

a. dasein

b. zeitgeist

c. kendisinde varlık

d. kendisi için varlık

e. übermensch

6. .................., Sartre’ın varoluşu özünden önce gelen varlık 

için kullandığı terimdir. 

a. kendisi için varlık

b. kendisinde varlık

c. insan

d. dasein

e. otantik varlık

7. Varoluşçu bir romanda aşağıdakilerden hangisinin gö-

rülmesi beklenmez?
a. Uyumsuz, yalnız kahraman

b. Gözlemcilik

c. İç konuşma

d. Psikolojik çözümleme

e. Aksiyona dayalı kurgu

8. Nietzsche Hıristiyan ahlâkına ve tanrı fikrine karşı çık-

masının temel nedeni aşağıdakilerden hangisidir?

a. İnsanın özgürlüğünü elinden alması

b. İnsanlar tarafından yanlış yorumlanması

c. Nesnel bir ahlâk olması

d. Devletlerin çıkarına kullanılması

e. Yıkımlara yol açması

9. İnsan sadece kendisinden değil tüm insanlıktan sorum-

ludur.” Bu söz varoluşçuluktaki hangi ilke ile ilişkilidir?

a. İnsan her seçimiyle bütün insanlık için meşru bir ilke 

ortaya koyar.

b. İnsan özgür seçimler yoluyla kendini inşa eder.

c. İnsan, kendi isteği dışında yabancısı olduğu bu dün-

yaya bırakılmıştır.

d. Yaşama anlamını veren şey başkaldırıdır.

e. İnsan, dünyayla yapısal olarak uyumsuz olduğu için 

bunaltı yaşar.

10. Kierkegaard’a göre ...... insanın nedensellikle değil özgür 

iradeyle karar vermesinin kanıtıdır. 

a. kaygı

b. insan doğası

c. tanrı

d. bunaltı

e. bilinç



5. Ünite - Varoluşçuluk 131

Okuma Parçası 1
Geleceği görüyorum. İşte orada, sokakta. Şimdiden daha 

silikçe. Daha ne bekliyor gerçekleşmek için sanki? Gelecek, 

bu ihtiyar kadına daha fazla ne sağlayabilir ki? İhtiyar kadın 

topallayarak uzaklaşıyor. Aniden duruyor. Başörtüsünden 

sarkan aklaşmış bir tutam saçı yana doğru itiyor. Yeniden 

yürümeye koyuluyor. Demin oradaydı, simdi ise burada... 

Hiç anlayamıyorum içinde bulunduğum durumu: Hareket-

lerini gerçekten görebiliyor muyum, yoksa onları tahmin mi 

ediyorum? 

Şimdiyi gelecekten hiç ayırt etmiyorum artık. Çünkü, sürüp 

gidiyor bu, yavaş da olsa gerçekleşiyor; ihtiyar, koskocaman 

erkek ayakkabılarını sürüye sürüye ilerliyor ıssız sokakta. 

Budur işte zaman, hem de çırılçıplak zaman, yavaşça var 

oluyor. Kendini beklettirir ve geldiğinde de tiksinti verir. 

Çünkü zaten, uzun süredir onunla birlikte bulunulduğunun 

farkına varılır. İhtiyar, sokağın köşesine yaklaşıyor. Ufacık 

kara bir kumaş yığınından başka bir şey değildir artık o. Evet, 

doğru, bu, yeni bir şey. Demin orada değildi. Ama bu, insanı 

şaşırtmayan tatsız ve silik bir yenilik. Sokağın köşesini dön-

mek üzere ihtiyar kadın, dönüyor işte... Bitmek bilmeyen bir 

süreden beri. 

Pencereden söküp atıyorum kendimi. Sallana sallana odada 

başlıyorum dolaşmaya; birdenbire aynaya yapışıp kalıyorum, 

kendime söyle bir bakıyorum, tiksiniyorum kendimden: 

Hala bitmez tükenmez bir süre daha. Sonunda, bu görün-

tümden kurtulup yatağın üzerine yığılıyorum. Tavana bakı-

yorum, bir uyuyabilsem.”Şimdi anlıyorum; geçen gün deniz 

kıyısında bir taşı elimde tutarken, ne hissettiğimi daha iyi 

hatırlıyorum. Tatsız bir bulantı anıydı. Nede tatsız şeydi öyle! 

Ve taştan geliyordu, bundan eminim taştan ellerime geçiyor-

du. Evet böyleydi. Tamamiyle böyle. Ellerin içinde bir çeşit 

bulanti.””daha birkaç yıl, yaradan ile açık ilişkilerimi sürdür-

düm, kendi başıma kalınca artık aramaz oldum onu. yalnız 

bir kere, o’nun varolduğu duygusuna kapıldım. kibritlerle 

oynamış, küçük bir halıyı yakmıştım; tanrı beni gördüğünde, 

müthiş cinayetimi örtbas etmekle uğraşıyordum,kafamın 

içinde ve ellerimin üzerinde bakışı’nı hissettim, feci derecede 

ortada olan, canlı bir hedef gibi dönüp duruyordum banyo 

odasında. kızgınlık kurtardı beni:böyle büyük bir dikkatsiz-

lik karşısında köpürdüm, küfrettim, büyükbabam gibi: “hey 

allahım, ya rabbim, hay allahım, ya rabbim” diye mırıldan-

dım. bundan sonra hiç bakmadı bana.başarısızlığa uğramış 

bir tanrı denemesini anlattım size: tanrı’ya ihtiyacım vardı, 

verdiler, ne aradığımı bilmeden aldım o’nu. yüreğime kök 

salmadığı için, bir süre sıkıntıyla yaşadı içimde, sonra öldü. 

bugün bana o’ndan söz edildiğinde, eski bir güzele rastla-

yan yaşlı bir delikanlının üzüntüsüz gönül hoşluğuyla “elli 

yıl önce, o anlaşmazlık, o yanılma olmasaydı, aramızda bir 

şeyler olabilirdi” diyorum. Hiçbir şey olmadı...” 

Bu neşeli ve akıllı seslerin ortasında yalnızım. Bütün bu 

insanlar, memnuniyetlerini bildirmekle ve aynı fikirde ol-

duklarını söyleyerek vakit geçiriyorlar. Tanrım, hep beraber 

aynı şeyleri düşünmenin ne anlamaı varsa. İçe dönük halleri 

olan, o balık yüzlü insanlardan biri bazen onların arasından 

geçiyor. İşte o zaman ötekilerin suratlarının ne hal aldırğını 

görmek yeter. Onlara göre böyle insanlarla anlaşmak hiçbir 

zaman mümkün değildir. 

…

Nesneler madem ki canlı değiller insanı etkilememeli-

ler. Nesneler kullanılır, tekrar yerine konur, onların içinde 

yaşanır. Onlar aletten başka bir şey değildir. Ya ben? Beni 

etkiliyorlar. Dayanılır şey değil. Onlarla yaşamaktan korku-

yorum, onları yaşayan hayvanlarmış gibi görüyorum. Geçen 

gün deniz kıyısında taşı elimde tutarken ne hissettiğimi daha 

iyi hatırlıyorum. Ve anlıyorum. Tatsız bir bulantı anıydı. Ne 

tatsız bir şeydi! Ve taştan geliyordu. Eminim bundan, taştan 

ellerime geçiyordu. Evet böyleydi, tamamıyla böyle. Ellerin 

içinde bir çeşit bulantı. 

…

Kendimden tiksinti duyabilmem için on beş dakikanın bile 

yeterli olacağından eminim. *Belki de insanın kendi yüzü-

nü anlaması imkansız, ya da yalnız bir insan olduğumdan 

bu böyledir. Toplum içinde yaşayan insanlar, aynalarda, 

arkadaşlarına göründüğü gibi görünmeye alışmışlardır. Be-

nim arkadaşım yok. Bunun için mi tenim bu kadar çıplak 

acaba? Galiba öyle. Galiba doğa insansız. 

…

 Anılarım şeytanın kesesindeki altınlara benziyor. Hani şeytan 

kesesinin altın paralarla dolu olduğunu zannediyormuş da, 

keseyi açınca ölü yapraklar bulmuş. 

…

İnsan yaşadı mı başına hiçbir şey gelmez. Dekorlar değişir, 

kişiler girer, kişiler çıkar, görüntüler değişir yalnız... Başlan-

gıçlar da yoktur; günler anlamsız bir biçimde birbirine ek-

lenir durur. Sonu gelmez, tekdüze bir hesap çizelgesidir bu. 

İnsan hiçbir zaman, bir kadını, bir dostu, bir kenti bir kez 

bırakıp gelmez. 

…

Var olmaktan başka hiçbir şey yok. 

Kaynak:	Bulantı, J. P. Sartre. 



Batı Edebiyatında Akımlar II132

Okuma Parçası 2
“O gider gitmez eski iç rahatlığımı buldum. Direncim kalma-

mıştı, kendimi yatağıma attım. Sanırım uyumuşum. Gözleri-

mi açtığım zaman, yüzüme yıldızlar doldu. Kır sesleri bana 

kadar yükseliyordu. Gecenin kokulan, toprak ve tuz kokuları 

şakaklarımı serinletiyordu. Bu mahmur yazın o olağanüs-

tü erinci, yükselen bir deniz gibi içime doluyordu. O anda, 

gecenin sınırında, vapur düdükleri ötmeye başladı. Bunlar, 

artık hiç umurumda olmayan bir dünyaya giden vapurları 

haber veriyordu. Ne zamandır, ilk kez olarak, anacığımı dü-

şündüm. Hayatının sonlarında niçin bir ‘Nişanlı’ edinmişti, 

niçin hayata yeniden başlıyormuş gibi oyunlara girişmişti, 

anlar gibi oluyordum. Orada, orada da birtakım ömürlerin 

sona erdiği bu İhtiyarlar Yurdunun çevresinde de akşamlar, 

hüzünlü bir savaş aralığı gibiydi. Anacığım, ölümün eşiğin-

de, kendini orada serbest ve her şeyi yeni baştan yaşamaya 

hazır hissetmiş olmalıydı. Kimsenin, kimseciklerin onun ar-

kasından ağlamaya hakkı yoktu. Ben de her şeyi yeni baştan 

yaşamaya kendimi hazır hissettim. Sanki bu büyük ö�e beni 

kötülüklerden arındırmış, umuttan kurtarmıştı, işaretler ve 

yıldızlarla yüklü olan bu gecede, kendimi ilk kez olarak, dün-

yanın tatlı kayıtsızlığına açıyordum. Dünyayı kendime bu 

kadar eş, bu kadar kardeş bulunca, anladım ki, eskiden mut-

luluğa ermişim. Hatta hâlâ da mutluydum. Her şey tamam 

olsun, kendimi pek yalnız hissetmeyeyim diye, benim için 

artık, idam günümde bir sürü seyirci bulunmasını ve beni 

nefret çığlıklarıyla karşılamalarını dilemekten başka bir şey 

kalmıyordu.”

Kaynak: Yabancı, Albert Camus

Okuma Parçası 3
Mathieu’nun keyfi kaçmıştı. Marcelle epey sert davranıyor-

du çoğu zaman; hep tetikte duruyordu, biraz saldırgan, bi-

raz kuşkuluydu ve Mathieu kendisi gibi düşünmediği zaman 

çokluk onun kendisine hükmetmek istediğini sanıyordu. Fa-

kat Mathieu böyle hoşuna gitmeyecek işler yapmak gibi kesin 

bir niyet beslediğini seyrek olarak sezmişti onda. Yatağın üs-

tündeki o resim de vardı sonra… Marcelle’in yüzüne kaygıyla 

baktı: konuşmaya karar vereceği an gelmemişti henüz.

Mathieu: “Kendimi tanımak o denli ilgilendirmiyor beni.” 

dedi sadece.

Marcelle: “Biliyorum” dedi. “Bir amaç değil bu, bir araç. Ken-

dini benliğinden ayırmak, seyretmek, yargılamak için: En 

sevdiğin davranış bu. Kendini seyrettiğin zaman, seyrettiğin 

şeyin kendin olmadığını, kendinin hiçbir şey olmadığını ha-

yal ediyorsun. Aslında senin ülkün bu: Hiçbir şey olmamak.”

Mathieu: “Hiçbir şey olmamak,” diye yineledi ağır ağır. “Ha-

yır. Bu değil. Dinle bak: Ben… ben yalnız kendi egemenliğim 

altında olayım isterdim.”

- “Evet, özgür olmak. Sapına kadar özgür. Senin kusurun 

bu.”

Mathieu: “Kusur değil bu,” dedi. “Bu… İyi ama başka 

n’apayım istiyorsun?”

Sinirlenmişti: Yüz kez anlatmıştı bütün bunları Marcelle’e ve 

o da Mathieu’nun buna çok büyük önem verdiğini biliyordu. 

“Eğer… eğer kendi varlığıma kendim egemen olmazsam, va-

rolmak bana öylesine sama görünür ki.”

Marcelle dikbaşlı, güleç bir tavır takınmıştı:

- “Evet, evet… senin kusurun bu.” Dedi.

Mathieu: “Afacan tavırlar takındığı zaman sinirime dokunu-

yor.” Diye düşündü. Fakat sonradan pişmanlık duydu, yavaş-

ça şöyle dedi:

- “Kusur değil bu: Ben böyleyim işte.”

- “Madem kusur değil, neden başkaları da böyle değil?”

- “Onlar da böyle ama, kendileri farkında değiller.”

Marcelle artık gülmüyordu, dudaklarının köşesinde sert, üz-

gün bir kıvrım vardı:

- “Özgür olmaya o kadar ihtiyacım yok benim.” dedi.

Mathieu onun eğik ensesine baktı, kendini rahatsız hisset-

ti: Hep aynı pişmanlıklardı bunlar, o saçma pişmanlıklar, 

ne zaman onunla olsa, içine çöküveriyorlardı. Kendini hiç 

Marcelle’in yerine koymadığını düşündü: “Benim ona sözü-

nü ettiğim özgürlük, sağlığı yerine de bir insanın özgürlüğü.” 

dedi içinden. Elin onun boynuna koydu ve bu daha şimdi-

den yıpranmış, kadifemsi eti parmaklarının arasında yavaşça 

sıktı:

- “Bir şeye mi canın sıkıldı Marcelle?”

Biraz bulunak gözlerini ondan yana çevirdi:

- “Hayır.”

Sustular. Mathieu parmaklarının ucunda zevk duyuyordu. 

Tam parmaklarını ucunda. Elini Marcelle’in sırtından aşağı-

ya yavaş yavaş indirdi. Marcelle gözlerini yumdu; Marcelle 

uzun karar kirpiklerini gördü. Onu kendine çekti: O anda 

belirli olarak canı çekmiyordu onu; bu dikkafalı, sert kızın 

güneşte bir buz parçası gibi eriyişini görmek arzusundan ileri 

geliyordu bu daha çok. Marcelle başını Mathieu’nun omzuna 

bıraktı, o da onun esmer tenini, gözlerini çevreleyen mor ve 

üzerleri kabarcıklı halkaları yakından gördü: “Tanrım, nasıl 

da yaşlanıyor!” diye düşündü. Kendisinin de yaşlı olduğunu 

düşündü. Bir çeşit rahatsızlıkla onun üzerine eğildi: Kendisi-

ni unutmak, onu unutmak istiyordu.

Kaynak: Akıl Çağı, J.P. Sartre



5. Ünite - Varoluşçuluk 133

Okuma Parçası 4
Chantal onun elini okşadı, Jean-Marc biraz soluklandıktan 

sonra şöyle sürdürdü: “Dumas, Üç Silahşörlerin serüvenini 

olayların üzerinden iki yüz yıl geçtikten sonra yazdı. Daha 

o zamandan dostluğun yitirilmiş dünyasına mı özlem duyu-

yordu acaba? Ya da dostluğun yok olması daha sonralara mı 

rastlıyor? 

- Bunun cevabını veremem. Dostluk, kadınların sorunu değildir.”

- Ne demek istiyorsun?

- Söylediğimi. Dostluk, erkeklerin sorunudur. Onların ro-

mantizmidir. Bizim değil.” 

Jean-Marc içkisinden bir yudum aldı, sonra düşüncelerine 

geri döndü: “Dostluk nasıl doğdu? Düşmanlığa karşı bir bir-

leşme olduğuna kuşku yok; birleşme olmasaydı insanlar düş-

manlarının karşısında çaresiz kalırlardı. Böyle bir birleşme 

bugün belki de yaşamsal bir önem taşımıyor. 

- Düşmanlar her zaman olacak. 

- Evet ama onlar bugün görülmez ve anonim nitelikte. Yö-

netmelikler, yasalar. Birileri, senin pencerenin önünde bir 

havaalanı yapmaya karar verirse ya da seni kapının önüne 

koyarsa dostun olan biri senin için ne yapabilir? Sana ancak, 

yine görülmez ve anonim olan biri yardım edebilir, örneğin 

toplumsal yardımlaşma örgütü, tüketiciyi koruma örgütü, 

avukatlar barosu. Dostluk artık, elle tutulabilir kanıtlarla öl-

çülebilen bir şey değil. Savaş alanında yaralanmış dostu arama 

ya da kılıcını çekip onu haydutlara karşı koruma fırsatı hiç 

çıkmıyor. Yaşamlarımızın içinden, büyük tehlikelerle karşı 

karşıya kalmadan, buna karşın dostlukları da yaşamadan ge-

çip gidiyoruz. 

- Söylediğin doğruysa, bunun senin F. İle uzlaşmanı sağla-

ması gerekirdi. 

- Açıklamış olsaydım, ona yapmış olduğum sitemleri hiç 

anlamayacağından zerre kadar kuşkum yok. Ötekiler benim 

üzerime saldırdığında o sustu. Ne var ki, dürüst davranma-

lıyım: o, kendi suskunluğunu bir cesaret gösterisi olarak ka-

bul etti. Sonradan, bana karşı oluşan toplu psikoza onlarla 

birlikte düşmediği ve ağzından bana zarar verebilecek tek 

bir söz çıkmadığı için böbürlendiğini söylemişlerdi. Dola-

yısıyla, bu konunda bilinci berraktı ve ben hiçbir açıklama 

yapmadan onunla görüşmeyi kestiğimde, kendini yara almış 

gibi duyumsamış olması gerekir. Ondan, tarafsız kalmaktan 

öte bir davranış beklemekle hata ettim. O kötücül ve hırçın 

ortamda beni savunmaya kalkışmış olsaydı, onların nefreti-

ni üzerine çekme, onlarla çatışmaya girme, başına dert açma 

tehlikesiyle karşı karşıya kalabilirdi. Öyle bir davranışı ondan 

nasıl bekleyebildim? Üstelik o benim dostumdu! Bu, benim 

adıma, hiç de dostça bir davranış değildi! Başka türlü söyle-

yelim: Kibar bir davranış değildi. Çünkü dostluk günümüzde 

eski içeriğinden boşaldığı için, insanların birbirine karşılıklı 

olarak gösterdiği ilgi ve saygı anlaşmasına dönüştü, kısacası, 

bir nezaket anlaşmasına dönüştü. Böyle olunca da, bir dost-

tan kendimiz için, onun canını sıkacak ya da hoşuna gitme-

yecek bir şey yapmasını istemek nazik bir davranış olmaz. 

- Elbette olmaz. Ama senin bunu burukluk duymadan söy-

lemen gerekir. İşin içine acı alay katmadan. 

- Alay katmadan söylüyorum. Durum bu. 

- İhanet seni kahrediyorsa, suçlanmışsan, günah keçisine 

dönüşmüşsen, seni tanıyan kişilerden farklı iki tepki bekle-

yebilirsin: İçlerinden bazıları, post kapma peşinde koşanlara 

katılacak, ötekiler de sana sezdirmeden, hiçbir şey bilmi-

yormuş, hiçbir şey duymamış gibi davranacaklardır, öyle ki, 

onlarla görüşmeyi, konuşmayı sürdürebilirsin. Bir şey sez-

dirmeyen, incelik gösteren o ikinci kategoriye giren insanlar 

senin dostlarındır. Sözcüğüm modern anlamıyla dostların-

dır. Dinle, Jean-Marc, ben bunu oldum olası hep bilmişimdir. 

Kaynak:	Kimlik, Milan Kundera

Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı
1. b Yanıtınız yanlış ise “Varoluş Özden Önce Gelir” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

2. c Yanıtınız yanlış ise “Varoluş Özden Önce Gelir” ko-

nusunu yeniden gözden geçiriniz.

3. d Yanıtınız yanlış ise “Saçma” konusunu yeniden göz-

den geçiriniz.

4. b Yanıtınız yanlış ise “Giriş” konusunu yeniden göz-

den geçiriniz.

5. a Yanıtınız yanlış ise “Heidegger ve Varlık Kategorile-

ri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

6. a Yanıtınız yanlış ise “Heidegger ve Varlık Kategorile-

ri” konusunu yeniden gözden geçiriniz. 

7. e Yanıtınız yanlış ise “Varoluşçu Edebiyatın Özellikle-

ri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

8. a Yanıtınız yanlış ise “Tanrı Öldü: Nietzsche’de Özgür-

lük Sorunu” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

9. a Yanıtınız yanlış ise “Sorumluluk” konusunu yeniden 

gözden geçiriniz.

10. a Yanıtınız yanlış ise “Özgürlüğün Diğer Yüzü: Bıra-

kılmışlık, Suçluluk, Tedirginlik, Kaygı” konusunu 

yeniden gözden geçiriniz. 



Batı Edebiyatında Akımlar II134

Sıra Sizde Yanıt Anahtarı

Sıra	Sizde	1
Özellikle roman ve öykü türlerinde, yalnız, “ötekiler”in ara-

sında kaybolmayan, kendini gözlemleyen, sorgulayan ka-

rakterlere rastlanır. Bu karakterler varoluşun farkındadır ve 

bunu örten, unutturan şeylere duyarsızdırlar. 

Sıra	Sizde	2
Özgürlük insanın ne olacağını, kendinden ne yapacağını seç-

mesidir. Bu seçimleri yaparken onu yönlendiren bir içgüdü 

ya da nedensellik yasası değil, özgür iradesidir. Öyleyse insan 

ne olduğundan ve seçimlerinden sorumludur. Yaptığı seçim-

ler sadece kendisi için değil bütün insanlık için meşruiyetini 

savunabileceği seçimler olmalıdır. Bu da demektir ki insan 

bütün insanlıktan sorumludur. Bu ağır sorumluluk onda bu-

naltıya yol açar.

Sıra	Sizde	3
Saçma, özellikle Camus’nün romanlarında karşımıza çıkan 

bir uyumsuzluk tarifidir. İnsanın dünyadaki varoluşu raslan-

tısaldır, insan dünyayla uyumsuzdur. Ölümlüdür ve bunun 

farkındadır. İnsanın bu dünyadaki varlığı dolayısıyla irrasyo-

nel ve saçmadır. İnsan saçma karşısındaki durumunu idrak 

ederek bunu aşabilir. Camus’nün romanlarında kahramanla-

rın uyumsuzdur. Hayat karşısındaki gözlemleri, onları saç-

mayı kavramaya iter. Saçma insanın kendini ve dünyayı kav-

raması konusunda bir çıkış noktasıdır. İnsan buradan çeşitli 

sonuçlara gider. Saçma romanlara işte bu kavrayış sürecinin 

hikâyesi olarak yansır.

Sıra	Sizde	4
Milan Kundera’nın Varolmanın Dayanılmaz Hafi�iği ve 

Kimlik adlı romanları örnek gösterilebilir.

Atay, O. (2000). Tutunamayanlar, İstanbul: İletişim Yayınları.

Atılgan, Y. (1974). Anayurt Oteli, Ankara: Bilgi Yayınevi.

Bayrak Akyıldız, H. (2008). Yusuf Atılgan ve Oğuz Atay’ın 

Eserlerinde Ölüm ve Anlamsızlık Problemi, Ankara: 

Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları.

Beabout, G. R. (1996). Freedom and Its Misuses, Marquette 

University Press. Erişim adresi: http://www.ebrary.com

Bozkurt, N.(1998). 20.Yüzyıl Düşünce Akımları, İstanbul: 

Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları.

Camus, A.(1955). �e Myth of Sisyphus & Other Essays, 

New York: Random House,Vintage Books.

 (1981) Yabancı (çeviren: Vedat Günyol), İstanbul: Can 

Yayınları.

Cevizci, A. (1943). Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma 

Yayınları.

De Beauvoir, S.(1947). Pour une Morale de L’ambiguité, 

Paris: Gallimard.

Dolske, G. (2014). “Existential Destruction: de Beauvoir’s 

Fictional Portrayal of Woman’s Situation”.

Women’s Studies, Cilt 43 Sayı 2, s. 155-169. 

Hançerlioğlu, O.(1979). Felsefe Ansiklopedisi, İstanbul: 

Remzi Kitabevi.

Heidegger, M. (2008). Varlık ve Zaman (çeviren: Kaan 

Ökten), İstanbul: Agora Kitaplığı.

Kaufmann, W. (2001). Dostoyevski’den Sartre’a Varoluşçuluk 

(çeviren: Akşit Göktürk), İstanbul: YKY

Kierkegaard, S. (2004 ). Kaygı Kavramı (çeviren: Türker 

Armaner), İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları

Kundera, M. (2016). Kimlik (çeviren: Aykut Devran), 

İstanbul: Can Yayınları.

Mulhall, S.(1998). Heidegger ve ‘Varlık ve Zaman’, (çeviren: 

Kaan Öktem ). İstanbul: Sarmal Yayınları.

Oyeshile, O. A. (2012). “Nietzsche’s Beyond Good and Evil: 

A Morality of Immoralism”. Kaygı. Sayı 18, s. 101-110.

Sartre, J.P. (2010). Varlık ve Hiçlik/Fenomenolojik Ontoloji 

Denemesi. (çeviren: Turgan Ilgaz, Gaye Eksen). İstanbul: 

İthaki Yayınları.

(1995). Bulantı (çeviren: Erdoğan Alkan), İstanbul: Oda 

Yayınları.

(1996). Varoluşçuluk (çeviren: Asım Bezirci), İstanbul: Say 

Yayınları.

(1983). Akıl Çağı (çeviren: Gülseren Devrim), İstanbul: Cem 

Yayınevi.

Timuçin, A. (1998). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: İnsancıl 

Yayınları.

“Yusuf Atılgan Anlatıyor” (1959). (konuşan: R. Görel), 

Varlık, Sayı 311. 

Yararlanılan ve Başvurulabilecek 
Kaynaklar





6
Amaçlarımız

Bu üniteyi tamamladıktan sonra;

Büyülü gerçekçilik akımının tarihsel gelişimini değerlendirebilecek,

Edebi türler içinde büyülü gerçekçiliğin farklarını ve niteliklerini sıralayabilecek,

Dünya edebiyatından büyülü gerçekçi romancıları sıralayabilecek,

Türkiye’de büyülü gerçekçi yazarlar ve akımın gelişimini değerlendirebilecek

bilgi ve becerilere sahip olabileceksiniz.

Anahtar Kavramlar

 

•	 Büyülü	Gerçekçilik
•	 Büyüleyici	Gerçekçilik	 	
•	 Fantastik
•	 Melezleşme
•	 Söylence

•	 Roman
•	 Geleneksel	Sözlü	Edebiyat
•	 Dede	Korkut
•	 Postmodernizm

İçindekiler






Batı Edebiyatında Akımlar II Büyülü Gerçekçilik

•	 GİRİŞ
•	 RESİMDE	BÜYÜLÜ	GERÇEKÇİLİK	
VE	BÜYÜLÜ	GERÇEKÇİLİĞİN	
HAZIRLAYICILARI

•	 BÜYÜLÜ	GERÇEKÇİLİĞİN	TARİHSEL	
GELİŞİMİ

•	 BÜYÜLÜ	GERÇEKÇİLİĞİN	GENEL	
NİTELİKLERİ

•	 BÜYÜLÜ	GERÇEKÇİLİK	AKIMININ	
TEMSİLCİLERİ

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II



GİRİŞ 
Büyülü gerçekçilik, akıl sınırlarını zorlayan, mantık dışı öğeleri, sihirli şeyleri içinde ba-
rındıran ve bunları düşülkesel (Fr. utopique) ya da karşı-düşülkesel (Fr. dystopique) bir 
kurgu düzleminde ortaya koyan bir akımdır. Postmodern edebiyatın içinde bir yönelim 
ve bazı durumlarda bir teknik olarak da karşımıza çıkan büyülü gerçekçilik, kendine özgü 
nitelikleri ve bu nitelikler çevresinde üretilen sanat yapıtlarının doğası dikkate alınarak 
birçok eleştirmen tarafından özgün bir sanat akımı olarak değerlendirilir.

Bu akım Türk edebiyatına geçerken bir tanım karmaşasını da beraberinde getirmiştir: 
“Büyülü gerçekçilik”, “büyüleyici gerçekçilik”, “olağanüstü gerçekçilik” diye tanımlanan 
“magic realism”, “magical realism” ve “marvellous realism” tanımlarını sıklıkla birbirinin 
yerine kullanılmaktadır. Bu durum, terimlerin yalnızca karmaşık geçmişlerinden değil, 
birçok ortak noktalarının olmasından da kaynaklanmaktadır. Tanımlarının doğru bir 
şekilde yapılabilmesi için, bu terimlerin nelerle ilişkili olduğunu ortaya koymak gerekir. 
Birçok yerde büyülü (büyüleyici) gerçekçilik (magic(al) realism) olarak kullanılan terim 
aslında hem “magic” hem de “magical” terimlerini içermektedir. Büyülü gerçekçilikte 
(magic realism) “magic” terimi yaşamın gizemlerini ifade ederken, büyüleyici (magical) 
ve olağanüstü (marvellous) gerçekçilik sıra dışı olayları, özellikle ruhsal ve mantık ötesi 
olayları anlatır. Büyülü (büyüleyici) gerçekçi yapıtlar büyülü olaylar ya da nesneler, ha-
yaletler, birden ortadan kaybolmalar, mucizeler, sıra dışı masallar ve ilginç atmosferler 
içermektedir. Bunlar, herhangi bir sihirbazlık gösterisindeki olaylardan farklıdır. Bu tür 
sihirlerde yanılsama doğaüstü bir şey olmuş gibi gösterilir, oysa büyülü gerçekçilikte sıra 
dışı bir şey gerçekleşir (Bowers, 2004, s. 22).

Akım 1985’li yıllara kadar Türkçe’de büyülü gerçekçilik (Lat. realismo mágico/ Fr. 
réalisme magique / İng. magical realism); ya da olağanüstü gerçekçilik (Fr. réalisme mer-
veilleux / Eng. marvelous realism) olarak çevrilebilecek iki farklı kavramla birlikte anılmış 
(Scheel, 2005), ancak 80’li yıllardan sonra büyülü gerçekçilik kavramı akımın genel adı 
olarak benimsenmiştir. 

Bilindiği kadarıyla büyülü gerçekçilik terimi ilk olarak Alman sanat eleştirmeni Franz 
Roh tarafından değiştirilmiş gerçekliği gösteren bir tabloyu tanımlamak için kullanılmış-
tır. Ardından Venezuellalı Arturo Uslar-Petri, bazı Latin Amerikalı yazarların eserlerini 
bu akım altında sını�andırmıştır. Kübalı yazar Alejo Carpentier, olağanüstü gerçeklik te-
rimini Bu Dünyanın Krallığı (1949) romanının ön sözünde kullanmıştır. Carpentier’in 
önerdiği kavram, içinde doğal ve zorlamasız görünen ancak mucizevi ögeler barındıran 
bir tür yükseltilmiş gerçekliktir. Terim 1960’larda Latin Amerikan edebiyatının yükseli-
şiyle dikkat çekmiştir. 

Büyülü Gerçekçilik



Batı Edebiyatında Akımlar II138

Büyülü gerçekçilik, Massimo Bontempelli, Ernst Jünger ve Gilbert Keith Chesterton 
gibi yazar ve eleştirmenler aracılığıyla Almanya, İtalya, İngiltere gibi Avrupa ülkelerin-
de; Jorge Luis Borges, Julio Cortázar, Miguel Angel Asturias, Alejo Carpentier Carlos 
Fuentes ve Gabriel García Márquez ile de Yeni Dünya olarak anılan Latin Amerika ve 
Karaipler gibi iki anakara ve üç bölgede ortaya çıkmış ve buralardan dünyanın öteki böl-
gelerine yayılarak sanat ve edebiyat dünyasını etkilemiştir. Özellikle dünyada İngilizce 
konuşan ülkelerin (Eng. Anglophones) edebiyatı ve eleştiri çevresinde son dönemde 
öne çıkan postmodernizm, sömürgecilik-sonrası (Fr. post-colonialisme), çokkültürlü-
lük (Fr. multiculturalisme) kavramları sorunsallaştıran kültürel çalışmalar (İng. cultu-
ral studies) bölümünde çok sayıda araştırma yapılmaktadır. Bu çalışmalar, küreselleşen 
dünyada Batılılaşmanın etkisinde gelişen bir dünya edebiyatı olgusunu tartışmaya aç-
maktadır. Büyülü gerçekçilik akımı 1960’lı yıllardan itibaren özellikle Latin Amerika 
ülkelerinde büyük gelişme göstermiş ve 1980’li yıllardan sonra da Afrika’dan Asya’ya ve 
Avustralya’ya kadar yayılmıştır. 

Sömürgecilik sonrası; 1980’lerin son yıllarında ortaya çıkan ve 90’larda kuramsal olarak 

benimsenen, Batılı ülkelerin sömürgecilik zamanlarından kalma ekonomik, toplumsal, kül-

türel, ruhsal ve dilsel kalıntıları ortadan kaldırmak, özellikle de sınıf, ırk ve cinsiyete dayalı 

baskılara karşı her çeşit direnci, toplumsal adalet, özgürlük ve demokrasi için verilen sava-

şımları tanımlamak kullanılır. Sömürgecilik sonrası edebiyat, kültürel incelemeler alanında 

sömürgecilik ilişkilerini inceler.

RESİMDE BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK VE BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN 
HAZIRLAYICILARI
Dışavurumculuk, kübizm gibi önde gelen akımlara bir tepki olarak ortaya çıkan büyülü 
gerçekçiliğin hangi ülkede ne zaman başladığını belirlemek kolay değildir. Ancak büyülü 
gerçekçiliğin Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra Avrupalı sanatçıların başlattığı bir yirminci 
yüzyıl hareketi olduğu söylenebilir. Edebi bir akım olarak hem biçimsel hem de tarihsel 
bir kategori olan büyülü gerçekçiliği, bütün olarak karmaşık bir süreci kapsayan üç dö-
nüm noktasına ayırmak olasıdır: İlk dönem 1920’lerde Almanya’da başlamıştır. Amaryll 
Chanady, Seymour Menton, Lois Parkinson Zamora ve Wendy Faris, Weimar Cumhu-
riyeti sırasında, Alman sanat eleştirmeni Franz Roh’un dışavurumculuk-sonrası resmin 
yeni bir biçimini anlatmak için bu terimi kullandığı konusunda aynı düşüncededir. Roh’a 
göre büyülü gerçekçi resmin en önemli niteliği, somut nesnenin gizemi gerçekçi bir biçim-
de resimlendirilerek yakalanmasıdır. Bu biçimde Roh sanatçının, Sigmund Freud ve Carl 
Jung’un ruhçözümleme etkilerini gerçeküstücülükten alıp nesneyi olağanüstü anlamı 
içinde betimleyebileceğini umuyordu (Bowers, 2004, ss. 10-12). Daha önce de belirtildiği 
üzere ilk kez 1925 yılında Roh, “değiştirilmiş gerçeklik”i gösteren bir tabloyu tanımlamak 
için ve gerçekçiliğe yakın yeni, güçlü bir akımı anlatmak için “magischer realismus (bü-
yülü gerçekçilik)” terimini kullanmıştır. “Yeni Nesnellik”le ilişkilendirilen ilk resimlerin 
özellikleri ise sıradan olanın duygudan uzak bir şekilde anlatılmasıydı. Resim sanatında 
doğaüstü olayların yerine tamamen gerçek dünyaya ait örneklerin geçtiği bir tarz kullanıl-
mıştır. Büyülü gerçekçi resimler, büyülü gerçekçiliğin düşsel dünyası ile gerçek dünyanın bir 
araya gelmesiyle oluşur. Çünkü resimlerde gerçek dünya olağan bir manzara gibi görünür-
ken, birdenbire resmin düşsel dünyayı ve gerçek olmayan bir şeyi yansıttığını da görebiliriz. 
Yani gerçek ile düş, edebiyatta olduğu gibi iç içedir. 

Franz Roh’a göre; büyülü gerçekçi resmin en önemli niteliği nedir, resimlerin niteliği nelerdir?

1



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 139

Roh’un görünür nesnelerin görünmeyen anlamları anlatma biçimi üzerine odaklan-
ması, büyülü gerçekçi sanatla ilgilidir; fakat bir resmin bir şeyleri betimleyip canlandır-
masından söz etmek ile edebiyatın bir şeyleri betimleyip canlandırmasından söz etmek 
farklı şeylerdir. Yazılı metinlerde bütün görünüşler simgeseldir ve sözlü imgelerden söz 
ederken edebiyat eleştirmenlerinin odaklandığı şey, edebiyatta zihinsel süreçlerin gerek-
liliğidir. Roh’un yaklaşımını edebiyata uygulamak için, (gözün gördüğü) gerçek nesneleri 
(zihin gözünün gördüğü) edebi imgelere dönüştüren fiziksel ve kültürel süreçleri kabul 
etmek gerekmektedir (Zamora ve Faris, 1995, s. 3). Bu bağlamda Guenther’e göre terimin 
edebiyata geçişi, Roh’un Arthur Rimbaud ve Emile Zola’ya olan düşkünlüğünden kaynak-
lanmaktadır (1995, s. 57). 

Akımın ikinci dönemi, 1930-1950 yılları arasını kapsar. Bu dönemde Bettina Shaw-
Lawrence, Paul Cadmus, Ivan Albright, Philip Evergood, George Tooker ve Andrew 
Wyeth gibi Kuzey Amerikalı ve Avrupalı ressamlar tarafından, genellikle Roh’un “olağa-
nüstü” adını verdiği şeyi barındıran, gündelik gerçekliğe değil, daha çok biçem bozuk-
luklarının ve abartıların kullanıldığı gerçeküstü dekora sahip “büyülü gerçekçi” resimler 
yapılmıştır. Roh’un 1925’te yayınladığı Dışavurumculuk Sonrası: Büyülü Gerçekçilik: Yeni 
Avrupa Resminin Sorunları başlıklı kitabının 1927’de İspanyolcaya çevrilmesinden sonra, 
Latin Amerika’da bu dönemde özellikle edebiyat alanında büyülü gerçekçi atılımlar ya-
pılmıştır. Örneğin Jorge Luis Borges Alçaklığın Evrensel Tarihi (1935) başlığını taşıyan ilk 
büyülü gerçekçi yapıtıyla öteki Latin Amerikalı yazarlara da yol açmıştır. Bu yüzden olsa 
gerek, Flores büyülü gerçekçiliğin 1935’te Borges’le başladığını ve 1940’lar ve 1950’lerde 
yayıldığını savunmaktadır (Flores, 1995, s. 110). 1940- 1950 yılları arasında büyülü ger-
çekçilik Latin Amerikalı yazarları oldukça etkilediği görülmektedir. Kübalı yazar Alejo 
Carpentier, Bu Dünyanın Krallığı, (1949) adlı romanına yazdığı önsözde “lo real maravil-
loso” “harika gerçekçilik” terimini türetmiştir. Aslına bakılırsa yirminci yüzyıl boyunca 
İspanyolca konuşulan dünyada yaşanan siyasal ve toplumsal olaylar, yazarların toplumsal 
bilincini uyandırmaya hizmet edip, bu dille yazılan edebiyatın patlamasına yol açmıştır. 
Böyle çalkantılı bir dönemde sanatın amacı, ciddi düşünmek ve amaçlı hareketleri an-
latmak olarak görülmektedir. Edebiyat gizemli dünyayı sunarak düş dünyasıyla insanları 
etkilemenin ve toplumsal sorunları göstermenin bir aracı durumuna gelmiştir. Fantastik, 
söylence, yansılama (Fr. parodie), büyülü gerçekliğin kullanımı, yazarla korku ve umut-
suzluk dolu gerçekler arasında bir örtü oluşturmuştur. Yani gerçeklik sıra dışı ve olağanüs-
tü bir dekorla anlatılmıştır. 

1950’lerden sonra akım özellikle sömürgecilik-sonrası, feminist ve postmodernist ya-
zarlar tarafından kullanılmıştır. Bir yanda doğaüstü olanı gerçek gibi benimseyip yaşayan 
köleleştirilmiş yerliler, diğer yanda yerlileri ezen Avrupalı efendiler, Latin Amerika da iki 
farklı dünyanın birleşmesi gibidir. Sonuçta büyülü gerçekçilik, olağanüstü oluşları ya da 
bilinen gerçekçilik görüşünün karşıtı olan bir şeyin oluşunu dile getirir; gerçekçilikten 
kopmuş değildir ve doğaüstü olaylar, Avrupalı usçulukla bir arada olan büyülü yerli anla-
yışına dayandırılır. Aynı biçimde Floyd Merrel de, büyülü gerçekçiliğin dünyanın iki res-
mi arasındaki çelişkiden kaynaklandığını açıklamaktadır. Bu yüzden büyülü gerçekçilik, 
gerçeğe ya da yazarın bilincinde olduğu dünyaya dayanmaktadır. Amerikalı yerlilerin batıl 
inançlarını ve söylencelerini anlatırken, gerçekliğin olağan koşullarda farkında olmadığı-
mız boyutlarının görülmesini sağlamaktadır (Chanady, 1985: 16).



Batı Edebiyatında Akımlar II140

Büyülü Gerçekçi Resimlere Birkaç Örnek

Tooker bu resmi açıklarken, büyük modern bir şehri cehennemin ilk halkası olan 
Limbus’a benzettiğini söyler. Resim üç dikey boyuttan oluşur, aşağıya doğru giden yeral-
tına gidiyor gibi düşünülebilir, kimsenin kullanmadığı sokağa çıkan merdiven ise olası 
bir yükselişi ve kurtuluşu temsil eder. Orta platform ara dünyadır, acı çekilen fakat aynı 
zamanda modern kent hayatından kaçamayanlara telafi imkanı sunulan bir Araf.

Çağdaş ressamlardan Rob Gonsalves, büyülü gerçekçilik akımının örneklerini veren 
ressamlardan biridir. Gonsalves, yapıtlara, herkesin farklı anlam yüklemesinin de ötesin-
de bir insanın her bakışta farklı yorumlamasını sağlayacak bir sanat yaratır. Bunu da “bü-
yülü gerçeklik” olarak adlandırır.

Resim 6.1

George Tooker, 
Subway, 1950.

Kaynak: http://
dreamersrise.blogspot.
com.tr

�e Painter’s Family (1926), Giorgio de Chiricio. Manikins, 1951, Paul Cadmus.

Resim 6.2 Resim 6.3

Kaynak: tate.org.uk Kaynak: 367art.net/gallery/P/Paul_Cadmus



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 141

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN TARİHSEL GELİŞİMİ
Charles W. Scheel’e göre büyülü gerçekçiliği, tarihsel olarak 4 büyük dönemde incelemek 
gerekir (2005, ss. 15-22):

1925-1940 Dönemi 
Almanya’da magischer realismus ve İtalya’da realismo magico kavramları bu dönemde kul-
lanılmaya başlar. Büyülü gerçekçilik, ilk olarak 18. yüzyılda yazar takma adı Novalis olan 
Friedrich Leopold Freiherr von Hardenberg (1772-1801) tarafından, felsefî bir konuyu 
açıklamak amacıyla kullanılır. Daha sonra 1925 yılında Alman tarihçi ve sanat eleştir-
meni Franz Roh, Dışavurumculuk-sonrası Büyülü Gerçekçilik: Judean Avrupa Resminin 
Sorunları adlı yapıtında resim alanında kullanmıştır. Roh, yirminci yüzyılın başlarındaki 
resim sanatı için şu açıklamayı yapmıştır: “Öyle görünüyor ki bu düşsel evren büsbütün 
sona eriyor. (…) Dinsel ve aşkın konular son resimlerde büyük ölçüde kaybolmuş görü-
nüyor. Bunun tersine bize, bütünüyle bu dünyada var olan, dünyasal olanı yücelten yeni 
bir biçim sunuluyor” (Roh, 1925, s. 17). Roh, dışavurumcu / anlatımcı (Fr. expression-
niste) resimlerde dünya dışı izlekler betimlendiği için, resim sanatındaki bu yeni döne-
mi dışavurumculuk-sonrası (Fr. Post-expressionisme) olarak niteleyerek ve bu resimleri 
“büyülü gerçekçi” olarak sını�andırır ve över. Roh, bu ressamlar arasında Georg Schrimpf 
(1889-1938), Otto Dix (1891-1969) ile George Grosz’u (1893-1959) örnek olarak göste-
rir. Dışavurumculuk, tuhaf bir evren betimlerken, Roh’un büyülü gerçekçiliği gerçekliğin 
merkezine şaşırtıcı olanı yerleştirmiştir. Roh, herhangi bir tanımını yapmadığı büyülü 
sözcüğünü, gizemli (Fr. mystique) sözcüğünün karşıtı olarak kullanmıştır ve bu kavram, 
büyülü sözcüğünün günümüzdeki anlamını karşılamamaktadır. Roh’a göre, gizem, gön-
dergesel dünyada gizlenir ve bu dünyanın ardında titreşerek kendini sezdirir. 

Resim 6.4

Carved In Stone 
(Taşa Kazınmış), Rob 
Gonsalves. Bu resimde 
büyülü ögelerin, 
gerçeği derinlemesine 
kavramak adına 
gerçekliğin içine 
sızdırılmasına tanık 
oluruz.

Kaynak: tr.pinterest.
com/papagreen/rob-
gonsalves



Batı Edebiyatında Akımlar II142

  1923 yılında Gustav Hartlaub, anlatımcılığa tepki ola-
rak resim sanatı için büyülü gerçekçilik yerine, Yeni Nesnel-
lik (İng. New Objectivism) kavramını önerir ve Max Beck-
man, Rudolf Schlichter, Oscar Kokoschka, Ludvig Meidner, 
Karl Hubbuch, Christian Schad, Georg Scholz, Otto Dix ve 
George Grosz gibi o dönemin ressamları ve eleştirmenleri 
bundan böyle resimlerini bu kavramla tanımlamaya baş-
larlar. Bir süre sonra büyülü gerçekçilik kavramı, görsel sa-
natların yerine edebiyat alanında kullanılmaya başlar. Yeni 
nesnellik, 1933’lerde Weimar Cumhuriyeti’nin düşmesi so-
nucunda Nazilerin yükselişiyle serüvenini tamamlar. Birinci 
Dünya Savaşı’nın acı sonuçlarının kötümser havasının bas-
kın olduğu bu akımda yalın, soğuk ve devinimsiz imgeler 

aracılığıyla, duygusuz bir dekorda şiddetli bir toplumsal yergi sergilenmiştir. Olağandışı 
iri kafalar, bozulmuş bedenler, kambur insanlar, hastalıklı görünümler bu resimlerde tüm 
yalınlığıyla betimlenmiştir. 

Gerçeküstücülüğün de etkisi altında kalan o dönem yazarları, yapıtlarında düşsel ve 
dünya dışı konulara abartılı bir biçimde fazlaca yer vermektedirler. Dışavurumculuk-son-
rası olarak anılan bu dönem yapıtları, bu akımın öncüsü durumundadır. Roh’un yapıtının 
1927 yılında Revista de Occidente dergisi tarafından İspanyolcaya çevrilmeye başlaması ile 
kavram Latin Amerika dünyasında tanınmaya başlar. 

Büyülü gerçekçilik edebiyat alanında ilk kez İtalyan yazar ve eleştirmen Massimo 
Bontempelli (1878–1960) tarafından kullanılmıştır. 1926 yılında İtalyan yazar ve gazeteci 
Curzio Malaparte ile birlikte kurdukları Revue 900 adlı Fransız-İtalyan oluşumu dergide 
büyülü gerçekçilik üzerine düşüncelerini paylaşmıştır. Gelecekçilik (Fr. futurisme), me-
tafizik ve büyülü gerçekdışıcılık (Fr. irréalisme magique) arasında Birinci Dünya Savaşı 
sonunda klasik gerçekçilik anlayışının yıkılmasına bağlı olarak kullanılmaya başlayan bu 
terim, Faşizmin gelişimi ile birlikte belli bir süre gündemden düşer. Bontempelli’ye göre; 
“gerçekliği bütünüyle betimleyebilmek için edebiyatın görevi, gerçek ve düşsel dünyaların 
bir araya getirildiği yeni bir atmosfer yaratmaktır. Gerçekliğin daha derin bir tabakasını 
ortaya çıkarabilmek için mitler ve efsaneler imgelem aracılığıyla anlatı sürecinde yer al-
malıdır” (akt. Walter, 1993, s. 13). Bu tanım, büyülü gerçekçiliğin günümüzde kazandığı 
anlamın en önemli yapı taşlarından birisidir. Ancak bu dönemden sonra büyülü gerçek-
çilik kavramı, Almanya ve İtalya’da yaklaşık yirmi yıllık bir durgunluk dönemine girer. Bu 
dönemde Pierre Mabille’in 1940 yılında yayımladığı Miroir du merveilleux (Olağanüstü-
nün aynası) adlı yapıtını anmak gerekir. Bu yapıtta gerçeküstücülerin edebiyatta gerçek-
lik, büyü ile olağanüstü ya da büyülü (Fr. merveilleux) kavramlarının karşılıklı ilişkisini 
incelemiştir. 

Büyülü gerçekçilik akımı, edebiyat alanında da etkisini kısa sürede gösterir. Arjantinli 
yazar Jorge Luis Borges (1899–1988) 1935 yılında Alçaklığın Evrensel Tarihi adlı yapıtını 
yayımlar. Borges, edebiyat eleştirmenlerince ilk büyülü gerçekçi örnekçe olarak benim-
senen bu yapıtında, eski masalların ve gerçek yaşamöykülerinin yapısını bozup kurmaca 
ile gerçekliği aynı anda iç içe geçirerek yeniden öykülemiştir. Borges anlatısında, alçaklık 
kavramını her şeyin üzerinde evrensel bir değer olarak okura sunmuş, bu kavramı büyülü 
gerçekçi bir yaklaşımla okurla buluşturmuştur. 

Resim 6.5

Otto Dix (1891-1969)

Kaynak: wikipedia.
org

Gelecekçilik (Fr. futurisme); 
20.yüzyılın başlarında (1909-
1920) modern yaşamın verdiği 
coşkuyla İtalya’da ortaya çıkıp tüm 
Avrupa’ya yayılan, yenileşmenin 
tüm olanaklarını kullanarak 
sanatta sürekliliği, değişkenliği, 
devinimi savunan, resim, heykel, 
müzik, tiyatro, seramik, sinema 
ve moda gibi alanlarda etkili olan 
bir sanat akımıdır. İtalyan şair, 
romancı, oyun yazarı ve yayın 
yönetmeni Filippo Tommaso 
Marinetti, 1909 da İtalya’da La 
Gazzetta dell’Emilia ile 
Paris’te Le Figaro gazetesinde 
yayımladığı akımın bildirisinde 
(İt. manifesto futurisita); “bizler 
müzeleri, kütüphaneleri yerle bir 
edip törelcilik gibi bütün yararcı 
korkaklıklarla savaşacağız” diyerek 
geçmişin kalıtını bütünüyle 
yadsımış, buna karşı bilimsel 
yeniliği yüceltmişlerdir. 



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 143

Latin Amerika kökenli büyülü gerçekçiliğin önemli yazarlarından birisi de, Kızıl-
derili-Maya söylencelerini (Fr. épopé) konu alan Guatemala Efsaneleri (1930)’ni yazan 
Guatemala’dan Miguel Angel Asturias’dır. Paris’te karşılaştırmalı folklor çalışmaları ile 
Orta Amerika’da din ve kültür araştırmaları yapan Yazar, ülkesindeki diktatör Estado 
Caberra’yı yermek amacıyla, Başkanın bir adamı ile bir dilencinin gizemli karşılaşma-
larına vurgu yapan Sayın Başkan (El señor Presidente, 1946) adlı kurmacasını yayımlar. 
İlerleyen yıllarda da bu yönde yayınlarını sürdürür.

 

1948-1973 Dönemi
İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra 1948 yılında Almanya’da Au�au (IV) dergisinde büyülü 
gerçekçilik akımı çerçevesinde, Alman yazar Ernst Jünger’in savaş ideolojisi ile büyülü 
bakış arasındaki ilişkiyle ilgili çok sayıda yazısı yayınlanmıştır. Belçika’da Johan Daisne 
“Flaman Büyülü Gerçekçiliği” adıyla ilk makaleyi yayımlamıştır. İspanya’da, daha önce 
Bontempelli ile İtalya’da karşılaşan Arturo Uslar Pietri, Venezüella’nın Edebiyatı ve İnsan-
ları, 1948 adlı denemesinde realismo mágico kavramına başvurarak Venezüela masalla-
rının niteliklerini çözümler. Aynı yıl Latin Amerika’dan Kübalı yazar Alejo Carpentier, 
El Nacional de Caracas adlı gazetede büyülü gerçekçilik yerine, Amerika’ya özgü gelişen 
olağanüstü gerçeklik (es. real maravilloso) kavramını kullanarak bu akımın Latin Ameri-

Alçaklığın 
Evrensel Tarihi 
(1935) Dış Kapak 
Resmi

Kaynak:  iletişim 
com.tr

Jorge Luis Borges
(1899– 1988)

Kaynak:  amazon 
com

Resim 6.6 Resim 6.7

Sayın Başkan 
(1946) Dış Kapak 
Resmi

Guatemala 
Efsaneleri (1930) 
Dış Kapak Resmi

Resim 6.8 Resim 6.9



Batı Edebiyatında Akımlar II144

ka’daki bildirisini yayımlar. Bu bildiri ile yazar, Avrupa’da gelişen akımı geliştirme ve aşma 
eğilimindedir. Ona göre; Avrupa savaşlarla yorgun düşmüş ve özgün kültürel değerlerini 
yitirmiştir. Bu nedenle çökmüş Avrupa anlayışına karşı, Latin Amerika kültürel değerleri 
öne çıkarılmalıdır. 

Yazar aynı kavramı, 1949’da yayımladığı Bu Dünyanın Krallığı adlı romanının önsözü-
ne koyarak, romanının türüne ilişkin olarak okurla bir okuma sözleşmesi yapar. Carpen-
tier, bu romanda yerlilerin inanışlarını, söylen (Fr. mythe) ve masallarla bezeyerek öyküle-
miştir. O, Haiti’deki Fransız efendiler ile yerli köleler arasındaki savaşımı öykülemek için, 
yerlilerin ve efendilerin bakış açılarından anlatırken kölelerin duygularından yana tutum 
takınmıştır. Carpentier’nin bu yaklaşımında, olağanüstü kavramı, gizemci (Fr. mistique) 
inancı niteler ve gerçeküstücülerden farklı bir anlam taşır. Onun gerçeklikten anladığı, 
Fransız sömürgesi olan Haiti ile Latin Amerika’daki gerçeklik anlayışıdır. Carpentier, ken-
disinin gündeme getirdiği olağanüstü gerçekliğin, Roh’un büyülü gerçeklik anlayışından 
farklı olduğunu, Roh’un bu kavramı dışavurumcu resimleri adlandırmak için kullandığını 
ileri sürmüştür.

Carpentier’in büyük ölçüde gerçeküstücü akımdan etkilenerek oluşturduğu olağanüs-
tü gerçeklik kavramı, Latin Amerika’da sürülen yaşamsal gerçeklikten doğar. Bir zamanlar 
Portekiz ve İspanya gibi ülkelerin sömürgesi olarak yerli ve Avrupalı nüfusun kendi ge-
lenek ve ekinleriyle bir arada yaşadığı bu coğrafya gerçeküstücülerin savlarını kanıtla-
ması için varsıl olanaklar sunmuştur. Carpentier’e göre; ‘bir yanda söylenlerle yaşayan, 
doğaüstünü günlük gerçekliklerinin bir parçası olarak benimseyerek gerçekliği gerçeküs-
tücülerin savladıkları gibi bir “bütün” olarak algılayan köleleşmiş yerliler, öte yanda ise 
usçuluğun temsilcisi olan, yerli halkı ezerek onların ekinlerini yozlaştıran Avrupalı efen-
diler’ bir arada yaşamaktadır. Yerliler doğaüstüyle barışık bir yaşam sürerken, Avrupalılar 
moderniteyi temsil etmektedir. Bir arada sürülen ancak birbirini yadsıyan değişik yaşam 
biçimleri söz konusudur. Gerçeküstücüler, bu dönemde Avrupa uygarlığının akılcılığına 
ve egemen yazınsal eğilime büyük eleştiriler yönelterek bilinçaltına, düşlere, düşlemlere 
yönelmişlerdir. Görüldüğü gibi, gerçeküstücülükten esinlenen Carpentier’nin olağanüs-
tü gerçekliği, gerçeküstücülerin gerçeklik algısından kimi yönleriyle farklılık gösterir. O, 
Latin Amerika’nın büyülü kimliği üzerine Avrupa tarafından baskı yapılmasına karşı çı-
karak, olağanüstü gerçeklik kavramını yaratmıştır. Gerçeküstücüler, önceden kurgulaya-
rak, tuha�ık duygusu yaratmak amacıyla yapıtlarında olağanüstüden yararlanmışlardır, 

Resim 6.10

Alejo Carpentier 
(1904-1980) Bu 
Dünyanın Krallığı 
(1949).

Kaynak: brittanica.
com 

Gizemcilik: Akıl yoluyla 
kavranamayan doğaüstü güçlerin 
varlığına inanarak, bunlara sevgi 
ve sezgi yoluyla ulaşılabileceğini 
savunan, kökleri Konfüçyüsçülük 
ve Taoculuk gibi eski dinlere 
uzanan dinsel-düşünsel öğretidir.



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 145

ancak gerçeklikte olağanüstünü çok fazla aramamışlardır. Carpentier, Latin Amerika’nın 

yapısında olağanüstü gerçeğin tarihsel olarak yer aldığını düşündükleri için gerçeküstü-

cüler, yapıtlarında olağanüstüye yer vermişlerdir. Tuha�ığın sıradanlığı ve büyülü yaşam 

biçimi orada sıradan bir durumdur. Bu Dünyanın Krallığı’nın yazıldığı yıllarda, Birinci 

Dünya Savaşı’ndan büyük bir kırılganlıkla çıkan Batı uygarlığına karşı, Avrupa aydınları 

çevresinde büyük bir kuşku uyanmıştır. André Breton’un çevresinde toplanan gerçeküs-

tücüler de insanlığı bu açmaza iten Avrupa uygarlığına ve usçuluğa karşı keskin eleştiriler 

getirmiştir. Sigmund Freud, ruhçözümleme yöntemiyle bilinçaltının zenginliğini ortaya 

koymuş, gerçeküstücüler de ruhçözümsel yöntemle ortaya konan düşlerin gerçekdışı ve 

olağanüstü yorumlarını anlatılarına taşımışlardır. Louis Aragon’a göre, ‘düşünceyle kav-

rayıp gerçek diye tanımladıklarımız kadar önemli pek çok bağlantılar da vardır: rastlantı, 

yanılsama, fantastik ve düş gibi. Bu çeşitli olguların tümü gerçeküstünde kaynaşıp birleşir-

ler’ (Duplessis, 1975, s. 32). Bu durumda gerçeküstücüler, bilinçaltının düşsel yorumlarını 

anlatılarına katarak büyülü gerçekçiliğe de kaynaklık etmişlerdir.

Daha sonra, Carpentier’den esinlenen Fransız Antilleri’nden Jacques Stephen Ale-

xis, 1956 yılında Sorbonne Üniversitesinde Haitililerin “Haitililerin Büyüleyici Ger-

çekçiliği” başlıklı bildirisini sunmuştur. Tolumsal gerçekçilik ve Fransız dili ve ekini 

ile Haiti halk ekininin bir bireşimini otaya koyan Alexis’in bu çalışması yıllarca hak et-

tiği değeri görmemiştir. Bu süreç içinde Angel Flores, 1995 yılında Amerika’daki Latin 

Amerika eleştiri çevresinde, büyülü gerçekçilik kavramına ilişkin tartışmalar yaratan  

İspanyol Amerikan Kurmacasında Büyülü Gerçekçilik adlı çalışmasını yayımlamıştır. Flo-

res, büyülü gerçekçilik akımını ilk tanımlayan eleştirmen olarak görülür. Ona göre büyülü 

gerçekçilik; düşlem ile gerçeğin bir bireşimidir. Flores’e göre; büyülü gerçekçiliğin kökleri 

16. yüzyıla uzanır. Birinci Dünya Savaşı yıllarında resim ve edebiyat gibi sanat dalları, ya-

şanan bu büyük olumsuzluklar karşısında, büyülü gerçekliği yeniden keşfetmiştir. Bunun 

yanında; ‘Columbus’un mektupları, Latin Amerika tarihine ışık tutan yıllıkları, 16. yüz-

yıl İspanyol fatihi Cabeza de Vaca’nın sagaları, daha önceki yüzyılda yazan Rus yazarları 

Gogol, Dostoyevski, bazı Alman romantikleri Ho�man, Arnim, Kleist, Grimm kardeş-

ler, Strindberg, Sti�er ve bazı yönleriyle Poe ve Melville’ büyülü gerçekçiliğin öncüleri-

dir. Flores, ‘büyülü gerçekçilik, Latin Amerika’nın özgün bir anlatımıdır’ (s. 116) diyerek 

Carpentier’in savına gönderme yapmıştır.

Venezuelalı eleştirmen Luis Leal’ın 1967 yılında yayımladığı “Latin Amerikan edebiya-

tında büyülü gerçeçilik” başlıklı çalışmasının yanında, 1960’lı yıllar boyunca çağdaş Latin 

Amerikalı yazarlar, gerek İngilizce gerekse de İspanyolca büyülü ve olağanüstü gerçekçilik 

kavramları üzerine çok sayıda kuramsal ve yöntemsel yazı yazmışlardır. Flores’in büyülü 

gerçekçilik yorumunu ve büyülü gerçekçi yazarlar sını�amasını benimsemeyen Leal, bu 

kavramı Amerika edebiyatında ilk Arturo Uslar Pietri’nin kullandığını ve Roh’un çalışma-

larının da bu kavramın doğuşunu hazırladığını ileri sürer. 

Bars’a göre Leal; büyülü gerçekçiliği, fantastik, ruhsal ve gerçeküstücü edebiyattan ayı-

rır. Bu akım, gerçeküstücüler gibi düş moti�erine yer vermez, fantastik ve bilim kurgu 

gibi düşsel evrenler yaratarak gerçekliği bozmaz, anlatı kişilerinin ruhsal çözümlemesini 

yapmaya girişmez ve davranışlarının nedenlerini sorgulamaz. Büyülü gerçekçilik, estetik 

bir hareket değil, tersine gerçekliğe karşı takınılan bir tutumdur. Bu tutum günlük gerçek-

likten uzaklaşıp saklanmak yerine onunla karşılaşarak, ona meydan okur ve onunla başa 

çıkmaya girişerek insan eylemlerindeki gizemi anlamaya çalışır. Bu akım, gerçekçilerin 

yaptığı gibi çevresindekileri kopyalamaz, gerçeküstücüler gibi de bu gerçekliği parçala-

maz, nesnelerin arkasında nefes alan gizemi yakalamayı dener.



Batı Edebiyatında Akımlar II146

Bu akımın en çok tanınan yazarlarından birisi de, 1967 yılında yayımlanan Yüz-
yıllık Yalnızlık adlı romanın yazarı, Kolombiyalı romancı Gabriel García Márquez’dir. 
Marquez’in bu yapıtının yayımlandığı zamana kadar, büyülü gerçekçilik bir biçem (üs-
lup) olmaktan öteye geçememiştir. Bu romanın yayınlamasından sonra, bu yazma biçemi 
yazınsal bir akım olarak değerlendirilmeye başlar. Marquez’in romanın arka kapağında 
Yüzyıllık Yalnızlık üzerine yaptığı şu açıklamalar büyülü gerçekçi roman anlayışının anla-
şılması açısından ilginçtir: 

“Yüzyıllık Yalnızlık’ı yazmaya başladığımda çocukluğumda beni etkilemiş olan her şeyi ede-

biyat aracılığıyla aktarabileceğim bir yol bulmak istiyordum. Çok kasvetli kocaman bir evde, 

toprak yiyen bir kız kardeş, geleceği sezen bir büyükanne ve mutlulukla çılgınlık arasında ay-

rım gözetmeyen, adları bir örnek bir yığın hısım akraba arasında geçen çocukluk günlerimi 

sanatsal bir dille ardımda bırakmaktı amacım. Yüzyıllık Yalnızlık’ı iki yıldan daha kısa bir 

sürede yazdım, ama yazı makinemin başına oturmadan önce bu kitap hakkında düşünmek 

on beş, on altı yılımı aldı. Büyükannem, en acımasız şeyleri, kılını bile kıpırdatmadan, sanki 

yalnızca gördüğü olağan şeylermiş gibi anlatırdı bana. Anlattığı öyküleri bu kadar değerli kılan 

şeyin, onun duygusuz tavrı ve imgelerindeki zenginlik olduğunu kavradım. Yüzyıllık Yalnızlık’ı 

büyükannemin işte bu yöntemini kullanarak yazdım. Bu romanı dikkat ve keyi�e okuyan, hiç 

şaşırmayan sıradan insanlar tanıdım. Şaşırmadılar, çünkü ben onlara hayatlarında yeni olan 

bir şey anlatmamıştım, kitabımda gerçekliğe dayanmayan tek cümle bulamazsınız.” 

1974-1987 Dönemi 
1973 yılında Michigan State Üniversitesinde “Düşlem ve Büyülü Gerçekçilik” adıyla bir  

kongre düzenlenmiştir. Bu kongrenin bildiri kitabı, Düşlem ve Büyülü Gerçekçilik başlı-

ğıyla 1975 yılında, Donald Yates tarafından alan üzerine beşinci araştırma kitabı olarak 

yayımlanmıştır. Irlemar Chiampi, “Latin Amerika Büyülü Gerçekçiliği” adıyla, olağanüstü 

gerçekçiliğin o zamana kadar ki en yetkin kuramsal çalışmasını sunmuştur. Aynı dönemde 

New York’da, dünya edebiyatından Gogol, Kundera, Mann, James, Ka�a, Woolf, Nabo-

kov, Faulkner, Borges, Calvino, Escarpit gibi 35 yazarı içeren Büyülü Gerçekçi Kurmaca 

başlıklı bir seçki yayınlanmıştır. Kanadalı Michael Dash, Jacques Stephen Alex’in Büyüle-

yici Gerçekçilik adlı yapıtı üzerine 1980 yılında Büyülü Gerçekçilik ve 1986 yılında Büyülü 

Gerçekçilik ve Kanada Edebiyatı başlıklı incelemelerini okurla buluşturmuştur.

Yüzyıllık Yalnızlık 
Dış Kapak Resmi 
(1967).

Kaynak: 
wikipedia.org

Gabriel García 
Márquez 
(1927-2014)

Resim 6.11 Resim 6.12



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 147

Amaryll Chanady,1985 yılında Kanada Montréal Üniversitesinde Büyülü Gerçekçilik 

ve Fantastik: Çözülmüş ve Çözülmemiş Karşıtlık başlıklı karşılaştırmalı tezinde, kurgusal 

bir öyküsel biçim olarak büyülü gerçekçilik ile fantastik arasında kuramsal bir ayrım 

önermiştir. Bu akım her ne kadar Avrupa’da ortaya çıkmışsa da gerçek anlamını Latin 

Amerika edebiyatında kazandığı açıktır. O, büyülü gerçekliğin köklerini, Latin Amerika 

yapıtlarında aramayı doğru bulmamıştır. Ona göre büyülü gerçekçi yazarlar, gerçekliğin 

egemen değerler dizisinin (Fr. paradigme) karşıtı olan yazınsal yaratılar verirler. Cha-

nady, olay örgüsünün tekdüzeliği ile sınırlılığından; moti�erinin kısıtlılığından ötürü, 

peri masallarını büyülü gerçekçi sınıfa almaz. Ancak bu yaklaşım öteki eleştirmenler 

tarafından çok tutarlı bulunmamıştır. Öyle ki, masallar toplumsal ekinin bir ürünüdür 

ve çağdan çağa evrilerek günümüze kadar ulaşmıştır. Büyülü gerçekçiler, çağcıl akılcı-

lıktan etkilenmemiş, söylen ve söylencelerin günümüzde de yüceltildiğine ve toplumsal 

etkisini sürdürdüğüne inandıkları, egzotik geleneksel toplumları incelemeye yönelen 

gerçeküstücülerden etkilenmişlerdir. 

Belçika’da Flaman eleştirmen Christiane Van de Putte’ün çalışmaları ile Bruxelles Üni-

versitesinde yayınlanan Büyülü Gerçekçilik: Roman, Resim ve Sinema, 1987 başlıklı çalış-

ma Avrupa ile Amerika’da gelişen bu akım üzerine ayrıntılı çalışmalar olarak görülmüştür. 

Jean Weisgerber, kurgul bir evren yaratan ve kendilerini sanatta yitiren Avrupalı aydın ve 

yazarları imlediği “okullu” (İng. scholarly type) tip ile Latin Amerikalıları betimleyen söy-

lensel ve folklorik tip (İng. mythic and folkloric type) olmak üzere büyülü gerçekçilikte iki 

ayrı tip belirler. Gonzáles Echevaría ise, olağanüstü kavramını, gözlemcinin bakış açısına 

bağlı olarak ortaya çıkan bilgibilimsel tip (İng. epistemological type) ile Carpentier’in de 

Latin Amerika’nın kendisinin olağanüstü olduğu savında da dile getirdiği varlıkbilimsel 

tip (İng. ontological type) olmak üzere iki çeşit büyülü gerçekçilik belirler. Faris, bu iki 

çeşidi de kapsayan büyülü gerçekçi romanlar olmasına karşın, kesin olmamakla birlikte, 

bu ayrımların belirli bir ölçüde doğru olduğunu dile getirir.

1988 Sonrası Dönem 
Bu dönem, sömürgecilik sonrası söylem ile büyülü gerçekçiliğin birlikte anılmasına ta-

nıklık etmiştir. Stephen Slemon’un 1988’de yayımladığı, “Sömürgecilik-sonrası Söylem 

Olarak Büyülü Gerçekçilik” başlıklı makalesi çok tartışma yaratmıştır. Aynı dönemde 

Amerika Birleşik Devletleri’nde Zamora ve Faris 1995 yılında Büyülü Gerçekçilik: Kuram, 

Tarih, Topluluk adlı yapıt ile Fransa’da Olağanüstü Gerçekçilik, 1998 adlı incelemede; Jean-

Pierre Durix’nin, Yansıtma, Türler ve Sömürgecilik-Sonrası Söylem: Yapıbozumcu Büyülü 

Gerçekçilik, 1998 çalışması ile İtalya’daki Bitişik Sözcükler: Büyülü Gerçekçilik ve İngiliz 

Dilinde Çağdaş Sömürgecilik-sonrası Söylem, 1999 başlıklı ortak çalışmada, büyülü ger-

çekçilik üzerine karşılaştırmalı düşünsel ve izleksel incelemeler yapılmıştır. 
İngiliz edebiyatında sömürgecilik sonrası ve postmodern bir söylem olarak büyülü/

büyüleyici gerçekçilik çalışmalarının yanından, Latin Amerika eleştiri çevresi büyülü ger-
çekçilik, olağanüstü gerçek ile harika gerçeklik kavramlarını birlikte kullanmaktadır. Bu 
dönemde dünya edebiyatından, özellikle Okyanusya, Asya ve Afrika edebiyatında da bu 
kavramın kullanımı genişlemektedir. Bütün bu dönemler boyunca bu kavramlar üzerine 
dünya genelinde yüzden fazla araştırma-inceleme çalışmaları yayınlanmış ve bu kavram 
evrilerek günümüze kadar ulaşmıştır. Dünya yazınından, Jorge Luis Borges (Arjantin), 
Italo Calvino (İtalya), Alejo Carpentier (Küba), Angela Carter (İngiltere), Jeanette Winter-
son (İngiltere), Janet Frame (Yeni Zellanda), Carlos Fuentes (Meksika), Jacques Stephen 
Alexis (Haiti), Juan Rulfo (Meksika), Mikhail Bulgakov (Rusya), Salman Rushdie (İngil-
tere), Günter Grass (Almanya), Ernst Junger (Almanya), Arturo Uslar Pietri (Venezuela), 



Batı Edebiyatında Akımlar II148

Gabriel García Márquez (Kolombiya), Isabel Allende (Şili), Laura Esquivel (Meksika), Sil-

vina Occampo (Arjantin), Eduardo Mallea (Arjantin), Ernesto Sabato (Arjantin), Bianco 

ve Julio Cortazar (Arjantin), Maria Luisa Bombal (Şili), Navas Calvo, Ramon Ferreira ve 

Labrador Ruiz (Küba), Jose Arreola, Francisco Tario, Maria Luisa Hidalgo ve Juan Rulfo 

(Meksika), Juan Carlos Onetti (Uruguay), Latife Tekin (Türkiye) (Leal, 1995, s. 121) büyü-

lü gerçekçi romancılar arasında gösterilmektedir.

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN GENEL NİTELİKLERİ
Büyülü gerçekçilik, içinde büyülü öğeleri barındıran gerçeklik anlayışı çerçevesinde, “düş-

sel/gerçekdışılık ile gerçekçiliği birbirine bağlayan” (Faris, 2005, s. 163) gerçekliğin post-

modern bir görüntüsüdür. Bu akım, düşsel ile kurmaca arasında gerçekliğin üzerinde oy-

nanan masalımsı bir oyunu andırmaktadır. Yazar, büyülü gerçekçilik aracılığıyla iç döken 

bir anlatıcı olarak, iye olduğu ekin ve geleneğin yoğurduğu gizem ögeleriyle örülü yerel 

dili, modern kurgu içinde harmanlayarak okurla buluşturur.

Genellikle fantastik türle karıştırılan bu akım, kimi yönleriyle fantastiği andırsa da 

temeldeki ayrım çok açık ve kesindir. Bu bağlamda, daha önce 1985 yılında Mary-Ellen 

Ross’un Jacques Ferron’un olağanüstü gerçekçiliği başlıklı doktora tezinde verdiği örneği 

geliştiren David Punter’in bu ayrıma ilişkin verdiği örneği burada anımsamak oldukça 

açıklayıcı görünmektedir: ‘Eğer bir hayalet kahvaltı masanıza oturur ve siz de korkar, deh-

şete düşerseniz bu [türce] korku ya da fantastik olur. Ancak eğer, ‘Ah, bir hayalet; lütfen şu 

reçeli bana uzatır mısın? derseniz büyülü gerçekçilik olur. David Punter, bu örneği büyülü 

gerçekçiliğin önemli niteliklerinden yalnızca birisini belirtmesi açısından yeterli bulma-

yarak şu eklemeyi yapar: “Ancak siz, ‘Ah, bir hayalet; lütfen şu reçeli bana uzatır mısın?’ 

dedikten sonra hayalet: ‘Benim büyükannem çok güzel soğan reçeli yapardı’ der ve siz 

buna karşılık ‘saçmalama, soğanın reçeli yapılmaz!’ derseniz, işte o zaman anlatı büyülü 

gerçekçi olur’ (Erdem, 2011).

Bu örnekten de anlaşılacağı gibi, büyülü gerçeklik için olağanüstü öğelerin sıradanmış 

gibi sunulması yeterli gelmemekledir. Yukarıda andığımız örnek, büyülü gerçekçi metin-

lerin düşsel, bilimkurgu ve korku türlerinden rahatlıkla ayrıt edilmesini sağlayacak bir 

niteliktedir. Bu nitelik gerçekte, anlatıda gerçekdışı/düşsel olanla gerçek olanı dengeleme 

çabasıdır. Hayalet kahvaltı masasında, bir yandan reçeli almaya çalışırken, bir yandan da 

soğandan reçel yapılmasını saçma ve olanaksız bulur ve bu ilişki de anlatıyı gerçeklik ile 

kurmaca arasında yer alan bir düzleme taşır. 

Büyülü gerekliğin özellikle Latin Amerika’da gelişmesinin temelinde, Batı’nın akılcı ve 

gerçekçi sömürgeci dünya algısı ve yönetimine karşı, yerli halkın, yıllarca maruz kaldığı 

sömürgeci ve ırkçı eylemlere direnerek, kendi kimliğini oluşturmasında bu güçlü söylen-

sel geleneğin etkisi büyüktür (Erdem, 2011). Doğal olarak, Batı’nın gerçekçi romanının 

karşısında, özünde saklı kalmış yerli ekinin doğallığını yansıtan büyülü gerçekçilik akımı 

durmaktadır. Büyülü gerçekçilik akımı, yeniliğin gelişiminin etkisinin gelişmiş ülkelerden 

sonra üçüncü dünya ülkelerine ulaşması ile birlikte, toplum kendisini gelenek ile yeni-

lik arasında sıkışmış biçimde, melezleşme durumunda bulur. Bu duruma bir tepki olarak, 

bu insanlar geleneklerine sarılarak, gerçeklikle geleneği bir arada var etmeye, bir yandan 

yeniliğe uymaya çalışırken, bir yandan da onun olumsuz etkilerine direnerek çatışmaya 

girişirler. Bu melezlik içinde deneyimlenen çelişki ve çatışma durumundan “büyülü ger-

çekçilik” doğar. Bu akım, gelenekselle yeniliği fantastik bir düzlemde birleştiren -hatta bir 

bağlamda geleneği ve yeniyi aynı anda eleştiren- bir akımdır (Demir ve Diler, 2011).



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 149

Büyülü gerçekçilik akımının Latin Amerika’da gelişmesinin temelinde ne vardır?

Büyülü gerçekçi yazarlar, “yenisömürgeci güçlerin ya da yerel baskıcı yönetimlerin 
karşısında, kendi özgün tarihlerini yaratma savaşımındaki toplumları betimlerler” (Du-
rix, 1998, s. 11). Bireyaşkın bir bilince sahip olan sanatçı ya da yazarlar, topluma baskı uy-
gulayan zorba güçlere karşı başkaldırarak, bu güçler karşısında sinmiş ve içine kapanmış 
bireyin sözcüsü olur. Öyle ki birey doğaüstü bir kurtarıcı beklemekte, gerçekliği de gö-
rünmeyen güçlerle açıklamaya çabalamakta ve kendilerini kurtarmaya gelecek sihirli bir 
değnek bulma çabası içindedir. Bu bağlamda büyücü sanatçı, içinde bulunduğu gerçekliği 
tartışılabilir kılarak, yaklaşık yüz yıllık bir geçmişi olan büyülü gerçekliği insanlığın yüz-
yıllık yalnızlığından bir kurtuluş aracı olarak kullanır.

Roland Walter, Magical Realism in Contemporary Chicano Fiction (Çağdaş Chicano 
Kurmacasında Büyülü Gerçekçilik, 1993) adlı yapıtında, biri akılcı dünya görüşüne, öteki 
de gerçekdışının, doğaüstünün ve alışılmamış olanın kendisinde somutlaştığı, gerçekliğin 
büyüsel bir biçimde değerlendirilmesine dayanan büyülü gerçekçiliği, birbiriyle “çelişen” 
ama “uyumlu” iki bakış açısında yola çıkarak tanımlar (Walter, s. 18). Kuşkusuz aynı za-
manda fantastik türün de niteliği olan bu tanım, bir kurmacanın büyülü gerçekçi olarak 
sını�anması için yeterli görülmemektedir. Walter, buradan yola çıkarak büyülü gerçekçi-
lik için fantastikten farklı ölçütler saptar (Bars, 2013, ss. 18-20). 

Tzvetan Todorov’un yazdığı, Fantastik: Edebi Bir Türe Yapısal Bir Yaklaşım (1970) adlı 
yapıt, fantastik türün netliklerini ortaya koymuştur. Todorov bu yapıtında, fantastik türün 
şaşırtıcı ve ikircikli (Eng. hesitation) yönüne vurgu yaparak, bu türün en önemi niteliğini, 
doğa yasalarına göre yaşayan bir kişinin, beklenmedik bir anda doğaüstü bir olayla karşı-
laşması durumunda nasıl davranması gerektiğini bilememesi durumu olarak açıklar. An-
latıda ikircik durumu gerçekleşmezse, o zaman fantastikten öte, tekinsiz (Eng. uncanny) 
ya da olağanüstü (Eng. marvelous) gibi türler söz konusu olacaktır Todorov’a göre, bir 
kişi “neredeyse inandım” (2004, s. 37) diyorsa o zaman fantastik gerçekleşmiş demektir. 
Bu kararsızlık durumu fantastiğin can damarıdır. “Tümüyle kendimize ait, tanıdığımız, 
şeytani, hava perileri, vampirleri olmayan bir dünyada öyle bir olay meydana gelir ki, o 
bildiğimiz dünyanın yasaları bunu açıklamaya yetmez. Olayı algılayan kişi iki olanaklı çö-
zümden birisini benimsemek zorundadır: Ya duyulardan kaynaklanan bir yanılsama, düş 
gücümüzün yarattığı bir şey söz konusudur ve o zaman yasalar olduğu gibi kalır; ya da bu 
gerçekliği bizim bilmediğimiz yasalar yönetir. Şeytan ya bir yanılsamadır, düşsel bir var-
lıktır; ya da öteki canlı varlıklar gibi şeytan da gerçekte vardır- az rastlanılması koşuluyla” 
(Todorov, s. 31). Serüvenin sonuna değin karmaşanın ve kararsızlığın sürmesi, gerçeklik 
mi, düş mü? gerçek mi, yanılsama mı? olduğunun anlaşılmaması gerekmektedir. 

Chanady, Todorov’un tersine; ikircik yerine çatışkı (Eng. antinomy) sözcüğünü önerir. 
Bu öneriye göre; anlatıda birbiriyle çatışan iki yapının eşsüremli varlığı söz konusudur. Bu 
iki yapıdan birisi benimsenirse, öteki reddedilmiş olur. 

Todorov, fantastik anlatı için üç koşul belirler:
1. Okur, anlatı kişilerinin öykülerinin geçtiği uzamı, içinde yaşanan gerçek uzamla 

örtüştürmek zorunda kalmalı ve bu öykülerin açıklamasının doğal ile doğaüstü 
yasalara uygunluğu arasında tereddütte bırakılmalıdır. 

2. Anlatı kişilerinden birisi, bu tereddüdü deneyimler ve bunun sonucunda bu kişi 
okurun rolünü üstlenmiş olduğundan, saf bir okuma durumunda okur kendisini 
bu anlatı kişisiyle özleştirmiş olur. 

3. Okur, metne karşı belirli bir tutum takınarak, yerinel (Fr. allégorique) ve şiirsel (Fr. 
poétique) yorumları reddetmelidir. Bu bağlamda, anlatıcı-yazar, anlatıcı-kişi ya da 
anlatı kişileri öykünün sonuna ilişkin önsel bilgiler vermekten kaçınmalıdır. 

2



Batı Edebiyatında Akımlar II150

Fantastik türün temel nitelikleri nelerdir?

Büyülü gerçekçiliğe gelince; Walter’a göre, ilk ölçüt anlatıcı ve anlatı kişilerinin, fantas-
tikten farklı olarak, doğaüstünü doğal bir durum olarak karşılamaları gerekir. Buna bağlı 
olarak okur da, kurmacasal temsil bağlamında bu doğallığı sorgulamamalıdır.

Büyülü gerçekçiliğin ikinci ölçütü, anlatılarda sunulan gerçekliğin gerçekçi ve büyülü 
düzeylerinin dengeli ve uyumlu bir bütünlük sağlaması gerekmektedir. Bu durumda ger-
çekçi ve büyülü düzeyler arasındaki çatışkı sonra ermiş olur.

Walter’a göre, büyülü gerçekçi metinlerin sağlaması gereken üçüncü ölçüt, yazarın 
ağız sıkılığıdır (Fr. authorial reticence). Anlatıcı-yazar ile anlatı-kişileri, anlatıda öykü-
lenen doğaüstü ile gerçekçi olayların uyumlu bütünlüğünü bozacak biçimde açıklama 
yapmamalı ve yaklaşmamalıdırlar. Anlatıcı, büyülü gerçekçi olayların gerçekliğini sorgu-
lamadan korumak için, bu olaylara bir gözlemci bakış açısıyla açıklamalar getirmemelidir. 
Tersi durumunda, inandığı akılcı dünya görüşünün üstünlüğünü vurgularsa, doğaüstüne 
yer veren öteki dünya görüşü gerçeklik karşısında ikincil düzeye inecek ve denge ve uyum 
bozulacaktır. Bundan kaçınmak için de anlatıcı, büyülü gerçekçi dünyaya inanan bir anlatı 
kişisinin bakış açısını benimsemelidir.

Büyülü gerçekçilik akımının temel nitelikleri nelerdir?

Brenda Cooper, büyülü gerçekçi yazarı, gerçek ve düşlemin arasındaki farkın ayırt 
edildiği bir çağda, Batı eğitimi almış bir kişi olarak tanımlar. Bu nedenle, olası olmadığını 
ileri sürmüştür. Bu bağlamda yazarın bu tutumunun “yazara özgü alaysılama” (Eng. auc-
torial irony) ile “yazarın ağız sıkılığı”nın gerilime dayalı bir karışımı olduğu görülmekte-
dir. Yazar, gerçekçiliği tehlikeye düşürmemek için büyülü dünya görüşünden bir yandan 
alaysı bir uzaklıkta olurken, bir yanda da bu dünya görüşüne derin saygı göstermelidir; 
aksi durumda, sadece folklorik öğelerden söz etmiş olur. Yazarlar ancak folklorik öğeleri 
kullandıkları romanlarda, farklı toplumsal ve kültürel kesimlerin yaşamlarını çok kat-
manlı olarak verebilirler. Alejo Carpentier’nin köle ile efendi eytişimi (diyalektiği) üzerine 
kurguladığı Bu Dünyanın Krallığı adlı romanını bu duruma örnek olarak verebiliriz. An-
latıcı, olağanüstü olaylarla birlikte kölelerin yaşamını öyküler. Örneğin, anlatıcı, kollarını 
kızgın yağa sokup zarar görmeden çıkaran büyücü kadının öyküsünü yorum yapmaksızın 
olağan bir durum olarak sunar okura. Romanın sonlarına doğru, kölelerin bakış açısını 
benimseyen yazar, iki farklı bakış açısını da kullanarak hem yazara özgü alaysılamayı, hem 
de yazarın ağız sıkılığını birlikte kullanarak yeni bir karışım ortaya koyar.

Cooper’ın öne çıkardığı en önemli kavramlardan birisi de melezleşmedir (Eng. hybri-
dity). Melezleşme kavramından, tarihsel olarak var olagelen yaşam ile ölüm; gerçeklik ile 
büyü, bilim ile batıl inanç gibi çelişkili karşıtlıkların, büyülü gerçekçi anlatıların yapı, olay 
örgüsü ve izleklerinde belli bir uzlaşıyla birlikte var olması anlaşılabilir. Bunun yanın-
da kentli ile köylü, Batılı ile yerli, siyah, beyaz ve melez ırklar, değişik siyasal ve kültürel 
değerler büyülü gerçekçi anlatıların kuruluş öğeleridir. Bu teknik ile gerçekçi romanlara 
göre, büyülü gerçekçi romanlar gerçekliği daha doğru ve tutarlı bir biçimde anlatabilir. 
Melezleşme aynı zamanda, anlatıların zaman ve uzam birliğini bozarak, çevrimsel söylen-
sel zamanı çizgisel süredizimsel zamanla harmanlar. Uzama gelince, coğrafi olarak sap-
tamanın pek olası olmadığı, bunun yanında sınırsız bir imgelemeden doğan fantastik bir 
uzam değil, gizemli bir uzam söz konusudur. Genel anlamda benimsenmiş zaman ve uzam 
kavramlarına ek olarak büyülü gerçekçilik kimlik duygumuzu da yeniden düzenler (Arar-
güç, 2016, s. 159). Bu melez yapıları, yerliler ile Avrupalıların yaşam biçimleri ve dünya 
görüşlerinin birlikte yer aldığı Latin Amerika romanlarında gözlemlemek olasıdır. 

3

4



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 151

Büyülü gerçekçi yaklaşımla kurgulanan anlatılarda, olaylar, doğru ya da yanlış ola-

rak yargılanmaksızın okura sunulur. Anlatıcı-yazar kimi zaman kendi öyküsünü anlatır-

ken benöyküsel (Fr. homodiègetique), kimi zaman da başkasının öyküsünü anlattığında 

elöyküsel (Fr. hétérodiègetique) olarak, nesnel bir tanık izleyici olarak olayları ve kişileri 

yansız olarak öyküler. Yazar, romanda yapısalcılık sonrası (Fr. post-structuralisme) anlatı 

teknikleri ile anlatı ve olayları açımlayarak, yapıta eleştirel bir boyut getirir. Bu akımın 

doğal olarak en önemli niteliği, gerçek ile düşlemi okuru şaşırtmadan olağan ve doğal bir 

olaymış gibi bir arada sunmasıdır. 

Görüldüğü gibi, büyülü gerçekçilik doğruları ve yaşananları açıkça sergilemek yerine, 

karşıtlıkları birleştirerek, onların çoğunlukla nesnel bir tanık anlatıcı tarafından içerden 

bir ayna tutar gibi öykülenmesini sağlar. Anlatılarda hem sözlü gelenek, hem de folklorik 

niteliklerden yararlanılır. Büyülü gerçekçilik, karşıtların eşdeğerliğini ortaya koyar ve bunu 

yaparken geleneksel sınır/düzen kavrayışımıza meydan okur (Arargüç, 2014, s. 152). Bu 

bağlamda büyülü gerçekçi romanlar, yansıtma anlayışının egemen olduğu gerçekçi ro-

manlardan ayrılır.

Sonuç olarak, büyülü gerçekçi romanın niteliklerini aşağıdaki gibi sıralayabiliriz:

1. Büyülü gerçekçilik, fantastik öğelerden beslenen postmodern edebiyatın yeni bir 

ürünüdür. Özellikle Latin Amerika’daki üçüncü dünya ülkelerinde ortaya çıkması, 

Batı’nın akılcı ve kapitalist sisteminin, onların özgünlüklerini ve geleneklerini yok 

etmesi tehlikesine karşı, kendilerini savunma hakkını kullanmalarına bağlanabilir. 

2. Büyülü gerçekçilik anlatısı sömürgecilik-sonrası söylemde, düşlem ve gerçeklik 

gibi iki farklı niteliğin melez bir bireşimidir.

3. Anlatılarda doğa yasalarıyla açıklamanın olası olmadığı ve gündelik neden-sonuç 

bağıntısı mantığını tersyüz eden büyülü olaylar gerçekleşir. Bu gerçekleşen olaylar 

kimi zaman okura gülünç ve saçma gelse de anlatı kişilerine şaşkınlık ya da korku 

vermez, tersine olup biten tüm büyülü olaylar sıradan ve olağan bulunur. Olaylar, 

inandırıcılığının bozulmaması için yazar tarafından yansız ve dengeli bir biçimde 

öykülenir, yazar gerçekdışı/düşsel olanla gerçek olanı dengeleme çabası içindedir.

4. Düşlemin tersine, büyülü gerçekçi romanlarda içinde yaşanılan dünya ayrıntılı ola-

rak betimlenir, bu ayrıntılara içkin büyülü doğa ise metni gerçeklikten uzaklaştırır. 

Anlatılara konu olan tarihsel olaylar yeniden kurgulanır ve yapıbozuma uğratıla-

rak sorunsallaştırılır.

5. Okur, gerçek ile kurmaca, düşsel ile olgusal, doğa ile doğaüstü, tekinsiz ile olağa-

nüstü, alışılmış ile alışılmamış arasında kalır. Ancak bu kusursuz bileşim, okuru şa-

şırtmadan gerçekleştirilir. Yüzyıllık Yalnızlık, Gece Yarısı Çocukları, Beyaz Otel gibi 

büyülü gerçekçi romanlarda, yaşayanların ve ölülerin iki dünyası arasında kesişme 

ve sınır ihlali, her iki yönden de görülebilen bir ayna durumu ile değişik varlıkbi-

limsel tartışmalar söz konusudur. 

6. Büyülü gerçekçi bir romanlar sözlü edebiyat içinden doğan fantastik söylensel gele-

neğin bir yansıması olarak, cin, peri, hayalet ve değişik doğaüstü varlıkların örün-

tülediği söylenceler, törensel gelenekler ve halk öykülerinden yararlanır. 

7. Büyülü gerçekçi romanın anlatıcısı, okurun büyülü ve tuhaf olandaki mantıksızlı-

ğın bilincine varmaması için, olaylar üzerinde hiçbir açıklayıcı bilgi vermeden ya 

da alaysılama tekniğine başvurarak, okur ile metin arasında bir uzaklık duygusu 

yaratır. Bu ağız sıkılığı aracılığıyla öykülenen olaylar ile bu olayların sunumu önem 

kazanmış olur. 



Batı Edebiyatında Akımlar II152

8. Melezleşme aynı zamanda, anlatıların zaman ve uzam birliğini bozarak, çevrimsel 

söylensel zamanı çizgisel süredizimsel zamanla harmanlar. Uzama gelince, coğrafi 

olarak saptamanın pek olası olmadığı, bunun yanında sınırsız bir imgelemeden 

doğan fantastik bir uzam değil, gizemli bir uzam söz konusudur.

9. Büyülü gerçekçi romanlarda, anlatı kişilerinin ruhsal durumlarına değil, eylemle-

rine ağırlık verilir. Bu romanlar, söylen, söylence, halk öyküleri, masalların deği-

şik niteliklerinden yaralanırken varlıkbilimsel, siyasal, uzamsal ve türsel sınırları 

görmezden gelir, yaşam ile ölüm, düşünce ile beden, madde ile ruh, gerçek ile düş, 

kendi ile öteki, erkek ile dişi arasındaki sınırlar ortadan kalkar. Bir arada olmaları-

nın olası olabileceği düşünülmeyen dizgeler, yapılar ve evrenler kolaylıkla bir arada 

olabilir. 

Büyülü gerçekçilik, Eastwick Cadıları (�e Witches of Eastwick 1987), Hayalet (Ghost 

1990), Düşler Tarlası (Field of Dreams 1989) gibi tanınmış birçok Amerikan filmiyle bü-

yülü geniş bir kitleye ulaştırılmıştır. Edebiyat ve sanat alanı dışında da hemen hemen her 

alanda işlerlik kazanan bu akım, özgünlüğünden uzaklaşma endişesi doğursa da, bu akım 

kuramsal olarak hala boş olan bir alanı doldurmaktadır ve eleştirel uzamda yerini koru-

maktadır. Ayrıca, Frederic Jameson’ın gözlemlediği gibi terminolojik karmaşalara rağmen 

tuhaf bir kışkırtıcılığı da vardır ve geçerli ve merak uyandırıcı bir akımdır (Hegerfeldt, 

2005: 11-12). Çok katmanlı ve çok yönlü bir yapı olarak yerleşik birçok kural ve yapıyı 

eleştirme işlevi söz konusudur.

Türkiye’de Büyülü Gerçekçilik
Şaman Türk inancı ile Dede Korkut öyküleri, Anadolu büyülü gerçekçilik akımının temel 

göndergelerini oluşturur. Şaman inancında doğaüstü öğeler ile dinsel törenler, cin, peri, 

Hızır, nazar gibi büyülü ve gizemli olgu ve varlıklar halkın günlük yaşamının ve etkinlikle-

rinin doğal bir bütünleyeni olduğu için, tüm bunlar büyülü gerçekçi Türk romancıları için 

doğal bir kaynak olmuştur. Bu gizemli olgular, İslamiyetin benimsenmesinden sonra da 

halk içinde etkisini sürdürmüş, değişik biçim ve görünümlerle karma bir ekine dönüşerek 

günümüze kadar ulaşmıştır. Gök Tanrı inanışından gelen ‘yeni doğan bebeğin göbeğini 

toprağa gömme, ağzına tükürme, nazar boncuğu takma, kapıya sarımsak asma, ocakta sa-

man tüttürme ve kurşun dökme’ gibi törel ve geleneksel batıl inançlar ile İslam’dan kaynak-

lanan ‘cin, şeytan, melek, muska’ gibi öğeler birlikte kullanılır. Bütün bu olgular, insanların 

ruhsal durumunu etkileyerek büyülü bir yaşama yani büyülü gerçekçiliğe kapıyı aralar.

Türk edebiyatının, Dede Korkut öyküleri, halk söylenceleri ve masallar gibi sözlü ge-

lenekten kaynaklandığı düşünüldüğünde, bu sözlü anlatım tutumunun dil ve anlatım ba-

kımından büyülü gerçekçiliğe ortam hazırladığı kolaylıkla anlaşılabilir. Büyülü gerçekçi 

romanlar, geçmişten günümüze Anadolu’da kültürel ve uzamsal olarak Batı ile Doğu ekini 

ve yaşam biçimi arasında sıkışmış ve arada kalmış insanların yaşamını öyküler. 

Bu arada kalmışlık sonucunda, Türkiye Latin Amerika ülkeleri gibi yenilikçiliğin etkisi 

altına girerek geleneksel ile yeninin karşılaşması ile kültürel bir melezleşme süreci yaşar. 

Kuşkusuz bu süreci tetikleyen etmenlerden birisi de Türkiye’nin türlü nedenlerle maruz 

bırakıldığı darbeler sürecidir. Toplumsal düzlemde yıkıcı etkilere yol açan bu süreçlere 

en etkili yanıt, Latife Tekin, Nazlı Eray ve Sema Kaygusuz gibi yazarların büyülü gerçekçi 

romanları ile verilir. ‘Edebiyatın toplumun bir anlatımı’ olduğu savı, bu süreçte bir kez 

daha doğrulanmıştır. Bu yazarlar kalemlerine sarılarak ülkelerinin içinde bulunduğu bu 

acıklı ikilemleri büyülü gerçekçi yazma biçemi ile okura sunma görevi üstlenmişlerdir. 



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 153

Bu akımın Türkiye’deki ilk önemli temsilcisi Latife Tekin’dir. Yazar, 1983 yılında yayımladığı 

ilk romanı Sevgili Arsız Ölüm’de, 1960’lı yıllarda Anadolu’nun kırsal bölgesinde yer alan bir 

köyden, büyük bir kente (İstanbul) göç eden Aktaş ailesinin karşılaştığı sorunları ve bu-

nalımları, köy-kent kültürel çatışması bağlamında 

tartışmaya açar. Daha yeni darbe sürecini yaşamış 

olan bir toplumun varoluşsal sıkıntısını, gerçekçi 

ya da sosyalist gerçekçi bir yaklaşımla öykülemek 

olası değildir. Bu varoluşsal sorgulamadan yola çı-

kan Tekin, büyülü gerçeklik akımına başvurarak, 
kendisini tüm bu sıkıntılı durumlardan uzaklaştı-
racak olan eski Türk kültür ve geleneğine yönelir. 
Bu yöneliş onun, düşsel ile gerçekliği belli bir den-
ge içinde birbirine karıştırarak, büyülü bir roman 
evreni yaratmasına yol açar. 

‘Geleneksel roman kurgusunu tersyüz eden Tekin’in kullandığı dil, kurguladığı kişile-
rin iç dünyasını ve içselleştirdikleri yaşamlarını yansıtır. Bu dil ile yaratılan evrende, için-
de büyüdüğümüz evimizin ve mahallemizin insanlarının, oradan çıkarak savruldukları 
büyük kentlerde nasıl yaşama tutunma savaşı verdiklerine tanık olur okur. Tekin’in bu dil 
kullanmayı yeğlemesi; “büyülü gerçekçi tekniği 
kullanmasına bağlı olmayıp, toplumsal birtakım 
koşullar doğrultusunda gelişmekte olan, yazarın 
önemsediği ve hatta onların sesini kendi sesi kıl-
maktan çekinmeyip, romancı gömleğini giymek 
yerine bir tür anlatıcı tutumu takınmayı yeğle-
yerek yücelttiği yeni bir sınıfın anlatısını ortaya 
koyma çabasıyla ilintilidir” (Yener Gökçe, 2012). 
Burada Tekin’in bu akıma yönelimi, Marquez’in 
durumunu hatırlatır. Bunun yanında bu dil kul-
lanımı, 12 Eylül 1980 darbesinin ortaya çıkardığı 
bir sonuç olarak da okunabilir. Bu konuda yazar, 
Feridun Andaç ile yaptığı söyleşide şu açıklama-
yı yapar: “12 Eylül’den hemen sonra, neredeyse 
ertesi sabah Sevgili Arsız Ölüm’ü yazma kararıy-
la evimizin arka odasına çekildim. Ucuzundan 
kalınca bir de�er aldım, bir de tükenmez kalem 
(…) Altı ay, bana ‘evet bu yazmayı hayal ettiğim 
romanın ilk sayfası olabilir’ dedirtecek bir şey ya-
zamadım doğal olarak. Sonra işte bir yarım sayfa 
yazdım ki yüzüme dikilen üzüntülü bakışlardan kurtulmamı sağladı. O odadan yenilmiş 
olarak çıkarsam, başaramazsam kesinlikle yaşamaya razı olamayacağım bir hayatın içine 
çekilirmişim gibi bir korku sarmıştı beni” (2002, s. 23). Görüldüğü gibi, dönemin siya-
sal olaylarının şiddeti, Tekin’i böyle bir dil ve biçem arayışına iter: “O dönemde, o kadar 
önemliydi ki benim bir şey yaparak kendimi kurtarabilmem… 12 Eylül’ün şiddetini ber-
taraf edip parçalanmamak için benim de o şiddette bir şey yapmam gerekiyordu” (Özer 
2005, s. 21). Tekin, 1960 ve 80’li yıllardaki darbe dönemlerinin kültürel ve siyasal kırılma-
larından çok etkilenmiş, bu etkiler romanlarının olay örgüsü ile kişi kurgusunda yerini 
bulmuştur. Bu büyülü gerçekçi biçem, değişen yaşam koşullarının anlatım dili olmuştur’ 
(Tilbe, 2016).

Resim 6.13

Latife Tekin (1945-)

Kaynak: Arka kapak.
com

Resim 6.14

Sevgili Arsız Ölüm Dış 
Kapak Resmi (1967)



Batı Edebiyatında Akımlar II154

Sema Kaygusuz da Tekin’in açtığı yoldan ilerleyen düşsel gerçekçi Türk yazarları ara-
sında anılabilir. Kaygusuz’un 2006 yılında yayımladığı Yere Düşen Dualar adlı romanı, 
üzüm ve altın başlıklı iki bölümden oluşmaktadır. Romanda bir adada annesi tarafından 
terk edilmiş bir kızın, alkolik babasının ve ada halkının baskısı karşısında yaşadığı duygu-
sal sarsıntılar öykülenir. Anlatıda, üzüm ve altın imgeleri büyülü gerçekçi bir dille öyküye 
anlatı kişisi olarak katılarak, çok katmanlı bir yapı oluşturulur. 

Bunun yanında Nazlı Eray, romanlarında büyülü gerçekçi ile fantastik öğeleri kullanan 
çağdaş yazarlarımızdan birisidir. Romanlarında kullandığı fal, cin, medyum ve büyü gibi 
batıl inanç örgeleri ile hem doğal evrenden doğaüstüne geçişi sağlar hem de zaman ve 
uzam yerlemlerini tersyüz eder. Örneğin, Aşkı Giyinen Adam romanında anlatı kişisinin, 
kahve falına bakarken söyledikleri anında gerçekleşir: 

“Fincanı elime almış, usul usul döndürerek içindeki kahverengi telve dünyasına bakı-
yordum. ‘Çok kalabalık Mihri Abla. Kalabalığın içindesin. Bak, şurada da bir adam görü-
nüyor,’ dedim. ‘Benimki mi?’ diye sordu Mihri Abla. ‘Bilmem ki,’ dedim. Fincanın içindeki 
kahve telvesinin arasından bir adam bize doğru koşuyordu. Gittikçe yakınlaşıyordu. Yüzü-
nü seçebilmek için fincanı hafifçe kaldırdım.” (Eray 2001, s. 213). 

Bütünüyle günlük yaşama egemen olan falcılık örgesi, falcının öyküleme düzeyindeki 
göstergelerin çağrışım yetkesi aracılığıyla gerçek ile gerçekdışı arasındaki geçişler şimdiki 
zaman düzleminde eşsüremli olarak sağlanır. Anlatıda, adamın koşarak gelmesi olgusu 
büyülü boyutu, fal bakmanın sürdürülmesi ile gerçeklik boyutunu betimler. 

Eray hem fantastik hem de büyülü gerçeklik öğeleri birlikte kullanan çağdaş yazar-
lardan birisidir. Büyülü gerçekçi anlatılarında kişi, zaman ve uzam gibi anlatı yerlemleri 
çeşitlilik ve farklılık gösterir. Bu yerlemler yan yana, iç içe, çok katmanlı ve çok sesli olarak 
Mikhaïl Mikhaïlovitch Bakhtine’in belirttiği gibi tüm sınırların ortadan kaldırıldığı kar-
navalımsı bir dekorda sunulur.

Görüldüğü gibi, her üç yazar da anlatılarında, Türk kültüründe geleneksel olarak var 
olan masal, hurafe, cin, medyum ve fal gibi imgeleri kullanarak, büyülü gerçekçi dekoru 
kurarlar. Büyülü gerçekçiliğin amacı, olağanüstü olanı olabildiğince sıradanlaştırarak, onu 
gerçekle harmanlayıp okura sunmaktır.



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 155

BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK AKIMININ TEMSİLCİLERİ

Resim 6.15/a

Adı geçen yazarlar 
ve yapıtları, yüzde 
yüz bu akım 
sınırları içinde 
değerlendiriliyor 
biçiminde 
anlaşılmamalıdır. 

Alejo Carpentier (26 Aralık 
1904 - 24 Nisan 1980): Kübalı 
yazar. Yapıt: Bu Dünyanın 
Krallığı (El reino de este 
mundo, 1949).

Angela Carter (7 Mayıs 
1940 -16 Şubat 1992): 
İngiliz Yazar. Yapıt: 
Büyülü Oyuncakçı 
Dükkânı (�e Magic 
Toyshop, 1967).

Ben Okri (15 Nisan 1959- ): 
Nijeryalı Yazar. Yapıt: Aç Yol 
(�e Famished Road, 1991).

Julio Cortazar (26 
Ağustos 1914 - 12 Şubat 
1984): Arjantinli Yazar. 
Yapıt: Marelle, 1963.

Carlos Fuentes (11 Kasım 1928 
- ö. 15 Mayıs 2012): Meksikalı 
Yazar. Yapıt: Artemio Cruz’un 
Ölümü (La muerte de Artemio 
Cruz, 1962).

Curzio Malaparte 
(9 Haziran 1898 - 19 
Temmuz 1957): İtalyan 
Yazar. Yapıt: Kaputt, 
1944.

Francisco Tario (2 
Eylül 1911 - 1977): 
Meksikalı Yazar. Yapıt: 
Una violeta de más, 
1968.

Gabriel García Márquez (6 Mart 1927 
- 17 Nisan 2014): Kolombiyalı Yazar. 
Yapıt: Yüzyıllık Yalnızlık (Cien años de 
soledad, 1967).

Günter Grass (16 Ekim 
1927 - 13 Nisan 2015): 
Alman Yazar. Yapıt: 
Teneke Trampet (Die 
Blechtrommel, 1959). 1999 
yılında Nobel Edebiyat 
Ödülü’nü kazandı.



Batı Edebiyatında Akımlar II156

Resim 6.15/b

Adı geçen yazarlar 
ve yapıtları, yüzde 
yüz bu akım 
sınırları içinde 
değerlendiriliyor 
biçiminde 
anlaşılmamalıdır. 

Italo Calvino (15 Ekim 
1923 - 19 Eylül 1985). 
İtalyan Yazar. Yapıt: 
Görünmez Şehirler (Le 
città invisibili, 1972).

Jorge Luis Borges 
(24 Ağustos 1899 - 
14 Haziran 1986). 
Arjantinli Yazar. 
Yapıt: Alçaklığın 
Evrensel Tarihi 
(Historia Universal 
de la Infamia, 1935).

Latife Tekin (1957 - ): Türk Yazar. 
Yapıt: Sevgili Arsız Ölüm, 1983. 
İlk Türk büyülü gerçekçi yazardır.

Milan Kundera ( 1 Nisan 
1929 - ). Çek-Fransız Yazar. 
Yapıt: Veda Valsi (La Valse 
aux adieux, 1976).

Salman Rüşdi (19 Haziran 
1947 - ). İngiliz Yazar. 
Yapıt: Gece yarısı Çocukları 
(Midnight’s Children, 1981).

Yann Martel (25 
Haziran 1963 - ). 
Kanadalı Yazar. Yapıt: 
Pi’nin Yaşamı (Life of Pi, 
2001)

Michel Tournier (9 Aralık 1929 - 18 
Ocak 2016). Fransız Yazar. Yapıt: 
Kızılağaçlar Kralı (Le Roi des Aulnes, 
1970).

Miguel Ángel 
Asturias (19 Ekim 
1899 - 9 Haziran 
1974). Guatemalalı 
Yazar. Yapıt: Sayın 
Başkan (El Señor 
Presidente, 1946), 
Men of Maize 
(Hombres de maíz). 
1967 yılında Nobel 
Edebiyat Ödülüne 
layık görüldü.

Mihail Bulgakov 
(3 Mayıs 1891 - 
10 Mart 1940). 
Rus Yazar. 
Yapıt: Usta ile 
Margarita (Master i 
Margarita, 1967).



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 157

Özet
  Büyülü gerçekçilik akımının tarihsel gelişimini değer-

lendirmek

 Büyülü gerçekçilik, içinde büyülü öğeleri barındıran 

gerçeklik anlayışı çerçevesinde, “düşsel/gerçekdışılık 

ile gerçekçiliği birbirine bağlayan” (Faris, 2005, s. 163) 

gerçekliğin postmodern bir görüntüsüdür. Bu akım, 

düşsel ile kurmaca arasında gerçekliğin üzerinde 

oynanan masalımsı bir oyunu andırmaktadır. Yazar, 

büyülü gerçekçilik aracılığıyla iç döken bir anlatıcı 

olarak, iye olduğu ekin ve geleneğin yoğurduğu gi-

zem ögeleriyle örülü yerel dili, modern kurgu içinde 

harmanlayarak okurla buluşturur. Büyülü gerçekçilik, 

akıl sınırlarını zorlayan, mantık dışı öğeleri, sihirli 

şeyleri içinde barındıran ve bunları düşülkesel ya da 

karşı-düşülkesel bir kurgu düzleminde ortaya koyan 

bir akımdır. Postmodern edebiyatın içinde bir yö-

nelim ve bazı durumlarda bir uygulayım olarak da 

karşımıza çıkan büyülü gerçekçilik, kendine özgü 

nitelikleri ve bu nitelikler çevresinde üretilen sanat 

yapıtlarının doğası dikkate alınarak birçok eleştirmen 

tarafından özgün bir sanat akımı olarak değerlendi-

rilir. Kökleri çok daha eskilere uzanan büyülü ger-

çekçilik 1920’li yıllarda Almanya’da resim sanatında 

Franz Roh’un çalışmalarında ortaya çıkar ve oradan 

edebiyat alanına yayılır. Büyülü gerçekçiliği edebiyat 

alanında ilk kez İtalyan yazar ve eleştirmen Massimo 

Bontempelli (1878–1960) tarafından kullanılmıştır. 

1926 yılında İtalyan yazar ve gazeteci Curzio Ma-

laprte ile birlikte kurdukları Revue 900 adlı Fransız-

İtalyan oluşumu dergide büyülü gerçekçilik üzerine 

düşüncelerini paylaşmıştır. İkinci Dünya Savaşı’ndan 

sonraki yıllarda, Alejo Carpentier, Jacques Stephen 

Alexis, Jorge Luis Borges, Isabel Allende, Luis Leal ve 

Gabriel García Márquez, Amaryll Chanady gibi Latin 

Amerikalı yazarlar, sömürgecilik sonrası kurulan ulus 

devletlerin edebiyatlarının büyülü gerçekçilik akımı 

aracılığıyla dünyada tanınmasını katkı sağlamışlardır. 

80’li yıllardan sonraki postmodern dönemde büyülü 

gerçekçilik daha çok sömürgecilik sonrası bir söylem 

olarak okunmaktadır.

  Edebi türler içinde büyülü gerçekçiliğin farklarını ve 

niteliklerini sıralamak

 Genellikle fantastik türle karıştırılan bu akım, kimi 

yönleriyle fantastiği andırsa da temeldeki ayrım çok 

açık ve kesindir. Fantastik türün en önemi niteliği, 

doğa yasalarına göre yaşayan bir kişinin, beklenmedik 

bir anda doğaüstü bir olayla karşılaşması durumunda 

nasıl davranması gerektiğini bilememesi durumu-

dur. İkircik ve kararsızlık durumu söz konusudur. Bu 

kararsızlık durumu fantastiğin can damarıdır. Okur, 

anlatı kişilerinin öykülerinin geçtiği uzamı, içinde 

yaşanan gerçek uzamla örtüştürmek zorunda kalır ve 

bu öykülerin açıklamasının doğal ile doğaüstü yasa-

lara uygunluğu arasında tereddütte bırakılır. Anlatı 

kişilerinden birisi, bu tereddüdü deneyimler ve bu-

nun sonucunda bu kişi okurun işlevini üstlenmiş ol-

duğundan, saf bir okuma durumunda okur kendisini 

bu anlatı kişisiyle özleştirmiş olur. Okur, metne karşı 

belirli bir tutum takınarak, yerinel ve şiirsel yorumları 

reddetmelidir. Bu bağlamda, anlatıcı-yazar, anlatıcı-

kişi ya da anlatı kişileri öykünün sonuna ilişkin önsel 

bilgiler vermekten kaçınmalıdır. Büyülü gerçekçilik 

için olağanüstü öğelerin sıradanmış gibi sunulması 

yeterli gelmemekledir. Anlatıcı ve anlatı kişilerinin, 

fantastikten farklı olarak, doğaüstünü doğal bir du-

rum olarak karşılamaları gerekir. Buna bağlı olarak 

okur da, kurmacasal temsil bağlamında bu doğallığı 

sorgulamamalıdır. Bunun yanında, anlatılarda sunu-

lan gerçekliğin gerçekçi ve büyülü düzeylerinin den-

geli ve uyumlu bir bütünlük sağlaması gerekmektedir. 

Bu durumda gerçekçi ve büyülü düzeyler arasındaki 

çatışkı sonra ermiş olur. Büyülü gerçekçi metinlerde 

yazarın ağız sıkılığı da çok önemlidir. Anlatıcı-yazar 

ile anlatı-kişileri, anlatıda öykülenen doğaüstü ile ger-

çekçi olayların uyumlu bütünlüğünü bozacak biçimde 

açıklama yapmamalı ve yaklaşmamalıdırlar. Anlatıcı, 

büyülü gerçekçi olayların gerçekliğini sorgulamadan 

korumak için, bu olaylara bir gözlemci bakış açısıyla 

açıklamalar getirmemelidir. Tersi durumunda, inan-

dığı akılcı dünya görüşünün üstünlüğünü vurgularsa, 

doğaüstüne yer veren öteki dünya görüşü gerçeklik 

karşısında ikincil düzeye inecek ve denge ve uyum 

bozulacaktır. Bundan kaçınmak için de anlatıcı, bü-

yülü gerçekçi dünyaya inanan bir anlatı kişisinin bakış 

açısını benimsemelidir.

1 2



Batı Edebiyatında Akımlar II158

 Dünya edebiyatından büyülü gerçekçi romancıları sı-

ralamak

 Bu dönemde dünya edebiyatından, özellikle Okya-

nusya, Asya ve Afrika edebiyatında da bu kavramın 

kullanımı genişlemektedir. Bütün bu dönemler bo-

yunca bu kavramlar üzerine dünya genelinde yüzden 

fazla araştırma-inceleme çalışmaları yayınlanmış 

ve bu kavram evrilerek günümüze kadar ulaşmıştır. 

Dünya yazınından, Jorge Luis Borges (Arjantin), Ita-

lo Calvino (İtalya), Alejo Carpentier (Küba), Angela 

Carter (İngiltere), Jeanette Winterson (İngiltere), Ja-

net Frame (Yeni Zellanda), Carlos Fuentes (Meksika), 

Jacques Stephen Alexis (Haiti), Juan Rulfo (Meksika), 

Mikhail Bulgakov (Rusya), Salman Rushdie (İngilte-

re), Günter Grass (Almanya), Ernst Junger (Alman-

ya), Arturo Uslar Pietri (Venezuela), Gabriel García 

Márquez (Kolombiya), Isabel Allende (Şili), Laura 

Esquivel (Meksika), Silvina Occampo, Eduardo Mal-

lea, Ernesto Sabato, Julio Cortazar (Arjantin), Maria 

Luisa Bombal (Şili), Navas Calvo, Ramon Ferreira ve 

Labrador Ruiz (Küba), Jose Arreola, Francisco Tario, 

Maria Luisa Hidalgo ve Juan Rulfo (Meksika), Juan 

Carlos Onetti (Uruguay) büyülü gerçekçi romancılar 

arasında sayılabilir.

  Türkiye’de büyülü gerçekçi yazarlar ve akımın gelişimi-

ni değerlendirmek

 Türk edebiyatında Büyülü gerçekçilik, Dede Korkut 

öyküleri, halk söylenceleri ve masallar gibi sözlü ge-

lenekten beslenir. Büyülü gerçekçi romanlar, geçmiş-

ten günümüze Anadolu’da kültürel ve uzamsal olarak 

Batı ile Doğu ekini ve yaşam biçimi arasında sıkışmış 

ve arada kalmış insanların yaşamını öyküler. Şaman 

Türk inancı ile Dede Korkut öyküleri, Anadolu büyülü 

gerçekçilik akımının temel göndergelerini oluşturur. 

Şaman inancında doğaüstü öğeler ile dinsel törenler, 

cin, peri, Hızır, nazar gibi büyülü ve gizemli olgu ve 

varlıklar halkın günlük yaşamının ve etkinliklerinin 

doğal bir bütünleyeni olduğu için, tüm bunlar büyülü 

gerçekçi Türk romancıları için doğal bir kaynak ol-

muştur. Bu gizemli olgular, İslamiyet’in benimsenme-

sinden sonra da halk içinde etkisini sürdürmüş, deği-

şik biçim ve görünümlerle karma bir ekine dönüşerek 

günümüze kadar ulaşmıştır. Gök Tanrı inanışından 

gelen ‘yeni doğan bebeğin göbeğini toprağa gömme, 

ağzına tükürme, nazar boncuğu takma, kapıya sarım-

sak asma, ocakta saman tüttürme ve kurşun dökme’ 

gibi törel ve geleneksel batıl inançlar ile İslam’dan 

kaynaklanan ‘cin, şeytan, melek, muska’ gibi öğeler 

birlikte kullanılır. Bütün bu olgular, insanların ruhsal 

durumunu etkileyerek büyülü bir yaşama yani büyülü 

gerçekçiliğe kapıyı aralar. Latife Tekin, Nazlı Eray ve 

Sema Kaygusuz gibi yazarlar bu akımın Türkiye’deki 

önemli temsilcileridir. Bu anlatılarda, Türk ekininde 

geleneksel olarak var olan masal, hurafe, cin, medyum 

ve fal gibi imgeler kullanılır.

3 4



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 159

Kendimizi Sınayalım
1. Aşağıdaki akımlardan hangisi büyülü gerçekçilik akımı-

nı etkilemiştir?

a. Gerçeküstücülük

b. Toplumculuk

c. Varoluşçuluk

d. Yeni Roman

e. Natüralizm

2. Türk Edebiyatında ilk büyülü gerçekçi roman yazarı 

kimdir?

a. Şule Gürbüz

b. Sema Kaygusuz

c. Nedim Gürsel

d. Nazlı Eray

e. Latife Tekin 

3. Aşağıdaki ressamlardan hangisi büyülü gerçekçi akımda 

yer almaz?

a. Franz Roh 

b. Amaryll Chanady 

c. Seymour Menton

d. Egon Schiele

e. Wendy Faris

4. Franz Roh’a göre; büyülü gerçekçi resmin en önemli nite-

liği nedir?

a. Yalnızca düşsel ve doğaüstü olayları öyküler.

b. Resimlerde saçma imgesi kullanılır.

c. Resimler bilim-kurgu izleklerden yararlanır.

d. Düşsel dünya ile gerçek dünyanın bir araya gelmesiy-

le oluşur.

e. Kübik ve geometrik şekiller kullanılır.

5. Büyülü gerçekçilik ilk olarak nerede ortaya çıkmıştır?

a. Rusya

b. Almanya

c. Latin Amerika

d. Belçika

e. Türkiye

6. Aşağıdakilerden hangisi fantastik türün temel nitelikle-

rindendir?

a. Okur öykülenen olayların doğallığından kuşku duy-

maz.

b. Fantastik anlatıda tarihsel kişilikler kullanılır.

c. Okur anlatı kişisiyle özdeşleşebilir.

d. Olaylar genellikle büyük kentlerde geçer.

e. Doğaüstü ile gerçek dengeli bir biçimde yer alır.

7. Hangisi büyülü gerçekçilik akımının niteliklerinden de-

ğildir?

a. Yazarın ağız sıkılığı

b. Doğaüstünün doğal bir durum olarak sunulması

c. Ruhsal çözümlemeler yapılması

d. Gözlemci bir bakış açısı kullanılması

e. Doğa üstü ve gerçeğin dengeli olması

8. Anadolu’da büyülü gerçekçilik akımının temel gönderge-

leri nelerdir?

a. Dede Korkut ve Şamanizm

b. Bilim-kurgu romanları

c. Rus masalları

d. Tek Tanrılı Dinler

e. Halk şiiri

9. Aşağıdaki romanlardan hangisi büyülü gerçekçi akımda 

yer alır?

a. Veba

b. Resimli Dünya

c. Kızıl ile Kara

d. Yüzyıllık Yalnızlık 

e. Yeraltından Notlar

10. Aşağıdaki Romancılardan hangisi büyülü gerçekçi akım-

da yer alır?

a. Alejo Carpentier

b. Honoré de Balzac

c. André Malraux

d. Alfred Döblin

e. Gustave Flaubert



Batı Edebiyatında Akımlar II160

Yaşamın İçinden

Semih Gümüş, “Klasiğimiz, Marquez”, http://www.mil-

liyet.com.tr/ozel/kitap/050905/01.html (Erişim Tarihi: 

12.12.2016)

Büyülü gerçekçiliğin atası olmasa da en bü-

yük yaratıcısı olan Marquez, kutsal kitabı 

Yüzyıllık Yalnızlık’tan bu yana coşkularımızı 

bir an bile dindirmeyen yazarımız, atamızdır.

SAYISIZ insanın tutkulu hayranlığını kazandıktan sonra bu-

gün ilk akla gelen çağdaş klasiklerimizden olan Gabriel Gar-

cia Marquez, nasıl oluyor da günümüze hem çok benzeyen, 

hem de yaşadıklarımıza bu denli yabancı romanların yazarı 

olmuştur... En çok da ‘’Yüzyıllık Yalnızlık’’ için yapılabilir bu 

saptama; o da yalnızca Marquez’in değil, yirminci yüzyılın 

başyapıtlarından sayılır. Gerçek ile fantastik olanı bir arada 

aynı inandırıcılıkla kaynaştırmakla yetinmeyip bir de anla-

tılanların tümünü doğal hayatın izdüşümleri gibi yansıtan 

tuhaf, yadırgatıcı kurmaca biçimi, başlangıçta inanılır gibi 

gelmemişti. Neden sonra yirminci yüzyılın önemli bir parça-

sının gerçekliğini sıradışı bir yetkinlikle yansıttığı için klasik-

leşen ‘’Yüzyıllık Yalnızlık’’, kendinden sonra gelen yazarları 

da kendine yakışır biçimde etkileyip okundu.

Sonradan büyülü gerçekçilik denen bu yaratım biçimi, ne-

dense hep coşkuludur, acılardan grotesk tuha�ıklar ya da 

mizah çıkarır ve alışılmamış yaşantıların içindeki fantastik, 

gerçekle bire bir örtüşmesi olanaksız görünen anları dışavu-

rarak benzersiz bir düzyazı biçimi olarak gösterilmeyi sürdü-

rür. Büyülü gerçekçiliğin itici gücü anlatım biçimidir elbette 

ve Marquez, baştan sona bütün romanlarında hep o anlatım 

biçiminin o güne dek bulamadığı özelliklerini arayıp buldu-

ğu için bu denli başarılı oldu. 

İlk kez Kübalı romancı Alejo Carpentier’in adını koyduğu bü-

yülü gerçekçilik, Latin Amerika’nın günlük hayatındaki fan-

tastiği açığa çıkaranlar arasında özellikle Marquez’in elinde 

olağanüstü anlamlar ve biçimler kazandı. Ka�a’nın öğrettiği 

sır Marquez, genç bir öğrenciyken Ka�a’nın ‘’Dönüşüm’’ünü 

okuduğunda edebiyatın aslında o güne dek bildiğinden bam-

başka bir şey olduğunu anlamıştı, ama ‘’Yüzyıllık Yalnızlık’’ı 

yazmaya başlamadan önce anladıklarını nasıl anlatacağını, 

aradığı sırrın nerede durduğunu görememişti. ‘’Dönüşüm’’ü 

okurken, daha önce hiç kimsenin yazınsal bir metnin kah-

ramanını böceğe dönüştürmediğini, öyle de yazılabileceği-

ni bilseydi, yazmaya çok önceden başlayacağını düşünmüş 

Marquez ve hemen oturup yazmaya başladığı ilk kısa öyküle-

ri ‘Joyce gibi’ bulunmuş. Gelecekteki romanlarının başat tek-

niklerinden olan iç konuşmayı Joyce’dan öğrenen Marquez, 

neden sonra okuduğu Virginia Woolf ’un bu tekniği Joyce’den 

daha iyi kullandığını belirtmekten geri durmamıştır.

Gabriel Garcia Marquez ‘’Yüzyıllık Yalnızlık’’ ile öylesine 

önemli ve etkileyici bir sırrı açığa çıkarmıştı ki, adı bir anda 

dünyanın çeşitli yerlerinde duyulmaya başladı. Sonra öteki 

çarpıcı romanları art arda geldi ve ortaya çıkışından yalnızca 

on beş yıl sonra 1982’de Nobel Edebiyat Ödülü’ne değer gö-

rüldü. Doğrusu, Nobel Ödülü için genç bir yaş sayılır. Garcia 

Marquez edebiyat kıvılcımlarının ilkin büyükannesinin an-

lattığı hayalet öykülerinden ve doğaötesi hayatların aslında 

çok doğal biçimde yaşanmış gibi anlatılışından geldiğini an-

latır. Büyükbabasının Kolombiya’da yaşanan iç savaşla ilgili 

öykülerini de büyükannesininkilerin yanına koyunca, kafa-

sında pek çok pırıltı yanıp sönen çocuğun belleği yeterince 

dolmuştu. Yetişkin bir genç olduğunda bu kez de önce Fa-

ulkner, ardından Hemingway, Joyce, Dos Passos ve Virginia 

Woolf arkadaş grubunun ilgi alanını kuşatmış, aradan Garcia 

Marquez’in doğmasının koşulları da böylece oluşmaya başla-

mıştır. İlk kısa romanlar ve öyküler tam da Marquez’i anlatan 

kurmaca dünyanın örnekleriydi. Gene de 1967’de ‘’Yüzyıllık 

Yalnızlık’’ın art arda basılacak kadar ilgi toplayıp çeşitli ül-

kelerde yayımlanmasından sonra bu düşsel anlatının etkileri 

çok uzun yıllar boyu sürecek kadar güçlü biçimde çıktı orta-

ya. Gerçekle düş iç içe. 

Demek ki geleneksel gerçekçiliğin sınırları içinde anlatılama-

yacak Latin Amerika gerçeği, gerçeküstü öykülerle iç içe, düş-

sel bir anlatı dünyası içinde kendini bulacaktı. Sonra ‘’Başkan 

Babamızın Sonbaharı’’nı (1975) yazdı, insanların ne zaman 

iktidara geldiğini hatırlayamayacakları kadar uzun süreden 

beri yanı başlarında yaşattıkları bir diktatörü anlattığı, bütü-

nüyle tarihsel, biraz da politik romanı. Romandaki diktatör 

Franko’ya, Peron’a, Trujillo’ya benzetilir ve onlardan çıktığına 

inanılır, ama Marquez için elbette kurmaca bir kişiliktir Baş-

kan Baba. Yirminci yüzyılın bütün diktatörlerini belleğinden 

geçirmiş, en az on yıl diktatörlükler altında yaşamış pek çok 

insanla konuşmuş, pek çok kitap okumuş, sonra da romanını 

yazmaya koyulmak için okuyup dinlediği her şeyi unutmuş-

tur. Romanını yazarken, gerçek hayatta olup bitenleri unut-

ması gerektiğini baştan öğrenmiştir.

Kadın ve erkek arasındaki ilişki ve çatışmayı ve söndürül-

mesi olanaksız duyguları anlattığı ‘’Kolera Günlerinde Aşk’’ 

(1985) Marquez’in en çok okunan romanları arasına gir-

di. Latin Amerika’nın özgürlük savaşımının simgesi Simon 

Bolivar’ın hayatının son aylarını anlattığı ‘’Labirentindeki 

General’’ (1989), gerçek kişileri gene gerçek olmayan kurma-

ca içinde yansıtmanın Marquez’e özgü biçimlerini verir. Üs-

telik Marquez, Latin Amerika’nın kurtarıcısının Magdelena 

Irmağı’ndaki son yolculuğu için sayısız belgenin içine dalıp 

çıkmış, ama politik ya da belgesel bir roman da yazmamıştır. 



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 161

Kolombiya’nın benzersiz gerçeklerinden olan uyuşturucu 

kartellerinin dünyasına yazar-gazeteci olarak ‘’Bir Kaçırılma 

Öyküsü’’ (1996) romanıyla yaptığı müdahale, Marquez’in 

yaşadığı dünyaya karşı sorumluluğunu gösterir. Gazete-

ci kimliğini kullanarak ülkesinde yaşanan dramatik bir 

kaçırılma olayını yazarken yazınsal ve örnek alınabilecek 

bir anlatı ortaya koyuyordu. Gazetecilik ile yazarlığın bir 

arada nasıl bağdaştırılacağı Marquez için de hep sorulup 

tartışılmıştır. Roman yazarlığıyla gazete yazarlığının bir-

birine çok yakın olduğunu söyler Marquez; kökenleri de, 

hayattan aldıkları gereçler de, dil de aynıdır ona göre. Ga-

zetecilikte ve romanda aynı güçlükleri çektiğini, ama iki-

sinin de kendisi için zor olmadığını söyler, üstelik gazete-

cilik romancıyı gerçeğe yaklaştırmada işlevli de olmuştur.  

‘’Bir Kaçırılma Öyküsü’’ndeki gibi, yaşananları romana dö-

nüştürme uğraşı Marquez’in gerçek hayattan nasıl beslen-

diğini de gösterir. Pek az yazarın onun kadar gerçek hayata 

bağlı olduğunu da söyleyebilir miyiz? Gazetecilik deneyimle-

rinden yararlanarak yazdığı romanlarından ‘’Kırmızı Pazar-

tesi’’ (1980) Kolombiya’da küçük bir kasabada tanık olduğu 

bir cinayete dayanır. ‘’Şili’de Gizlice’’ (1986) ise, Pinochet 

diktatörlüğünün gerçek yüzünü açığa çıkarmak için gizlice 

Şili’ye giren gazeteci Miguel Littin’in serüvenini anlatan ya-

zınsal bir röportajdır. İyi bir yazar olmak için...

Marquez yazarlığı yüceltip yazarı Tanrı gibi gören yazarlar-

dan değildir. Yalnızca yazarlık yaparak yaşamaya başladığında 

kırk yaşındaydı. İnsan emeğine saygısından, yazarlığın elbette 

bir masa yapmak kadar zor, yazınsal gereçlerin de bir ahşap 

kadar sert olduğunu söyler. ‘’İyi bir yazar olmak için, kesin-

likle her an aklı başında ve sağlıklı olmak gerekir,’’ der Mar-

quez. ‘’Çok iyi bir duygu ve fiziksel konumda da olmalısınız.’’ 

Yazarlık nasılsa öteki uğraşlar da öyledir. Edebiyatın yüzde 

on esinden, yüzde doksan terden geldiğini söyleyen Proust’a 

inanır. Herkes onu fantastik romanlar yazarı olarak tanırken, 

o aslında ne denli gerçekçi bir insan olduğunu anlatır. Ünlü 

bir yazar, yazmayı sürdürmek istiyorsa, kendini üne karşı da 

sağlam biçimde korumalıdır diyen Marquez, ünlü olmanın 

sonuçlarıyla uğraşmamak için, kendi kitaplarının da ölümün-

den sonra yayımlanmasını isteyebileceğini belirtiyor. 

Hem Latin Amerika’ya büyük bağlılıklarla yazıp hem de dün-

yanın çok farklı bölgelerinde bu denli sevilen bir romancı 

olmak, hiç kuşku yok ki bir kimlik kazancıdır. Sırrı insanın 

özünün her yerde aynı oluşundan gelir. Avrupa’nın edebiyat 

kamuoyu ve eleştirmenleri gerçek ve fantastik ile hayattan al-

dığı özü ve tekniği birleştirerek yaratılmış büyülü gerçekçiliğin 

etkileyiciliğini daha baştan onayladılar. Büyü ile gerçek, daha 

önce hiç bu denli bir arada ve aynıymış gibi yansıtılmamıştı.

Bir de şu gerçek karşısında Avrupalılar hayranlıklarını na-

sıl gizleyebilirler, bilmiyorum: Önceki romanlarında olduğu 

gibi, sözgelimi son romanı ‘’Benim Hüzünlü Orospularım’’ın 

ilk baskısı da bir milyon yapıldı ve bu nasıl bir tutkudur, Av-

rupalıların kolayca anlayamayacağı... Yazının aynı fırtınalı 

gelgitleri içinde kuruluşu ‘’Benim Hüzünlü Orospularım’’ın 

da yaratıcısıdır elbette, ama yaşlı bir adamın yeni yetme bir 

kıza âşık oluşunun ardında Kolombiya’nın siyasal, toplumsal 

fırtınalarının da kendini belli edişi, Marquez’i Marquez ya-

pan etmenlerin başında değil midir?

Dünya edebiyatında olduğu gibi bizde de son dönemlerde 

iki eğilimin yeni kurmaca biçimlerine etkisini izliyoruz: Biri 

Latin Amerika’nın büyülü gerçekçiliğinin getirdiği olanaklar, 

öteki de postmodernizmin yaratım biçimleri. Kimilerinin 

inandığının tersine, biri köktenciyken öteki gerici değildir 

elbette. İkisinin de kurmaca yaratımı zenginleştiren, yarat-

ma ve okuma biçimlerine yeni olanaklar sunan özellikleri 

var, ikisinin bir arada anılmasını olanaksızlaştıran özellikleri 

olduğu gibi. Bizim edebiyatımızda, sözgelimi Latife Tekin’in 

‘’Sevgili Arsız Ölüm’’ ve ‘’Berci Kristin Çöp Masalları’’nın ba-

şarısının nedeni Latin Amerika’nın büyülü gerçekçiliğinden 

bağımsız yaratılmış olmalarıysa, Orhan Pamuk’ta da roman-

larındaki postmodern öğelerin kendinden önce başkaların-

ca görülmesi onun yaratıcılığının güçlü yanını göstermiştir. 

Büyülü gerçekçiliğin atası olmasa da en büyük yaratıcısı olan 

Marquez, kutsal kitabı ‘’Yüzyıllık Yalnızlık’’tan bu yana coş-

kularımızı bir an bile dindirmeyen yazarımız, atamızdır. 

Okuma Parçası
Márquez, Gabriel Garcia/ Yüzyıllık Yalnızlık. (Çev. Seçkin 

Selvi). İstanbul: Can Yayınları, 275-279.

Bir Eylül günü, fırtına kopacağını sezerek, eve her zaman-

kinden önce geldi. Yemek odasında Rebeca’yı selamladı, kö-

pekleri bahçeye bağladı, tavşanları sonradan tuzlanmak üzere 

mutfağa astı ve üstünü değiştirmek için yatak odasına girdi. 

Rebeca daha sonraları, kocası yatak odasına girdiğinde ken-

disinin banyoda olduğunu ve hiçbir şey duymadığını söyledi. 

Bu pek inanılır gibi değildi. Ne var ki, daha tutarlı bir kanıt 

yoktu ve Rebeca’nın kendisini mutlu kılan adamı öldürmesi 

için de kimse bir neden göremiyordu. Belki de Macondo’da 

hiçbir zaman çözülemeyen tek sır bu oldu. Jose Arcadio yatak 

odasının kapısını kapar kapamaz, evde bir silah sesi çınladı. 

Kan, kapının altından süzüldü, oturma odasına geçti, sokağa 

çıktı, inişli çıkışlı yoldan karşıya ulaştı, kaldırımları indi çık-

tı, Türkler Sokağı’nı geçti, önce sağa, sonra sola saptı, Buen-

dia’ların evinin tam karşısına geldi, kapalı kapının altından 

sızdı, halıları kirletmemek için duvar diplerinden dolanarak 

salonu geçti, oturma odasına girdi, yemek masasının çevre-

sinde geniş bir kavis çizdi, begonyalı terasa uzandı, Aureliano 

Jose’ye matematik dersi veren Amaranta’nın sandalyesinin al-



Batı Edebiyatında Akımlar II162

Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı

tından görünmeden süzüldü, kileri geçti, ekmek pişirmek için 

tam otuz altı yumurta kırmak üzere olan Ursula’nın bulundu-

ğu mutfağa girdi. Ursula, -Aman Tanrım! Vay anacığım! diye 

haykırdı. Kanın geçtiği yolları ters yüzüne izleyerek kilerden 

geçti, Aureliano Jose’nin üç artı üç artı üçün dokuz ettiğini 

söylediği Begonyalı terastan uzandı, yemek odasını ve oturma 

odalarını geçip sokağa fırladı, önce sağa, oradan da sola Türk-

ler Sokağı’na saptı, önünde önlük, ayağında terlik olduğunu 

unutup alana vardı, hiç uğramadığı evin kapısından girdi, 

yatak odasının kapısını itip açtı, yanmış barut kokusundan 

soluğu kesilecek gibi oldu, ayağından çıkardığı tozlukların 

üzerinde yüzükoyun yatan Jose Arcadio’yu buldu ve kan sı-

zıntısının daha şimdiden pıhtılaşmış kaynağının adamın sağ 

kulağında olduğunu gördü. Jose Arcadio’nun gövdesinde hiç-

bir yara bulamadılar. Silahı da ele geçiremediler. Cesedi barut 

kokusundan arıtmak da mümkün olmadı. Önce sabunla üç 

kez yıkayıp fırçaladılar, sonra her yanını tuz ve sirkeyle ov-

dular, sonra küllü limon suyuyla ovuşturdular, en sonunda 

bir fıçı küllü limon suyuyla ovuşturdular, en sonunda bir fıçı 

küllü suya batırıp altı saat bıraktılar. Cesedi öyle ovalamışlar-

dı ki, Jose Arcadio’nun dövmeleri solmaya başlamıştı. Hiçbir 

şey kar etmeyip de, son çare olarak cesedi karabiber, kimyon 

tohumu ve defne yapraklarıyla ağır ateşte bir gün kaynatmayı 

akıl ettiklerinde, ölü kokup çürümeye başlamıştı. Bu yüzden 

apar topar gömmek zorunda kaldılar. İki buçuk metre boyun-

da, bir buçuk metre eninde, içi demir levhalarla sağlamlaştı-

rılmış ve çelik civatalarla tutturulmuş özel bir tabuta koydular, 

tabutun ağzını sımsıkı kapadılar. Yine de cenaze alayının geç-

tiği sokakları barut kokusu sardı. Karaciğeri büyüyüp davul 

gibi gerilen Peder Nicanor, cenaze duasını yatağından çık-

madan yaptı. Sonraki aylar boyunca mezarın çevresini kalın 

duvarlarla örüp, sıkıştırılmış kül, talaş tozu ve sönmemiş ki-

reçle harç kardıkları halde, mezarlıktan barut kokusu yıllarca 

gitmedi. Ta ki muz şirketinin mühendisleri gelip de mezarın 

üstünü beton kapakla örtene dek koku sürdü gitti. Cesedi ev-

den çıkardıkları anda, Rebeca evinin kapılarını sımsıkı örttü 

ve hiçbir dünya nimetinin aralayamayacağı bir kayıtsızlık ka-

buğuna çekilip kendini canlı canlı eve gömdü. Bir kez evden 

çıktı. Çok yaşlandığında, Serseri Yahudi köyden geçerken, 

kuşların rahatça ölmek için yatak odalarının camlarını kırıp 

içeri daldıkları o sıcak hava dalgası sırasında, Rebeca da dı-

şarı çıktı. Ayağında kararmış gümüş rengi pabuçlar, başında 

ufak çiçeklerden yapılma bir şapka vardı. Son kez de, evinin 

kapısını zorlayan bir hırsızı tek kurşunla devirdiği zaman gö-

rüldü. O günden sonra hizmetçisi ve sırdaşı Argenida dışında 

kimseyle ilişkisi olmadı. Bir ara, kuzenim dediği piskoposa 

mektup yazdığı söylentisi dolaştı, ama mektuplarına yanıt alıp 

almadığından söz edilmedi.

1. d Yanıtınız yanlış ise “Resimde Büyülü Gerçekçilik ve 

Büyülü Gerçekçiliğin Hazırlayıcıları” konusunu ye-

niden gözden geçiriniz.

2. e Yanıtınız yanlış ise “Türkiye’de Büyülü Gerçekçilik” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

3. d Yanıtınız yanlış ise “Resimde Büyülü Gerçekçilik ve 

Büyülü Gerçekçiliğin Hazırlayıcıları” konusunu ye-

niden gözden geçiriniz.

4. d Yanıtınız yanlış ise “Resimde Büyülü Gerçekçilik ve 

Büyülü Gerçekçiliğin Hazırlayıcıları” konusunu ye-

niden gözden geçiriniz.

5. b Yanıtınız yanlış ise “Resimde Büyülü Gerçekçilik ve 

Büyülü Gerçekçiliğin Hazırlayıcıları” konusunu ye-

niden gözden geçiriniz.

6. c Yanıtınız yanlış ise “Büyülü Gerçekçiliğin Genel Ni-

telikleri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

7. c Yanıtınız yanlış ise “Büyülü Gerçekçiliğin Genel Ni-

telikleri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

8. a Yanıtınız yanlış ise “Türkiye’de Büyülü Gerçekçilik” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

9. d Yanıtınız yanlış ise “Büyülü Gerçekçiliğin Tarihsel 

Gelişimi” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

10. a Yanıtınız yanlış ise “Büyülü Gerçekçiliğin Tarihsel 

Gelişimi” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

Sıra Sizde Yanıt Anahtarı
Sıra Sizde 1

Roh’a göre büyülü gerçekçi resmin en önemli niteliği, somut 

nesnenin gizemi gerçekçi bir biçimde resimlendirilerek yaka-

lanmasıdır. Büyülü gerçekçi resimler, büyülü gerçekçiliğin 

düşsel dünyası ile gerçek dünyanın bir araya gelmesiyle olu-

şur. Çünkü resimlerde gerçek dünya olağan bir manzara gibi 

görünürken, birdenbire resmin düşsel dünyayı ve gerçek ol-

mayan bir şeyi yansıttığını da görebiliriz. Yani gerçek ile düş, 

edebiyatta olduğu gibi iç içedir.

Sıra Sizde 2

Büyülü gerekliğin özellikle Latin Amerika’da gelişmesinin te-

melinde, Batı’nın akılcı ve gerçekçi sömürgeci dünya algısı ve 

yönetimine karşı, yerli halkın, yıllarca maruz kaldığı sömür-

geci ve ırkçı eylemlere direnerek, kendi kimliğini oluşturma-

sında bu güçlü söylensel geleneğin etkisi büyüktür.



6. Ünite - Büyülü Gerçekçilik 163

Yararlanılan ve Başvurulabilecek 
Kaynaklar

Sıra Sizde 3

1. Okur, anlatı kişilerinin öykülerinin geçtiği uzamı, içinde 

yaşanan gerçek uzamla örtüştürmek zorunda kalmalı ve bu 

öykülerin açıklamasının doğal ile doğaüstü yasalara uygun-

luğu arasında tereddütte bırakılmalıdır. 

2. Anlatı kişilerinden birisi, bu tereddüdü deneyimler ve bu-

nun sonucunda bu kişi okurun rolünü üstlenmiş olduğun-

dan, saf bir okuma durumunda okur kendisini bu anlatı kişi-

siyle özleştirmiş olur. 

3. Okur, metne karşı belirli bir tutum takınarak, yerinel (Fr. 

allégorique) ve şiirsel (Fr. poétique) yorumları reddetmelidir. 

Bu bağlamda, anlatıcı-yazar, anlatıcı-kişi ya da anlatı kişileri 

öykünün sonuna ilişkin önsel bilgiler vermekten kaçınmalıdır. 

Sıra Sizde 4

Büyülü gerçekçiliğin, ilk ölçüt anlatıcı ve anlatı kişilerinin, 

fantastikten farklı olarak, doğaüstünü doğal bir durum ola-

rak karşılamaları gerekir. Buna bağlı olarak okur da, kur-

macasal temsil bağlamında bu doğallığı sorgulamamalıdır. 

Büyülü gerçekçiliğin ikinci ölçütü, anlatılarda sunulan ger-

çekliğin gerçekçi ve büyülü düzeylerinin dengeli ve uyumlu 

bir bütünlük sağlaması gerekmektedir. Bu durumda gerçekçi 

ve büyülü düzeyler arasındaki çatışkı sonra ermiş olur. Büyü-

lü gerçekçi metinlerin üçüncü ölçütü, yazarın ağız sıkılığıdır. 

Anlatıcı-yazar ile anlatı-kişileri, anlatıda öykülenen doğaüstü 

ile gerçekçi olayların uyumlu bütünlüğünü bozacak biçimde 

açıklama yapmamalı ve yaklaşmamalıdırlar. Anlatıcı, büyülü 

gerçekçi olayların gerçekliğini sorgulamadan korumak için, 

bu olaylara bir gözlemci bakış açısıyla açıklamalar getirme-

melidir. Tersi durumunda, inandığı akılcı dünya görüşünün 

üstünlüğünü vurgularsa, doğaüstüne yer veren öteki dünya 

görüşü gerçeklik karşısında ikincil düzeye inecek ve denge ve 

uyum bozulacaktır. Bundan kaçınmak için de anlatıcı, büyü-

lü gerçekçi dünyaya inanan bir anlatı kişisinin bakış açısını 

benimsemelidir

Alexis, J-S. “Du réalisme merveilleux des Haïtiens”, Dérives, 

12, 1978, ss. 27-55.

Andaç, F. (2002). Latife Tekin ile Söyleşi. Varlık, Sayı: 1132.

Arargüç, M. F. & Asayesh, M. E. (December 2016). “�e Dre-

am of Sycorax in the Americas: Understanding Magical 

Realism in Indigo”, Border Crossing, vol. 6, no: 2, ss.50-

168.

Arargüç, M. F. (2014). “Latin America �rough Magical Re-

alism and Louis de Bernieres”, ed. Öznur Seçkin et al, El 

Viejo Munda y El Nuevo Mundo En La Era Del Diálogo, 

FIEALC, Tomo II, Ankara, ss. 952-960.

Bars, M. E. (2013). “Efsanelerde Büyülü Gerçekçilik Üslûbu”. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 

27, ss. 128-135.

Bontempelli M. (1953). L’Amante fedele. recueil de nouvel-

les, 4e de couverture. Milan: Mondadori. 

Bowers, M. A. (2004), Magic(al) Realism, New York: �e 

New Critical Idiom.

Carpentier, A. (1948). Le Royaume de ce monde, (1954). Pa-

ris: Gallimard.

Carpentier, A. (1967). «Prologo», El reino de este mundo, Ge-

neral de Ediciones, pp. 7-17. 

Chanady, A. (1985). Magical Realism and the Fantastic: Re-

solved Versus Unresolved Antinomy. New York and Lon-

don: Garland Publishning.

Duplessis, Y. (1975). Gerçeküstücülük. (Çev. Yeşim Karatay). 

İstanbul: Gelişim Yayınları.

Durix, J-P. (1998). “Le Réalisme magique: genre à part entière 

ou «auberge latino-américaine»”, in Le réalisme merveil-

leux, ss. 9-19, Paris: Harmattan.

Emir, D. ve Diler H. E. (Ağustos 2011). “Büyülü Gerçekçilik: 

Latife Tekin’in Sevgili Arsız Ölüm ve Angela Carter’ın 

Büyülü Oyuncakçı Dükkânı İsimli Eserlerinin Karşılaş-

tırması”, Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Der-

gisi, Sayı; 30, ss. 51-62. 

Eray, N. (2001). Aşkı Giyinen Adam. İstanbul: Can Yayınları

Erdem, S. (2011). “Büyülü Gerçekçilik ve Halk Anlatıları”, 

Millî Folklor, Yıl 23, Sayı 91, ss.175-188.

Faris, W. B. (2004). Ordinary Enchantments: Magical Re-

alism and the Remystification of Narrative. Nashville: 

Vanderbilt University Press.

Faris, W. B. (2005). “Scheherazade’s Children: Magical Rea-

lism and Postmodern Fiction.” In: Michael J. Ho�man, 

Patrick D. Murphy (eds.) Essentials of the �eory of 

Fiction. Durham, London: Duke University Press, pp. 

311–339.



Batı Edebiyatında Akımlar II164

Flores, A. (1995).Magical Realism in Spanish American Fic-

tion.” In: Zamora, Louis Parkinson and Wendy B. Faris 

(eds.) Magical Realism: �eory, History, Community. 

Durham, N.C.: Duke University Press, pp.109–117.

Hegerfeldt, Anne C. (2005). Lies that Tell the Truth: Magic 

Realism Seen through Contemporary Fiction From Bri-

tain. New York: Rodopi.

Kaygusuz, S. (2006). Yere Düşen Dualar. İstanbul: Doğan 

Kitap. 

Özer, P. (2005). Latife Tekin Kitabı. İstanbul: Everest Yayın-

ları.

Roh, F. (1925). Nach-expressionismus (Magischer Realis-

mus): Probleme der neuesten europäischen Malerei. Le-

ipzig: Klinkhardt & Biermann.

Scheel C. W. (2005). Réalisme Magique et Réalisme Merve-

illeux, de la �éorie à la Poétique. Paris: L’Harmattan. 

Tekin, L. (2013). Sevgili Arsız Ölüm. İstanbul: İletişim Ya-

yınları. 

Tilbe, A. (2016). “Göç Kültürü ve Çatışma Modeli’ Bağlamın-

da Latife Tekin’in Sevgili Arsız Ölüm’üne Bir Bakış”, in 

Göç Üzerine Yazın ve Kültür İncelemeleri. (Ed. Ali Tilbe 

ve Sonel Bosnalı). Londra: Transnational Press London. 

ss. 1-19.

Todorov, T. (2004). Fantastik: Edebi Bir Türe Yapısal Bir 

Yaklaşım. İstanbul: Metis.

Turgut, C. Ö. (2003). Latife Tekin’in Yapıtlarında Büyülü 

Gerçekçilik. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). An-

kara: Bilkent Üniversitesi.

Yener Gökçe, A. Z. (2012). Latife Tekin’in Romanlarında 

Toplumsal Değişim. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). İstanbul: Fatih Üniversitesi Sosyal Bilimler Ensti-

tüsü.

Uğurlu, S. B. (2008). “Sevgili Arsız Ölüm Romanında Ger-

çeklik, Gelenek ve Yenilik”, Milli Eğitim, 178, ss.166- 176. 

Walter, R. (1993). Magical Realism in Contemporary Chica-

no Fiction. Frankfurt: Vervuert Verlag.

Zzmora, L. P. ve Faris, W. B. (1995). Magical Realism: �e-

ory, History, Community. Durham, N. C. : Duke Uni-

versity Press.





w

7
Amaçlarımız

Bu üniteyi tamamladıktan sonra;

Modernizm ve postmodernizm kavramlarını açıklayabilecek,

Postmodern edebiyatın özelliklerini ve temel kavramlarını açıklayabilecek,

Postmodernizmin temsilcilerini ve eserlerini sıralayabilecek,

bilgi ve becerilere sahip olabileceksiniz.

Anahtar Kavramlar

İçindekiler





Batı Edebiyatında Akımlar II Postmodernizm

•	 GİRİŞ
•	 MODERNİZMDEN	POSTMODERNİZME
•	 POSTMODERNİZMİ	HAZIRLAYAN	
KOŞULLAR

•	 EDEBİYATTA	POSTMODERNİZM
•	 POSTMODERNİZMİN	ÖZELLİKLERİ
•	 POSTMODERN	EDEBİYATIN	
ÖZELLİKLERİ

•	 POSTMODERNİZMİN	TEMSİLCİLERİ

•	 Modernizm
•	 Postmodernizm	
•	 Simülasyon
•	 Simülakra
•	 Çoğulculuk

•	 Metinlerarasılık	
•	 Üstkurmaca
•	 İroni
•	 Parodi
•	 Kendini	Yansıtma

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II



GİRİŞ
Bugün pek çok farklı akademik disiplinde, sanatta ve eleştiride postmodern ifadesi yay-
gınlıkla kullanılmaktadır. Başlangıcı tam kestirilemeyen ama genellikle 1960’lı yıllara da-
yandırılan bu akım, 1970lerde yaygınlaşmaya 1980lerde ise yoğunlukla akademik çalış-
malara konu olmaya başlamıştır. 1980lerin ortasından itibaren giderek artan bir ilgi gören 
postmodernizm, günümüzde hakkında yazılmış yüzlerce kitap, makale ve yapılmış sayısız 
tartışmayla çağımızın en ilgi çekici akımı olarak görünüyor. 

Aslında postmodernizm öylesine heterojen ve çok parçalıdır ki, klasik anlamda bir 
akım olabilecek ortak özellikleri çoğu kez göstermez. Daha çok her türlü üretime, iletişim 
biçimine, üretim ilişkilerine sızan ve onları yeniden yorumlayan bir bakış açısı olduğu 
söylenebilir.

Postmodernizm ortaya çıktığı yıllardan bugüne giderek farklılaşmış, çeşitlenmiş ve 
temelindeki çocğulculuk düşüncesi daha da egemen hale gelmiştir. Temellerini Derrida, 
Lyotard, Baudrillard gibi Fransız postyapısalcılardan alan akım özellikle son otuz yılın her 
türlü sanatsal üretimine sızmıştır. Düşünme ve gerçek algısının yanı sıra üretim ve tüke-
tim ilişkilerinde meydana gelen gelişmeler görme biçimimizi ve sanat algısını değiştir-
miştir. Postmodernizm günümüzde öyle bir şeydir ki postmodernizmin dayanağı olarak 
gösterilen düşünceleri öne sürmüş düşünürlerin, postmodernizmin kuramcılarının, post-
modern olarak bilinen sanatçıların kolay kolay hiçbirinin postmodern olduğunu kabul 
ettiğini görmeyiz. Adı postmodernizmle neredeyse eş anlamlı olarak anılan Baudrillard 
postmodern olmadığını söylemiştir. Aslında bu durum postmodernizmin doğasıyla da 
uyumludur, çünkü postmodernizm belirsizlik ve heterojenlik üzerine kurulmuştur. Pek az 
kimsenin üstlendiği ama her yeri kaplayan postmodernizm içinde yaşadığımız dünyanın 
zeitgeist’ıdır bir bakıma. Çünkü ona kuramsal olarak arka çıkılsın çıkılmasın etkileri her 
türlü üretime yansımıştır. Postmodernlerin deyimiyle “metin”ler ister istemez postmo-
derndir artık.

Postmodernizm temelde felsefenin başlangıcından beri ön plana çıkartılan logos mer-
kezci düşünceye itiraz eder. Batı dillerinde “post-” “sonrası” anlamı veren bir ön ektir, yani 
postmodernizmin kelime anlamı “modernizm sonrası” dır. Ancak postmodernizmin mo-
dernizmle ilişkisi bundan çok daha karmaşıktır. Kimi zaman modernizmin tükenişinden 
sonra doğan yeni bir felsefe, kimi zaman ona itiraz eden bir yapı (anti-modernizm) ola-
rak karşımıza çıkar. Bu anlamda postmodernizm Descartes’la başlayan modern felsefenin 
kurgularına ve kategorilerine karşı çıkar. Descartes’ın kartezyen özne anlayışına, Kant’ın 
evrensel ve aydınlanmacı akıl düşüncesine, Hegel’in “rasyonel olan gerçektir, gerçek olan 

Postmodernizm

Zeitgeist (Alm.): Zamanın ruhu



Batı Edebiyatında Akımlar II168

rasyoneldir” ilkesine karşı çıkan postmodern filozo�ara göre nesnel ve akıldan bağımsız 
bir gerçek yoktur. Postmodernizm öznelcidir, ancak modernizmdeki güvenilir, stabil, tu-
tarlı, özerk, kendini bilen ve aklıyla gerçeğe ulaşabilen özne tanımını reddettiği için bu 
öznellik de modernist öznellikten farklıdır. Çünkü postmodernler “orada bir yerde” özne-
den bağımsız bir gerçek olduğuna inanmazlar. Kendisi de kurgu olan öznenin algılarıyla 
değişen ve geri dönüp özneyi değiştiren bir gerçektir var olan. 

Böylece postmodernizm felsefenin üzerine oturduğu “büyük anlatılar”ı reddeder ve 
gerçeğin kurgu olduğunu iddia eder. Mimariden müziğe, resimden edebiyata, sosyoloji-
den psikanalize uzanan pek çok alanı dönüştürür ve yeniden tanımlar. 

MODERNİZMDEN POSTMODERNİZME
Postmodernizmin üzerinde uzlaşılmış ve eksiksiz bir tanımı yapmak oldukça zordur. 
Postmodernizm yeni bir kuram ya da sistemli bir yapı sunmaz, daha çok modernizmin 
norm, değer ve yöntemlerini sorgular ve bunların dışına çıkmaya çalışır. Postmodernizmi 
anlayabilmek için içinden çıktığı modernizmi anlamak gerekir.

Modern, Modernite, Modernizm
Modern teriminin uzun bir geçmişi vardır. Latince “modernus” kelimesinden gelen mo-
dern, ilk kez 5. yüzyılın sonlarında (Hıristiyan olan) şimdiyi, (Romalı ve pagan olan) geç-
mişten ayırmak üzere kullanılmıştır. Farklı içeriklerle, modern terimi kendini geçmişle 
ilişkilendirerek, eskiden yeniye geçişin bir sonucu olarak ifade etmiştir. İnsanlar kendi-
lerini, eskiyle/antikiteyle yenilenmiş ilişkiler sonucu doğan yeni bir devir bilincinin oluş-
tuğu dönemlerde modern olarak görmüşlerdir. Rönesans, Fransız Devrimi, Aydınlanma 
gibi eski-yeni karşıtlığı oluşturan ve paradigma kırılmalarına yol açan olgular “modern”in 
farklı dönemlerde yeni tanımlarla karşımıza çıkmasını sağlarlar. 

Modernite, sosyal bilimlerde, hem tarihsel bir dönemi (Modern Çağ) hem de ortaçağ 
sonrası Avrupa’da ortaya çıkan belirli sosyo-kültürel normlar, tutumlar ve uygulamalar 
topluluğunu ifade etmek üzere kullanılan bir terimdir.

Foucault (1992), Hapishanenin Doğuşu adlı eserinde tarihsel kategori olarak moderniteyi, 

geleneğin sorgulanması veya reddinin, bireycilik, özgürlük ve resmi eşitliğe verilen önceliğin; 

sosyal, bilimsel ve teknolojik ilerlemeye ve insanların mükemmelleşmesine olan inancın; rasyo-

nelleştirme ve profesyonelleşmenin; feodalizmden (veya tarımsallıktan), kapitalizme ve piyasa 

ekonomisine yönelik bir hareketin; sanayileşme, kentleşme ve sekülerleşme; ulus devlet ve onun 

kurucu kurumlarının gelişiminin (örneğin, temsili demokrasi, halk eğitimi, modern bürokrasi) 

ve gözetim biçimlerinin damgasını vurduğu bir dönem şeklinde tanımlar.

Modernite, “ilerlemeci, iyimser, akılcı, mutlak bilgiyi ve “bilen/akıl sahibi özne”yi mer-

kez alan felsefeye dayanan tarihsel kategoridir. 

Modernizm biri genel biri ise daha özel olmak üzere iki anlamda kullanılır. Moder-
nizm denince çoğunlukla kastedilen genel anlamı Descartes’la başlayan modern felsefe ge-
leneği; nesnel bilgi ve bilen/akıl sahibi öznenin hakim olduğu felsefedir. 1600lerden 1960lara 
kadar olan dönemin şekillenmesinde modernizm etkili olmuştur.

İkinci ve daha özel bir anlamda modernizm, 1850lerden sonra temeli atılan ve 20. 
yüzyılın ilk yarısını kapsayan estetik hareketlere gönderme yapmak üzere kullanılan bir 
terimdir. Bir estetik hareket olarak modernizm, modernitenin de dayandığı Aydınlanma ve 
hümanizm idealleriyle ile yer yer çatışır. Modernizm adı altında toplanan akımlar ve sanat-
çılar sadece geleneğe ve yerleşik estetik ölçülere değil akla da meydan okur. Halbuki akıl 



7. Ünite - Postmodernizm 169

modernitenin, Aydınlanma’nın, hümanizmin dayandığı temel değerdir. Bir estetik hareket 
olarak modernizm yıkıcı ve yenilikçidir. Çoğunlukla postmodern edebiyatın getirdiği yeni-
likler gibi düşünülen ve sunulan pek çok şey (belirsizlik, açık uçlar, bilinçakışı, parodi, kolaj, 
kendini yansıtma, vs.) esasen modernizmin getirdiği tekniklerdir. Postmodernizm bu teknik-
leri hiç yoktan değil bambaşka bir kültürel bağlamda yeniden üretir. Ünite boyunca kavram 
karmaşasını önlemek amacıyla bu özel anlamdan “bir estetik hareket olarak modernizm” 
diye söz edeceğiz.

Postmodern düşünce akılcılığı ve mutlak bilgiyi temel alarak onun üzerinden iktidar 
kuran modernizmle çatışır ve ona itiraz eder. Postmodernlerin modernizme ve onun çık-
tılarına bakış açısı şu şekilde özetlenebilir: Geleneksel (modern öncesi) dönemde otorite 
tanrıya dayandırılıyordu, Modern Çağ’da ise akla. Kanun geleneksel dönemde tanrı iste-
diği için öyle yapılıyordu, modern çağda ise bilim öyle emrettiği için. Postmodernizm bu 
tür bir nesnelliğe bu nesnellik zemininin meşrulaştırdığı sistemlere karşı çıkar. Bilim de 
diğer bilgi türleri gibi bir anlatıdır. Nesnel bilgi yoktur. 

Habermas’a göre 18. yüzyılda Aydınlanma filozo�arı tarafından formüle edilen mo-
dernite projesi, nesnel bilim, evrensel ahlak ve hukuk ve kendi iç mantığına göre özerk 
sanatın geliştirilmesi çabalarına dayanıyordu. Aydınlanma filozo�arı bu özelleşmiş kültür 
birikimlerini gündelik hayatı zenginleştirmek için, yani gündelik toplumsal hayatın ras-
yonel düzenlenmesi için kullanmak istiyorlardı. Aydınlanma filozo�arı sanat ve bilimin 
doğal güçleri kontrol etmekle kalmayıp, benliğin ve dünyanın anlaşılması, ahlaki gelişim, 
adalet ve insanların mutluluğunun arttırılmasına katkı yapacağını düşünüyorlardı.

20. yüzyıl bu iyimserliği yok etti. Bilim, ahlak ve sanatın farklılaşması, uzmanlarca 
ele alınan bölümlerin özerkliğine ve bunların gündelik iletişimin yorumlamasından ayrıl-
ması anlamına gelmeye başladı (Habermas, 2002, s.8). Modernizmin yanlış uygulamaları 
sonucu bu alanlar hem birbirinden hem de hayattan koptu. Habermas bu bağların yeni-
den kurularak yarım kalmış modernite projesinin ve ideallerinin gerçekleştirilebileceğini 
savunur. Ancak aslında bu bağların yeniden kurulması da modernizmle ve onun değerle-
riyle hesaplaşılmaksızın pek mümkün değildir. Postmodernizmin yaptığı da budur: mo-
dernizmin yol açtığı ve iki yüzyıldır biriktirdiği sorunların tartışılması ve sorgulanması.

Modernite Aydınlanma Çağı’yla birlikte ulaştığı sentezde akıl, bilim ve sanat yoluyla merke-

zine aldığı “insan”ın mutluluğunu temin edecek sistemlerin kurulmasını vadediyordu. 

Modernite projesinin çöküşünü hazırlayan koşullar postmodernizmin de doğuşunu 
hazırladı.

Bir Estetik Hareket Olarak Modernizm
Klages “Postmodernizm” başlıklı yazısında, “bir estetik hareket olarak modernizm”i aşa-
ğıdaki gibi tanımlar: 

Modernizm 20. Yüzyılda Batıda sanat hakkında öne sürülen fikirlerle aşağı yukarı 
aynı sınırlara sahiptir. (Bu fikirlerin ilk izlerine 19. Yüzyılda da rastlanır.) Modernizm, 
görsel sanatlarda, müzikte, edebiyatta ve tiyatroda, sanatın nasıl yapılması, tüketilmesi ve 
ne anlama gelmesi gerektiğiyle ilgili Viktorya dönemi ölçülerini reddeden bir harekettir. 
1910lardan 1930lara kadar süren “yüksek modernizm” döneminde, modernizmin önde 
gelen isimleri, şiir ve edebiyatın ne olabileceğini ve ne yapabileceğini kökten değiştirerek 
yeniden tanımlar. Woolf, Joyce, Eliot, Pound, Stevens, Proust, Mallarme, Ka�a ve Rilke 
gibi isimler yirminci yüzyıl modernizminin kurucusu olurlar.



Batı Edebiyatında Akımlar II170

Edebiyat açısından modernizmin belli başlı özellikleri şunlardır:
•	 Yazıda	(ve	görsel	sanatlarda)	izlenim	ve	öznelliğe	vurgu;	algılananın	ne	olduğun-

dan çok “görme”nin (ya da okumanın ya da algılamanın kendisinin) nasıl gerçek-
leştiğine vurgu. Buna bilinç-akışı tarzındaki yazı örnek verilebilir.

•	 Her	şeyi	bilen	üçüncü	tekil	şahıs	anlatıcıların,	sabit	bakış	açılarının	ve	kesin	ahlâkî	
konumların sağladığı görünüşte nesnellikten uzaklaşma

•	 Edebî	türler	arasında	bulanıklaşan	ayrımlar,	şiirin	daha	belgesel	(T.S.	Eliot	ve	EE	
Cummings’deki gibi) ve düzyazının daha şiirsel olması (Woolf ve Joyce’da olduğu 
gibi.)

•	 Parçalanmış	biçimlere,	kesintili	anlatılara,	farklı	malzemelerin	rastgele	görünümlü	
kolajlarına vurgu.

•	 Sanat	eserinin	üretimine	yönelik	bir	öz-bilinç	(kendini	bilme,	kendini	yansıtma)	
eğiliminin oluşması. Böylece her bir sanat eseri bir üretim olarak, yapılan ve çeşitli 
şekillerde tüketilen bir şey olarak kendi durumuna dikkat çeker.

•	 Minimalist	tasarımların,	spontanlığın	ve	yaratımdaki	keşfin	karmaşık	biçim	esteti-
ğine tercih edilmesi, 

•	 Sanat	eseri	üretmede	kullanılan	materyallerin	seçiminde	olsun,	sanat	eserini	ser-
gileme, dağıtma ve tüketmede olsun, yüksek ve alt kültür, ya da kitle kültürü gibi 
ayrımların reddedilmesi.

Klages’a göre postmodernizm de tıpkı modernizm gibi bu ilkelere uyar. Ancak bu ilke-
leri değerlendirişi farklıdır. Postmodernizm de yüksek kültür kitle kültürü ayrımını, türler 
arasında katı ayrımları reddeder, pastiş, parodi, ironi ve oyunbazlığa yönelir. Postmodern 
sanat ve düşünce, dönüşlülüğü, öz bilinci (kendini bilme, kendinin farkında olma), parça-
lanmayı, (özellikle anlatısal yapılarda) süreksizliği, muğlaklığı, eşzamanlılığı tercih eder ve 
yapısı bozulmuş, merkezsizleşmiş, makineleşmiş özneye vurgu yapar.

Habermas, “Modernite, Bitmemiş Bir Proje” başlıklı (daha sonradan yayımlanan) ko-
nuşmasında, estetik modernitenin ruh ve disiplininin kendini Baudelaire’in çalışmalarında 
bulduğunu, daha sonra dada ve sürrealistlerle zirveye çıktığını söyler. Estetik modernite 
değişen bir zaman bilinciyle karakterize olur. Bu zaman bilinci kendini öncü ve avangard 
metaforlarla ifade eder. Avangard kendine doğada kimsenin keşfetmediği bir yol bulmak 
zorundadır. Bergson’un yazılarında felsefeye giren bu yeni zaman bilinci, toplumdaki ha-

Resim 7.1

Yirminci yüzyıl 
modernizminin bazı 
öncüleri. Soldan sağa: 
Virginia Woolf, James 
Joyce, Ezra Pound, 
T. S. Eliot, Pablo 
Picasso (Associated 
Press; Corbis; Hulton-
Deutsch Collection/
Corbis).

Kaynak: http://www.
theatlantic.com/



7. Ünite - Postmodernizm 171

reketlilik, tarihteki hızlanma ve gündelik yaşamdaki süreksizlik deneyimlerini ifade eder. 
Geçici, anlaşılmaz ve kısa süreli olana yüklenen yeni değer, kirletilmemiş, tertemiz ve ka-
rarlı bir şimdiye duyulan özlemi ifade eder ve geçmişten soyut bir dille söz eden moder-
nist ö�eyi açıklar. Modernizmde tarihsel sürekliliği ortadan kaldırma niyeti gözlenebilir. 
Modernite	 geleneğin	 işlevlerinin	 normalleştirilmesine	 isyan	 eder;	moderniteyi	 yaşatan	
şey, normal olan her şeye isyan etmektir (2002, s. 3-4).

Habermas, “estetik modernite” kavramını estetik modernizmle eş anlamlı kullanır.

Sanat giderek daha da özerkleşme eğilimi gösterir. 19. yüzyılda sanatın estetist bir ba-
kış açısıyla algılanmasının başlaması sanatçıyı, sanat için sanat algısına göre eser üret-
meye teşvik eder. Estetik alanın özerkliği isteğe bağlı bir proje haline gelir. 19. Yüzyılın 
ortalarında resim ve edebiyatta, ifade araç ve tekniklerinin kendisinin estetik nesne haline 
geldiği bir hareket başlar. Sanat aracılığıyla “mutluluk vaadi”ni tekrarlayan Baudelaire’e 
gelindiğinde sanat ve toplumun tekrar bir araya gelmesi bir ütopya halini almıştır. Zıtların 
ilişkisi başlamış, sanat estetik ve toplumsal hayatın uzlaşmaz doğalarını gösteren eleştirel 
bir ayna olmuştur. Sanat kendini hayattan soyutlayıp kendi özerkliğine çekildikçe bu mo-
dernist dönüşüm daha derin bir şekilde hissedilir. Bütün bu duygusal akımlar patlayıcı 
enerjilerini birleştirerek, sonunda sanatın özerk alanını ortadan kaldıran ve sanat ve haya-
tı tekrar birleşmeye zorlayan sürrealist kalkışmaya dönüşür. Sürrealistler en şiddetli savaşı 
sürdürdülerse de hataları isyanlarını yok eder (Habermas, 2002, s.5).

T.S. Eliot, James Joyce, Virginia Woolf, Marcel Proust, Gertrude Stein gibi yazarların 
egemen olduğu modernist dönemin sonlarında postmodernizm gelişir.

Postmodern edebiyatın kullandığı pek çok teknik ve kavram modernizmden kaynak-
lanır. Postmodernizm çoğunlukla yeni bir yöntem sunmaz, modernin araçlarına yeni bir 
ideolojiyle yaklaşır ve kültüre göre konumlanışı farklıdır. Jameson’ın dediği gibi dönemler 
arasındaki radikal kırılmalar genellikle içeriğin toptan değişiminden çok halihazırda var 
olan ögelerin yeniden yapılandırılmasını içerir. Önceki sistemde ikincil olanın baskın öge-
ye dönüşmesi, baskın olanların ikincil hale gelmesi gibi. Postmodernizmin içinde tanımla-
nan şeyler modernizmin içinde de vardı ama bunlar bugüne kadar modernist sanatın ikin-
cil ya da önemsiz, merkezi değil marjinal olan özellikleriydi. Şimdiyse bu ikincil ve önemsiz 
özellikler kültürel üretimin merkezindedir. Jameson(1998) bunu şu sözlerle ifade eder:

“Modernizm muhalif sanattı, orta sınıfın utanç verici ya da saldırgan bulacağı şekilde ortaya 

çıkıyordu: çirkin, ahenksiz, bohem, cinsel açıdan şok edici. Alay edilecek bir şeydi: yüksek zevke 

ve sağduyuya bir saldırıydı ya da yirminci yüzyıl başlarındaki orta sınıfın çalışma ilkelerine ve 

hakim gerçekliğe bir meydan okumaydı. Yerleşik düzene karşı tehlikeli ve yıkıcıydı.

Bugüne dönersek gerçekleşen kültürel değişimlerin ne kadar büyük olduğunu ölçebiliriz. Joyce 

ve Picasso artık garip ve itici değildir, klasik olmuşlardır ve bize oldukça gerçekçi görünürler. 

Çağdaş sanatın ya da çağdaş toplumun biçim ya da içerik olarak tahammül edilemez ya da 

utanç verici gördüğü pek az şey vardır. Bu sanatın en saldırgan formları toplum tarafından 

kendine uydurulmuştur ve yüksek modernizm ürünlerinin tersine ticari açıdan başarılı ol-

muştur. Çağdaş sanat modernizmle tamamen aynı biçimsel özelliklere sahip bile olsa kültür 

içindeki konumunu değiştirmiştir.” 

Jameson, modernizmle postmodernizm arasındaki kırılmanın ve postmodernizmin 
ortaya çıkışının tarihini, yüksek modernizmin ve estetiğinin akademiye yerleştiği ve bun-
dan böyle yeni kuşak şairler, ressamlar ve müzisyenler tarafından akademik olarak algı-
lanmaya başlandığı (1960lar ) dönem olarak verir (1998, s.19).



Batı Edebiyatında Akımlar II172

Modernizmin sanatsal ürünleri başka hiçbir şeyin değil salt kendilerinin göstergeleri 
olarak düşünülür. Modernizmde mutlak bir orijinallik arzusu vardır. Orijinal, benzersiz-
dir, üslup olarak ayırıcıdır. Arkasında herkesten farklı, bireysel bir özne fikri vardır. 

Modernistler için birey, bireycilik, kişisellik gibi kavramlar merkezidir. Halbuki post-
modernistler evrensel bir insan düşüncesine sahip değildirler. Onlara göre tanımlı değil 
sürekli oluş halinde olan bir insan vardır. Bu yüzden “kişi” yerine “özne” kelimesini tercih 
ederler.

Varoluşçulukta da insanın sürekli oluş halinde olması fikri vardır ama postmodernizmde 

varoluşçuluktan farklı olarak otantik ya da sahici olmakla ilgilenilmez, bu sahicilik fikri 

reddedilir. Ayrıca varoluşçuluktaki özgür seçimlere de inanmazlar.

Gerçek özneye bağımlı olduğundan sürekli onun tarafından değişime uğratılır. Post-
modernistler de modernistlerin bir kısmı gibi öznelcilikten hareket ederler ancak yine 
onlardan farklı olarak dışarıda özneden ve sözden bağımsız bir gerçeklik olduğuna inan-
mazlar. Merkezsiz bir düşünce biçimi olan postmodernizmde evrensel ve değişmez ger-
çekler yoktur.

Modernist düşünce özne-nesne, sanatsal olan–sanatsal olmayan, gerçek-taklit/kop-
ya gibi karşıtlıklar kurar ve bunları evrensel kategoriler olarak sunarken postmodernist 
düşünce bu ayrımları reddeder. Bu da postmodernizmin çoğulcu ve özgürlükçü yapısını 
açıklayan niteliklerdendir.

Estetik modernizm geleneksel sanata ve estetik ölçülere karşı çıkmış, aklı sorgulamış bir 

harekettir. Peki geleneksel sanattan sürdürdüğü ve koruduğu özellikler var mıdır? Bunlar 

neler olabilir?

POSTMODERNİZMİ HAZIRLAYAN KOŞULLAR
Moderniteden	 postmoderniteye	 geçişi	 hazırlayan	 tarihsel,	 ekonomik,	 felsefî,	 sosyolojik	
koşulları konusunda kuramcıların yaklaşımları temelde demokratikleşme, heterojenleş-
me, kadın hareketi ve enformatik devrimi temelinde şekillenir.

Tarihçi Mark Poster, modernist düşüncenin insanlığa mutluluk getireceği düşünce-
sinin 20. Yüzyılın ikinci yarısında sorgulanmaya başlandığını söyler (akt. Doltaş, 2003). 
Bunun üç ana nedeni vardır:

1. Sömürgelerin bağımsızlığını kazanmaya başlamasıyla birlikte burada yaşayanlar 
Batı merkezli hümanist düşünceyi sorgulamaya başladı. Bu düşünce insanların de-
ğil belli toplumların ve grupların çıkarlarına hizmet ediyordu. 

Poster’ın bu tespitini biraz daha açarsak, “Avrupalı” (ya da daha geniş tanımıyla Batı-
lı), “Hıristiyan”, “beyaz”, “erkek” özneler, hümanizmin insan için öngördüğü mutluluktan 
paylarına düşeni alabilirken “öteki” olarak görülen “Avrupalı/Batılı olmayan”, “beyaz ol-
mayan”, “kadın” vs. özneler bu projede onların mutluluğuna hizmet etmek üzere konum-
landırılıyor ya da görmezden geliniyorlardı.

 Bu sorgulama Batılı düşünürler arasında, aklın, bilimin, yüksek kültürün, kısacası ay-
dınlanmanın, ondan doğan modernist kültürün değerlerinin bir iktidar aracı olarak kul-
lanılması şeklinde de tezahür eder. Foucault akıl ve bilginin, akılcı idare biçimleri olarak 
tanımlanan bürokrasiler yoluyla, karar verme yetkisini gücü elinde tutanlara verdiğini ve 
böylece iktidarın aracı olduğunu söyler. Lyotard’ın deyimiyle devletler ve iktidar “büyük 
anlatılar” aracılığıyla bilgiyi meşrulaştırır. Düzen sağlamak için kendi “öteki”sini oluşturur 
ve onları “totalite”ler aracılığıyla sistemin dışına iter. Bilim ve sanat da bu totalitelerdendir.

1



7. Ünite - Postmodernizm 173

2.  Feminist hareketin güç kazanması: Kadın hareketi Batı toplumlarının yapısının ve 
ilkelerinin, kadın erkek eşitliğine ve herkesin mutluluğuna değil ataerkil sisteme ve 
özelde beyaz ve orta sınıf erkeğin çıkar ve mutluluğuna hizmet ettiğini göstermiş-
lerdi. 

3.  Elektronik iletişim sistemlerinin ve teknolojilerinin icadı ve yaygınlaşması sonucu 
bilgi edinme, aktarma yöntemlerinin ve sosyal yapının değişmesi.

Modernite ideallerinin çökmesi, daha doğrusu pratikte yanlı ve eşitsizlikçi olduğu-
nun	görülmesi,	felsefî,	toplumsal,	ekonomik,	bilimsel	ve	sanatsal	zemindeki	kırılmalarla	
beraber	başka	bir	çağın	kapısını	açar.	Özellikle	İkinci	Dünya	Savaşı’nın	ardından,	felsefî	
altyapısı ve üretim ilişkileri klasik modern toplumun, yani aklın ve bilimin, Aydınlan-
ma Çağı’nın değerlerinin, endüstriyel üretimin yön verdiği toplumların dinamiklerinden 
farklı yeni bir toplum doğar. Burada şunu söylemek gerekir ki modernite zaten kendi için-
de -özellikle dünya savaşları döneminde- derin bir kriz yaşamıştır. Bu krizi modernitenin 
estetik cephesi olarak modernist sanatta 20. yüzyıl boyunca izlemek mümkündür. Moder-
nite çeşitli aşamalardan geçtikten sonra yerini çok parçalı ve heterojen bir yapı olan post-
moderniteye bırakır. Ihab Hassan gibi kimi kuramcılara göre postmodernite jeopolitik bir 
süreç	ve	küresel	bir	olgudur;	bu	olgunun	kültürel,	estetik,	felsefî	cephesi	ise	postmoder-
nizmdir (Hassan 2002, akt. Doltaş 2003). Ancak bu ayrıma rağmen postmodernizm ve 
postmodernite kavramlarının sıklıkla birbirinin yerine kullanıldığı görülür.

Postmodernizm ve postmodernite kavramları arasındaki ayrımları ortaya koyan kuramcıla-

ra rağmen bu kavramlar sıklıkla birbirinin yerine kullanılır.

İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra ortaya çıkan yeni topluma, “sanayi sonrası (posten-
düstriyel) toplum”, “çokuluslu kapitalizm”, “tüketim toplumu”, “medya toplumu” gibi farklı 
tanımlar	getirilmiştir.	Yeni	tüketim	tarzları	oluşur:	planlı	eskime;	moda	ve	modaya	uygun	
hale getirmeye yönelik değişikliklerin çok hızlı olması, topluma şimdiye kadar görülme-
miş	 ölçüde	 reklamcılığın,	 televizyon	 ve	medyanın	 girmesi;	 otoban	 ağlarının	 büyümesi	
ve otomobil kültürünün gelmesi bunda etkilidir (Jameson, 1998, 19-20). Bu toplumu, 
modernizmin hala etkin bir güç olduğu savaş öncesi toplumundan ayıran bazı nitelikler 
bunlardır. Frederic Jameson, postmodernizmi “geç kapitalizmin kültürel mantığı” olarak 
görür.

Yukarıda eski-yeni karşıtlığı oluşturan ve paradigma kırılmalarına yol açan olgular 
sonucu “modern”in yeniden tanımlandığını söylemiştik. Öyleyse postmodernizme yol 
açtığı söylenen dönüşümleri neden geçmiştekiler gibi yeni bir modernin doğuşunu hazır-
layan koşullar olarak görmüyoruz? Neden yeni bir modern tanımı yapmak yerine “post-
modern” diyoruz? 

Bunu çoğu zaman modernite projesinin çöküşüyle, gerçeğin doğasına ilişkin paradig-
ma kırılmasıyla, Einstein’ın görelilik kuramının bilimdeki kesin ve nesnel bilgi anlayışını 
değiştirmesiyle, değişen üretim ilişkileri ve modelleriyle, toplumların artık çok daha he-
terojen oluşuyla, geçmişte pek yan yanan gelmediğimiz gruplarla daha fazla iletişim ve 
haberleşme halinde olmamızla ve bütün bu ilişkiler sonucu ne kadar geçici, değişken ve 
etkileşimsel özneler olduğumuzu fark etmemizle açıklayabiliriz. Öyleyse içinde bulundu-
ğumuz bu yeniçağa yönelik çözümlemeler için bazı kuramcılara kulak verelim. 



Batı Edebiyatında Akımlar II174

Simülasyon ve Simülakra Çağı
Baudrillard Simülasyonlar adlı eserinde mo-
dernite dönemini, “sanayi üretiminin ön plana 
çıktığı burjuva sınıfı dönemi” olarak tanımla-
dıktan sonra, bu dönemde daha sonra tekno-
loji devrimiyle birlikte yeniden üretimin (kop-
yalama, reproduction) toplumun düzenlenme 
ilkesi olarak üretimin yerini aldığını söyler. 
İlk düzenin başat imgesi resim ve tiyatronun 
yerini fotoğraf ve sinema alır. Postmodernite 
döneminde ise eşyanın kullanım değerinin 
ve üretim gerekliliğinin yerini simülasyonlar, 
kodlar, simülakra, hipergerçeklik alır. Günü-
müzde herhangi bir dolayın doğrudan deneyi-
minin ve onun göndergesinin ya da gösterile-
nin yerini, bu olayın imgesi ya da göstereninin 
aldığı bir simülakra dünyasında yaşıyoruz. 

Yeni postmodern evren her şeyi simülakraya dönüştürür. Baudrillard bununla hepimizin 
belli taklitleri kullandığı, taklit edilebilecek bir orijinalin de bulunmadığı bir dünyayı an-
latmak ister. Artık “öykünme” ya da “benzetme”ye karşılık içeren bir gerçek alanı bulunmaz, 
yalnızca taklitlerin bulunduğu bir düzey söz konusudur (Sarup, 1995, s.195). 

Baudrillard’a göre artık dünya doğrudan doğruya bağlantı içinde olduğumuz bir şey 
değil, televizyon ekranlarından verilendir. Televizyon yaşam içerisinde yaşamsa televiz-
yon içerisinde çözelmektedir. Kurgu gerçekleştirilir ve böylelikle gerçek kurgusal olur. 
Televizyon ve kitle iletişiminin işlevi tepkiyi önlemek, bireyi özelleştirmek, ve görüntüyle 
gerçek arasında bir ayrım yapabilmenin olanaksızlaştığı bir taklit (simülasyon) evrenine 
yerleştirmektir. 

Çok fazla enformasyonun buna karşılık çok az anlamın bulunduğu bir evrende ya-
şıyoruz. Sürekli olarak zengin imgelerle süslü enformasyon bombardımanı altındayız. 
Baudrillard’a göre buna direnmenin tek yolu anlamı reddetmektir: İmgeleri yalnızca göste-
renler, yüzeysel görünüşler olarak kabul etmek ve bunlarını anlamlarını reddetmek.

Baudrillard (1970) Tüketim Toplumu’nda tüketici nesnelerinin halktan apayrı bir gös-
tergeler sistemi oluşturduğunu öne sürer. Bu nesneler bir ihtiyacı karşılamak üzere değil 

arzuyu kışkırtmak için üretilirler. Meta günümüzde Sa-
ussurecü	anlamda	bir	gösterge	kılığına	girmiştir;	yani	
kendine göndermede bulunan bir göstergeler sistemi 
içinde keyfi olarak kendi anlamıyla birlikte belirlen-
mektedir. Öyleyse tüketim, kullanım değerlerinin değil 
göstergelerin tüketimi şeklinde anlaşılmalıdır. 

Birey belli bir düzendeki yerini nesneler aracılığıyla 
arar;	metalar	 bu	 anlamda	 yalnızca	 ihtiyaçları	 karşıla-
maz, toplumsal düzenle ilişkisi açısından bireyi ta-
nımlar. Baudrillard’a göre kendine yeten birey yoktur, 
yalnızca toplumsal sistemlerin kullanılma biçimleri 
vardır. Dil, eşya ve akrabalık gibi ilişki biçimleri bireyi 
tanımlar. Lyotard da bireylerin cinsiyet, ırk ve sosyal 
yapıca belirlendiğini ancak bu kategorilerin anlamla-
rının da yine bireylerce değişikliğe uğratıldığını yazar. 

Resim 7.2

Jean Baudrillard 
(1929-2007).

Kaynak: upload.
wikipedia.org

Resim 7.3

Simülakralar 
ve Simülasyon 
(Simulacres et 
Simulation) 1.basımın 
kapağı.

Kaynak: upload.
wikipedia.org

Simülakra (simulacra): 
Orijinalliği olmayan eksiksiz bir 
kopya.



7. Ünite - Postmodernizm 175

Görüldüğü üzere postmodernizm öznenin konumu ve niteliği değişime uğratarak 
modernizmin insan merkezli yapısından ayrılır. 

Descartesçı Öznenin/Bireyin Ölümü
Descartes “Düşünüyorum öyleyse varım” sözüyle bir özne ortaya koyar: Düşünen, dü-
şündüğünü bilen, kendinin farkında olan, hede�eri olan, özgür iradesi ve sorumluluğu 
olan bir özne. Bu özne şüphe eden, onaylayan, yargılayan, kısacası düşünen, akıl sahibi 
bir öznedir. Öncelikle düşünen özne olarak varlığını ispat eden Descartes’a göre bütün 
bilgimizin kaynağı da akıldır, düşünme’dir. 

Kant, Descartesçı düşünen, bilen özne (cogito) kavramını devam ettirir ancak o, bilen özne 
ile bilinen nesne arasındaki ilişkiyi tersine çevirerek, artık bilen öznenin nesneyi belirlediği bir 
bilgi teorisinden söz eder. Kant’a göre özne bu anlamda transandental (aşkınsal) öznedir. 

Kant’a göre bilgi ne sadece deneyimle, ne de sadece akılla elde edinebilir. Bilginin kay-
nağı deneyim ya da tecrübe ile aklın sentezidir. Bu anlamda Kant bize transandental bil-
giden söz eder.

Foucault, özneyi, bilen, isteyen, özerk, kendini eleştirebilen ya da Kantçı söylemde 
olduğu üzere, transandental bir özne olarak görmememiz gerektiğini vurgular. Artık 
özne, çok yönlü, dağınık ve belli bir merkezden yönetilemeyecek söylemlerin beşiği 
olarak anlaşılmak durumundadır. Transandental öznenin ölümü, Noam Chomsky ve 
Jean-Paul Sartre’ın ilgilendiği, doğrunun söylenmesine ilişkin ahlaki otoriteyi yerinden 
etmiştir (Sarup, 1995, s.93). 

Foucault insan öznesinin sorumlu ve özerk olduğu biçimindeki düşünceyi yeterince 
sorgulamadan kabul eden felsefe geleneğine açıkça karşıdır. Ayrıca kendisini evrensel bir 
gerçekliğin temsilcisi olarak konumlandıran entelektüel fikrine de karşı çıkar.

Birey artık sosyal ve tarihsel bir üretim olarak görülür. Kendine özgü ve evrensel bir 
yanı olmayan, konumsal bir varlıktır. Modernist öznenin ölümü, modernist anlamda bi-
reyciliğin sonudur.

Jameson’ın tespit ettiği gibi, büyük modernizmler insanın bedeni kadar karşılaştırıla-
maz, parmak izi kadar şüphe götürmez şekilde kişiye özgü, özel bir üslup üretmeye da-
yanır. Bu da modern estetiğin bir şekilde benzersiz kendilik ve özel kimlik, benzersiz bir 
kişilik ve bireysellik anlayışıyla organik bir bağlantıya sahiptir. 

Bugün farklı bakış açılarından sosyal kuramcılar, psikanalistler, hatta dilbilimciler, bu 
türde bir bireysellik ve kişisel kimliğin geçmişe ait bir şey olduğunu, eski bireysel ya da 
bireyci öznenin öldüğünü söylerler. Benzersiz birey kavramının ve bireyciliğin temelinin 
ideolojik olduğunu düşünürler. 

Bu konuda iki yaklaşım vardır ve biri daha radikaldir. Birincisi şunu söylemekle yetinir: 
Bir zamanlar, çekirdek ailenin en zirvede olduğu ve burjuvazinin hakim sınıf olarak ortaya 
çıktığı klasik yarışmacı kapitalizm çağında, bireycilik ve bireysel özne diye bir şey vardı. 
Ama bugün dev şirketler kapitalizmi çağında artık burjuva bireysel özne diye bir şey yoktur.

Postyapısalcı ikinci yaklaşım –ki bu daha radikal olandır- ise şunu söyler: burjuva bi-
reysel	özne	sadece	geçmişe	ait	bir	şey	olmakla	kalmayıp	aynı	zamanda	bir	efsanedir;	hiçbir	
zaman	gerçekten	var	olmamıştır;	bu	türde	özerk	özneler	hiçbir	zaman	olmamıştır.	

Jameson, bu yaklaşımlardan hangisi doğru kabul edilirse edilsin bir estetik ikileme yol 
açacağını söyler: Benzersiz kendilik ideolojisi ve deneyimi, klasik modernizmin üslup uy-
gulamasını şekillendiren ideoloji ve deneyim bitmiş ve sona ermişse, bugünün sanatçı ve 
yazarlarının ne yapması gerektiği artık açık değildir. Açık olan, Picasso, Proust, T.S. Eliot 
gibi eski modellerin artık çalışmadığı çünkü artık kimsenin ifade edecek benzersiz bir özel 
dünyası ve üslubu olmadığıdır. Ayrıca yetmiş seksen yıllık klasik modernizmin devasa 
ağırlığı da söz konusudur. Bugünün sanatçıları ve yazarları yeni üsluplar icat edemezler, 



Batı Edebiyatında Akımlar II176

hepsi zaten icat edilmiştir, sadece sınırlı sayıda birleştirme mümkündür ve bunların ben-
zersiz olanları zaten düşünülmüştür.

Üslup yenileşmesinin mümkün olmadığı bir dünyada, geriye kalan tek şey ölü üslupla-
rı taklit etmek, maskeler arkasından konuşmak(pastiş)tır (Jameson, 1998).

Modernizm bireysel üsluba, sanatçının herkesten farklı ve ayırt edilebilir bir üslup ortaya 

koymasına dayanırken postmodern sanatta artık bireysel üslup ya da sanatçının moder-

nizmdeki merkezi konumu yoktur.

Baudrillard öznenin ölümünü gerçeğin gerçekdışı olmasına bağlar. Gerçeklik zaten 
her zaman sanal olduğundan artık hakkında hayal kurulacak hiçbir şey kalmamışsa bu 
durum	 insanın	hayalgücünü	her	 türlü	güçten	yoksun	bırakır;	 rasyonalitemiz	de	etkisiz	
olduğundan insan öznesi nosyonu hiçbir anlam ifade etmez olur. Soğuk bir uzak duruş ve 
boş bir aldırmazlık “hipergerçekçiliğin simülasyon boyutu”nun duyarsızlaştırmasına ve-
rilecek tek uygun tepkidir. Anlamdan yoksun ve kendinden geçmiş postmodern özne, bir 
kimlik oluşturmak için ne bilincine ne de doğrulamaya güvenebilir, çünkü simülakranın 
toparlayıcı, göstergenin içini oyucu, farklılıkları yok edici rejiminin altında, kimlik gibi 
kesin bir şey mümkün değildir (Lucy, 2003, s.89).

Tarihin Ölümü
Tarihin sonu ya da tarihin ölümü ifadesi, postmodernistlerin ilerleme fikrine duydukları 
kuşkuyu ifade eder. Geleneksel tarih yazımının dışladığı kişi, grup ve olayları ele alır, daha 
önce söz hakkı olmayan bu kişilerin tarihini yazarlar. Geleneksel tarih yazımının kendisi-
ni büyük anlatılar yoluyla nesnel olarak toplumlara sunduğu her türlü çıktısından kuşku 
duyar ve bunu yıkmaya çalışırlar. 

Tarih aynı zamanda anlam açısından bakıldığında gösterge ve gösterilen arasındaki 
kurgusal ilişkinin nesnel bir ilişkiymiş gibi gözükmesine, tarih anlatısının bir gerçeğin 
yansıması (göstergesi) olduğu yanılgısına yol açan bir zemindir. Bu zemin denklemden 
çıkarıldığında göstergeler ve işaret ettikleri iddia edilen gerçekler arasındaki bağ kaybolur 
ve uçuşan göstergelerden oluşan bir yeni semantik evren oluşur.

Eco, Postscript to the Name of the Rose’da postmodernizmin kronolojik olarak tanım-
lanamayacağını, onun daha çok bir ideal kategori, bir Kunstwollen, bir “çalışma biçimi” 
olduğunu söyler. Nietzsche’nin Zamansız Düşünceler adlı eserine gönderme yaparak ta-
rihsel çalışmaların zararına dikkat çeker ve “geçmiş bizi koşullandırır, bize eziyet eder, şan-
taj yapar” diye şikayet eder. Eco şöyle der: 

“Tarihsel avangard, geçmişle skorları eşitlemeye çalışır. Avangard geçmişi yok eder, bozar: Avig-

nonlu Kızlar tipik bir avangard eylemdir. Sonra avangard daha ileri gider, şekli bozar, onu 

iptal eder, soyuta, gayrıresmiye, boş kanvasa, kesilip parçalanmış, kömürleşmiş kanvasa ula-

şır”(1984, s. 66) Avangard’ın (modernin) daha fazla ileri gidemeyeceği bir an gelir. Moderne 

verilen postmodern cevap, geçmişi tanıma/kabul etmedir, çünkü o gerçekten yok edilemez, çün-

kü yok edilişi sessizliğe yol açar, yeniden ziyaret edilmelidir, fakat masumiyetle değil ironiyle” 

(1984:67) (akt. Calinescu, 1985). 

Burada Eco’nun modernizmin araçlarının tükenmesiyle birlikte postmodernizmin başladı-

ğını düşündüğü görülür.

Kunstwollen: Yaratma iradesi. Eco bununla, sanatçının tarihsel koşullanma ile değil 
kendi iradesiyle hareket ettiğini ifade etmek ister. 

“Postmodernite ne iyimserdir 
ne de kötümser. Yok olmuş 
olanın kalıntılarıyla oynanan bir 
oyundur. Bu yüzden “post-”uz, 
tarih bitti, insan anlamsız 
bir tarih sonrası dönemdedir. 
İnsan burada anlam bulamaz 
dolayısıyla döngüsel bir yerçekimi 
varmışçasına içinde hareket etmek 
zorundayız.”(Baudrillard, akt. Gane, 
1991, s.52) 



7. Ünite - Postmodernizm 177

Tarihin ölümü postmodernistler için, modernizmin norm ve değerlerinin anlam ka-
zandığı bağlamın yıkılışıdır. Bununla kastedileni daha iyi anlayabilmek için Foucault’nun 
tarih görüşünü inceleyelim.

Foucault, dünyayı bütün yönleriyle açıklama iddiasında olan her türlü evrensel kuramsal-
laştırmaya karşıdır. Nietzsche’den aldığı bir tarih görüşüne dayanan çalışmalarında soykütüğü 
(genealogy) kavramı önemli yer tutar. 
Foucault, Nietzsche’den ödünç aldığı bu 
kavramla tarihe yaklaşarak, büyük tarih 
anlatısının kurgusunu yıkmak ister.

Foucault’ya göre geleneksel ya da 
bütüncül tarih, olayları büyük açıkla-
ma dizgeleri ve çizgisel süreçler içine 
sokmak yoluyla önemli tarihsel olay-
lara ve kişilere yönelir ve bu amaçla 
tarihsel çalışmaya bir başlangıç nok-
tası olabilecek belgeleri araştırır. Oysa 
soykütüksel çözümleme tarihin göz 
ardı etmiş olduğu bir dizi fenomen eş-
liğinde görülmeye değer olaylardan ayıplanan ve dışlanan tek tek olaylara döner, onları 
kurmaya ve korumaya çalışır. Foucault’ya göre yetersiz diye nitelenen bir bilgi kümesinin 
bütününe zorla boyun eğdirilmesi ve bu kümenin tüm yetkilerinin elinden alınması söz 
konusudur burada. Soykütükler, doğru bilgiler adına bütüncül bir kuramca süzgeçten ge-
çirilen, düzenlenen birtakım yerel, kesintili, yetkisiz ve yasal olmayan bilgilere odaklanır 
(Sarup,	1995,	74).	Bu	tarih	anlayışında	hiçbir	sabitin	ve	özün	yeri	yoktur;	ne	de	geçmişi	ya-
pılandıran kesintiye uğramamış değişmez süreklilik biçimlerine yer vardır (Sarup, s. 75).

Foucault, yaşamı boyunca aklın dışladıklarıyla ilgilenir: delilik, raslantı, kesiklilik/de-
vamsızlık. Edebiyat metinlerinin “başkalığın” konuşmasına olanak tanıdığına inanır. Aynı 
zamanda bu grupların söylemlerini kullanarak iktidarın dayattığı/dayattığı bilgi ve ideo-
lojilerin yapıbozuma uğratılabileceğini düşünür. 

Niall Lucy, tarihin ölümü kavramının yeni bir gerçekliğe işaret ettiğini vurgulayarak 
Baudrillard’a başvurur: “Tarih” pek çok farklı anlam taşıyan karmaşık bir gösterendir. Ta-
rih canlı olamayacağına göre ölü de olamaz, dolayısıyla “tarihin ölümü”, bir gösterge ola-
rak tarihin ölümüdür. Baudrillard’a göre göstergeler göndergesel değere sahip olabilmek 
için belli tarihsel koşullarda var olmalıdır. Yine Baudrillard’a göre bu koşullar artık yoktur. 
Bu koşulların yani tarihin yokluğun-
da artık hiçbir gösterge var olamaz, 
sadece simulacra vardır. (2003, s. 74). 
Gösteren gösterilen ilişkisinin sadece 
biçimsel değil kültürel ya da bağlam-
sal bir anlam kazandığı bir zemindir. 

Lucy tarihin ölümü kavramının 
postmodern edebiyat ve kuram için 
canlandırıcı bir güç olduğunu söyler. 
Lyotard da Baudrillard da tarihin ar-
tık bir gösterge, edebi metin ve bilgi 
için meşrulaştırıcı bir arka plan olarak 
işlev görmemesi gerektiğini düşünür. 
Tarih bir “büyük anlatı” olarak mevcut olmadığında, göstergeler, edebi metinler ve bilgiler 
köktenci bir biçimde yeniden tasarlanabilir (2003, s. 99-100).

Resim 7.4

Michel Foucault 
(1926-1984).

Kaynak: http://
culture.pl/

Resim 7.5

Jean Francois Lyotard 
(1924-1998).

Kaynak: www.arthipo.
com



Batı Edebiyatında Akımlar II178

Büyük Anlatıların Çöküşü
Lyotard (1990), ilk olarak 1979’da yayımlanan Postmodern Durum adlı eserinde değişen 
toplumla birlikte bilginin niteliğinin ve konumunun da değiştiğini savunur. Ona göre, 
bilgiyi kullanan ve üretenlerin ürettikleri ve kullandıkları bilgiyle olan ilişkileri, bir malı 
üreten ve tüketenlerin o malla ilişkisine benzemektedir. Bilgi satılmak üzere üretilmeye 
başlanmıştır ve bu durum böyle devam edecek gibi görünmektedir. Bilgi kendinde bir 
amaç olmaktan uzaklaşmakta, “kullanım değeri”ni kaybetmektedir.

Bilgi, son çeyrek yüzyılda üretimin esas gücü konumuna gelmiştir. Sanayi sonrası 
(postendüstriyel) ve postmodern çağda bilim ulus devletlerin üretici kapasite alanındaki 
önceliğini arttıracaktır. Enformasyon malı formundaki bilgi, üretici güçlerden ayrılamaz 
bir biçimde dünyadaki rekabetin bir parçasıdır. Geçmişte devletler nasıl toprak için sa-
vaştıysa gelecekte enformasyon denetimi ve ardından da ham madde ve ucuz emeğin ele 
geçirilmesi ve sömürülmesi için savaşmaları mümkündür.

Lyotard son yıllarda çokuluslu şirketlerin sermaye dolaşımının yeni biçimleri aracı-
lığıyla devletin konumunu tehlikeye sokmaya başlamış olduğunu söyler. Bunun sonucu 
olarak bilginin kontrolüyle ilgili yasaları kimin yapacağı ya da bilginin dolaşımının nasıl 
kontrol edileceği sorunu ortaya çıkmıştır. Bilginin sorunu artık bir yönetim sorunu ol-
muştur.

Lyotard önce bilimsel bilginin kendisini nesnellik temelinde meşrulaştırmasına ve di-
ğer bilgi türlerinin üzerinde tutulmasına, onları baskılamasına karşı çıkar. Modern bilim 
en başta anlatısal bilginin meşruluğunun reddedilmesi ve bastırılmasıyla belirlenir.

Moderniteyi akıl ve nesnel bilim yoluyla iktidar kurulması nedeniyle eleştiren post-
modernistlerin bu tutumuna bir örnek olarak Kathy Acker’ın Empire of the Senseless 
(Duygusuzlar İmparatorluğu) adlı romanında anlatıcı �ivai’nin söylediği şu sözler örnek 
gösterilebilir:

“Alman romantikleri de bizim yıktığımız kale burçlarının aynılarını yıkmak zorundaydı. Söz-

merkezcilik ve idealizm, teoloji, hepsi de baskıcı toplumun dayanakları. Mülkiyetin direkleri. 

Fenomenleri ya da eylemleri algılanabilene böylece denetlenebilene doğru homojenleştiren ve 

indirgeyen, bastıran ve birleştiren Akıl. Akıl her zaman politik ve ekonomik patronların hizme-

tinde (1988, s.12).” (akt. Lucy, s.72)

Büyük Anlatı (“Grand Récit”)
Lyotard’ın öne sürdüğü bir kavramdır. Büyük anlatılar, bilginin kurumsal ve ideolojik bi-
çimleridir ve modernizmin araçlarıdır. Büyük anlatıların bittiği, inanılırlığını yitirdiği nok-
tada postmodernizm başlar. Bir başka deyişle, modernizmin gelişme, akılcılık ve bilimsel 
nesnellik iddialarının bittiği noktada post-modernizm başlamıştır. 

Lyotard’a göre, modernite bilgiyi büyük anlatı senaryolarına ya da büyük anlatılara 
(grands	récits)	(örneğin	Fransız	Devrimi’nin	aydınlanma	ve	özgürleşme	büyük	hikâyesine)	
dönüştürerek	meşrulaştırmıştır.	Günümüzde	kimse	bu	tip	felsefî	“büyük	anlatı”lara	
inanmamaktadır ve postmodernite bilgiye ancak küçük, yerel, paradoksal, mantıkötesi 
(paralogic) anlatılara meşruiyet sağlar. Lyotard yıkılan büyük anlatıların yerine küçük an-
latıları önerir.

Demokratikleşme ve Heterojenleşme
Lyotard’a göre modernite temelde düzenle ilgilidir: rasyonalite ve rasyonalizasyon, kaostan 
düzen yaratma. Buradaki varsayım, daha fazla rasyonalite yaratmanın daha fazla düzen ya-
ratmaya yardım ettiği, toplumun da daha düzenli oldukça daha iyi (ve daha rasyonel) bir 
işleyişi olacağıdır. Böylece modern toplumlar düzen ve düzensizliğin ikili karşıtlığının sü-

Kathy Acker (19471997).

Kaynak: upload.
wikipedia.org



7. Ünite - Postmodernizm 179

rekli olarak kurulmasına güvenir, böylece “düzen”in üstünlüğünü savunabilirler. Fakat bunu 
yapabilmek için “düzensizlik”i temsil eden şeylere ihtiyaç duyarlar, modern toplumlar bu 
nedenle sürekli olarak “düzensizlik” yaratmak/oluşturmak zorundadır. Batı kültüründe bu 
düzensizlik, diğer ikili karşıtlıklarla ilişkili olarak tanımlanan “öteki” olur. Bu nedenle beyaz 
olmayan, erkek olmayan, heteroseksüel olmayan, temiz olmayan, rasyonel olmayan vs. düzen-
sizliğin bir parçası olur ve düzenli, rasyonel modern toplumun dışına atılması gerekir. 

Modern toplumların düzen ve düzensizlik olarak ifade edilen kategorileri üretme yolla-
rı istikrar sağlama çabasıyla ilgilidir. Lyotard bu istikrar düşüncesini totalite (bütüncüllük) 
fikriyle eş değer görür. (burada Derrida’nın bir sistemin bütünlüğü, tamlığı olarak totalite 
kavramı düşünülmeli). Lyotard’a göre modern toplumlarda totalite (bütüncüllük), istikrar 
ve düzen “büyük anlatılar” aracılığıyla sağlanır. Büyük anlatılar, bir kültürün inançları ve 
pratikleriyle ilgili olarak kendine anlattığı öykülerdir. Örneğin Amerikan kültüründe bir 
“büyük anlatı”, demokrasinin en aydın (rasyonel) yönetim şekli olduğu ve demokrasinin 
evrensel insan mutluluğuna götürebileceği ve götüreceği olabilir. Her inanç sistemi ya da 
ideoloji kendi büyük anlatılarına sahiptir, Lyotard’a göre örneğin Marksizmin büyük anla-
tısı kapitalizmin kendi içine çökeceği ve ütopik bir sosyalist toplumun ortaya çıkacağıdır. 

Lyotard modern toplumların bütün yönlerinin bilginin birincil şekli olan bilim de da-
hil olmak üzere bu büyük anlatılara dayandığını öne sürer. Öyleyse postmodernizm bu 
büyük anlatıların eleştirisidir, bu anlatıların toplumsal yapılanma ve uygulamalarda doğal 
olarak bulunan çelişkileri ve tutarsızlıkları maskelemeye yaradıklarının farkında olmak 
demektir. Postmodernizm büyük anlatıları reddederek, mini anlatıları, yerel olayları an-
latan öyküleri, geniş çaplı evrensel ya da küresel kavramları anlatan öykülere tercih eder. 
Postmodern “mini-anlatılar” evrensellik, doğruluk, akıl, ya da istikrar iddiasında bulun-
maz, her zaman, durumsal, olası ve geçicidir(1990).

Lyotard, Postmodern Durum’da özetle, modernizmden postmodernizme geçişi üç ana 
nedene bağlar:

1. Büyük anlatıların çöküşü, nesnel bilgi ya da bilginin nesnelliğine dayandırılarak 
üretilmiş genel/evrensel kuralların inandırıcılığını yitirmesi. Modernizmin geliş-
me, akılcılık ve bilimsel nesnellik iddialarının inandırıcılığını yitirdiği noktada 
post-modernizm başlamıştır.

2. Toplumsal ve siyasal yapıların değişmesi, toplumun heterojenleşmesi, demokra-
tikleşme. Yüksek kültür-kitle kültürü arasındaki ayrımların bu demokratikleşmeye 
bağlı olarak ortadan kalkması.

3. Değişen üretim ilişkileri ve enformatik devrim sonrası doğalı yapaydan, gerçeği 
kopyadan ayırmanın imkansız hale gelmiş olması. Dahası gerçek-kopya karşıtlığı-
nın ortadan kalkması.

Bütün bu gelişmelerin sonucunda postmodernizm akımı doğmuştur. 
Lyotard’ın postmodernizmi büyük anlatıların çöküşüne bağlaması görüşüne, postmo-

dernizmi Marksist açıdan eleştiren Eagleton da bir bakıma katılır. Eagleton’a göre post-
modernizm “sanayi sonrası” toplumun ideolojisi olabilir, modernitenin güvenilirliğini yi-
tirmesi, kültürün metalaşması, canlı yeni politik güçlerin ortaya çıkması, toplum ve özne 
konusundaki bazı klasik ideolojilerin çökmesi sonucu doğmuş olabilir, bunlardan hangisi 
olursa olsun unutulmaya terk ettiği ya da gölgesiyle kapışmaya asla son vermediği bir 
politik fiyaskonun ürünüdür (2011, s. 35). Bu politik fiyaskodan kasıt solun çöküşüdür. 
Eagleton sol hareketin uğradığı ağır yenilgi sonundaki savrulmaların postmodernizme 
yol açtığını düşünür.

Niall Lucy de Postmodern Edebiyat Kuramı adlı eserinde büyük ölçüde üretim mo-
dellerinin değişimi ve demokratikleşmeyi postmodernizmin doğuşunun nedenleri olarak 
gösterir:



Batı Edebiyatında Akımlar II180

1920’lerdeki yeni seri üretim teknolojileri, yeni kültür endüstrilerinin kamera, radyo mikrofo-

nu ve gramofon plakları etrafında homojenize bir estetik beğeni ve yargı oluşturmasının önünü 

açtı. Daha düşük üretim maliyetleri gazete dergi, kitap gibi ürünleri içeren basılı kültürün gö-

rülmemiş şekilde yaygınlaşmasını sağladı. Ancak modernist avangard, bilgi ve sanatın giderek 

demokratikleşmesini, bunun gerçek kültürel gelenekleri değersizleştirdiği ve estetik hayal gü-

cünü öldürdüğü düşüncesiyle hor gördü. Modern endüstriyel toplum ancak horgörüye layıktı, 

çünkü sanat ve bilginin metaya indirgenmesini özendirmişti. (…) Modernist edebiyat modern 

öznenin parçalanmış iç dünyasını betimlemek için anlatım teknikleriyle pek çok deneye giriş-

miştir. Bunların en ünlüsü bilinçakışı tekniğidir. Modernist edebi metnin tipik özellikleri, çok 

yönlü bakış açıları, kesik ve düzensiz anlatım, bir ahlaki merkezin yokluğudur. Bu biçimsel 

özellikleri metni, öznenin yabancılaşma dünyasının metaforu haline getirir. Bu yönüyle kül-

türün genel patolojisine eğilen psikanaliz ile modernist edebiyat birbirini bütünleyicidir. Diğer 

bir deyişle psikanaliz, temel düşüncesi kültürün özgürleşmesi olmayan modernist entelektüel 

sınıfın yaşamsal ve ayrılmaz bir parçası olarak evrimleşmiştir (Lucy, 2003, 42-43).

Lucy, modernizmin bitişi postmodernizmin başlangıcı konusunda kesin bir tarih ve-
rilemeyeceğini belirtse de modernizm-postmodernizm kırılmasını çokça yapıldığı gibi 
1960’lı yıllara dayandırır. Bu tarihten itibaren gelenek ve kültürel değer fikirlerinin genel 
bir sorgulamadan geçtiğini ve sonuç olarak kültürel sermayesi modernistlerden çok daha 
çeşitli yeni bir uşağın bu yeni felsefe ve estetiği oluşturduğunu söyler:

Küresel bir iletişim alanında ve kültürel dağıtım sistemi içinde Bob Dylan ya da Beatles’ın daha 

iyi bir gelecek arayan yeni bir neslin “sözcüleri” olarak, “dünyayı değiştirmek”te şair ya da felse-

fecilerin hiçbir zaman olamayacakları kadar pay sahibi oldukları söylenebilir. Modernistlerden 

farklı olarak bu neslin kültürel sermayesi yalnızca felsefe ve edebiyatı değil Elvis plakları, tv 

programları ve Andy Warhol tabloları gibi popüler kültür ürünlerini de içeriyordu.

Modernistler de postmodernistler de kendi içinde homojen değillerdir, bu nedenle modernizm 

postmodernizm karşıtlığı hakkında söyleyeceğimiz her şey, yapacağımız her türlü sını�andır-

ma bir miktar klişe barındıracaktır. Ancak bugünün entelektüel sınıfının kendi içinde daha az 

tutarlılık taşıdığı ve çok daha fazla çeşitlilik gösteren metin ve zeminlerden beslenerek farklı 

kültürel sermayeler oluşturduğu, modernist entelektüel sınıfın durumuyla karşılaştırıldığında 

apayrı ve “kitle” ve “öteki” diye sını�andırılması çok daha zor bir dış dünya ile etkileşim halinde 

olduğu söylenebilir. Postmodern durum diye adlandırılagelen durum budur (Lucy, 2003, 45).

Resim 7.6

Andy Warhol, 
Marilynler (Marilyn 
Diptych), 1962.

Kaynak: upload.
wikimedia.org



7. Ünite - Postmodernizm 181

Postmodernizm, dilin anlamla, öznenin nesneyle ve diğer öznelerle ilişkisinin değiş-
tiği, yeni üretim ve tüketim modellerinin damgasını vurduğu, modernizmin akılcılık, 
nesnellik, ilerleme iddialarının inandırıcılığını yitirdiği, büyük anlatılara duyulan inancın 
büyük ölçüde sarsıldığı yeni toplum modellerinin sosyopolitik ve estetik felsefesidir. Be-
lirsizliğe, geçişliliğe, çoğulculuğa yer vermesinin sağladığı esneklik sayesinde etki alanını 
genişletmeyi sürdürmektedir.

Postmodern sanatta kitle kültürünün izlerinin o zamanda kadar görülmemiş ölçüde artma-

sını nasıl açıklarsınız?

Postmodernizme Yöneltilen Eleştiriler
Postmodernizm gördüğü büyük ilgiye karşılık özellikle Marksist eleştirmen ve düşünür-
lerce eleştirilmiştir. Marksistler akıma hem ilgi duymuş hem de çeşitli eleştiriler yönelt-
mişlerdir. Bu eleştiriler geniş bir çeşitlilik gösteriyor olsa da birkaç temel başlık şu şekil-
de sıralanabilir: Düşünüyor gibi yapıp düşünmemek, her şeyi söylemle, dil oyunlarıyla 
açıklamak, bu tartışmalar bir yere kadar anlamlı olsa da nihayet gerçek hayatta bir eylem 
gücünün olmayışı, yani düşünce ile eylemin bağlantısını kesmek…

Marksistler arasında kendini hem Marksist hem postmodernist olarak tanımlayan-
lar da vardır (Jameson gibi), bu nedenle burada daha geleneksel anlamda bir Marksist 
yaklaşımı temsil eden Terry Eagleton’ın Postmodernizmin Yanılsamaları adlı kitabından 
hareketle Marksistlerin eleştirilerini genel hatlarıyla özetlemeye çalışacağız.

Aslında Eagleton postmodernizmi bütünüyle reddetmez, onda olumlu tara�ar görür. 
Ona göre postmodernizm dünyanın aşağılanmış ve yerilmiş insanlarının sesi olmuş ve 
bunu yaparken sistemin müstebit öz-kimliğini en derindeki nüvelerine kadar sarsma teh-
didi yaratmıştır. Postmodernizmin demokratik yanını gösteren bu durumu Eagleton öy-
lesine önemser ki “İnsanın postmodernizmin berbat aşırılıklarını sırf bu nedenle a�edesi 
geliyor” der (2011, s.39).

Eagleton, postmodernistlerin totalitelere (bütüncüllüklere) karşıtlığını da biraz düşün-
me tembelliğiyle biraz da “nihayet pratikte çok da bir şeyi değiştirmeyen” kalabalık dil oyun-
larıyla açıklar: 

Bir totalitenin biçimini kavramak zahmetli bir özenli bir çabayı gerektirir; bu çabayı göze ala-

mayanların muğlaklık ve belirlenmemişlikle cümbüşe dalmalarının bir nedeni de budur. Bir 

yandan özgür olabilmek için dünyadaki şeylerin kendileri açısından nerede durduğunu kaba 

hatlarıyla bilmeye ihtiyaç duyanlar vardır, öbür yanda ise “şeylerin nasıl bir konumda bulun-

duğu” gibi ifadelerin nesnelcilik, bilimcilik, fallus merkezcilik, aşkın ve kayıtsız özneler ve daha 

pek çok ürpertici şey ima ettiğini düşünenler bulunur (2011, s, 25). 

Eagleton postmodernizmi yüzeysellik açısından da eleştirir. Postmodernizmin doğur-
duğu kültürel solun, günlük hayatımızı yönlendiren ve yöneten iktidara karşı kayıtsız ve 
sessiz olduğunu, Her türlü baskıcı sistem biçiminini, (devlet, medya, ataerkil düzen, ırk-
çılık, yeni sömürgecilik gibi) tartışmanın ancak onların kökenlerini ya da uzun vadedeki 
gündemlerini tartışmamak koşuluyla mübah sayıldığını söyler. 

Eagleton postmodernlerin dil ve cinsellik gibi konuları incelemeye yönelmelerinde de 
bir kurnazlık sezer: 

“1980lerden itibaren dil ve cinsellik gibi aslında sonuna kadar politik olan sorunların ince-

lenmesinin klasik politika sorunlarının ötesine atlamanın değerli bir yolu olduğu ortaya çıktı. 

Örneğin insanların çoğunun niçin yeterince beslenemediği sorusu gündemden tamamen çıka-

rıldı” (2011, s.39).

2



Batı Edebiyatında Akımlar II182

Eagleton postmodernizmin heterojenlik iddiasını da çok inandırıcı bulmaz. Ona göre 
postmodernizmin bütün farklılık, çoğulluk, heterojenlik söylemlerine rağmen postmo-
dern teori hayli katı kutupsal karşıtlıklar aracılığıyla iş görür. Bu terimlerin karşısına bir-
lik, özdeşlik, totalite, evrensellik/tümellik gibi çoktan gülünçleştirilmiş, kötürümleştiril-
miş terimleri koyar ve melek güçlerin zaferini neredeyse garantiler. Açık olmakla o kadar 
övünmesine rağmen oldukça dışlayıcı ve sansürcü de olabilir. Postmodernizme can veren 
eleştirel ruhtur ama postmodernizm bunu kendi önermelerine nadiren uygular.

Eagleton nesnel bilginin bu derecede reddine de kuşkucu yaklaşır ve “apaçık gözlemlerin 
inanç	olarak	kabul	edilerek	 inancın	sınırlarının	aşırı	derecede	genişletilmesinin;	 “her	 şey	
yorumdur” ya da onun solcu değişkesi olan “her şey politiktir” önermelerin başka hiçbir 
fikir üretme imkanı bırakmadığını söyler (2011, s.41). Eagleton ve birçok Marksist postmo-
dernizmi büyük anlatıları reddettiği iddiasına karşın liberalizmin bir ürünü olarak görürler.

Elbette postmodernler Marksizmi de bir büyük anlatı olarak görür ve bu nedenle de 
buna karşı çıkarlar. Eski bir Marksist olan Baudrillard, Marksistlerin toplumu ekonomi-
den hareketle açıkladığı modelin bugünün dünyasını açıklamaktan yoksun olduğunu söy-
ler. Ayrıca çeşitli konuşmalarında, bugün olup bitenlere herhangi bir ahlaki ya da ideolojik 
bilinçle etkide bulunmanın mümkün olmadığını düşündüğünü dile getirmiştir. 

Calinescu da 1985’te Paris’te yapılan 11. Karşılaştırmalı Edebiyat Kongresinde post-
modernizm çalıştayını açarken yaptığı konuşmada Jameson’ın postmodernizmi “geç ka-
pitalizmin kültürel mantığı” olarak tanımlamasına ve Marksistlerin postmodern edebiyat 
konusundaki eleştirilerine cevap vermiştir. Ona göre edebiyatı bir doktrin kurgusunun 
basit bir canlandırması hatta doğrulaması olarak görmek, onun sistemindeki ve altsis-
temlerindeki	zerafeti	ortadan	kaldırır;	sonuçta	onu	fazla	öngörülebilir,	fazla	genel,	fazla	
katı, kısacası fazla sıkıcı hale getirir. Bundan daha da sıkıcı olanı ancak en soyut ve yorucu 
terimlerle cevaplayabileceğimiz sorulardır: Sanatsal modernizmin temel niteliği yıkıcılığı 
mıydı? Yoksa tam tersine, daha geleneksel Doğulu Marksistlerin (örneğin Georg Lukacs) 
öne sürdüğü gibi, akıldışı (irrasyonalist), patolojik ve Angst (kaygı) ve Geworfenheit (bıra-
kılmışlık) duygusuyla büyülenmiş, kurtarılamaz biçimde çökmekte olan bir hareket mi-
dir? Postmodernizm yıkıcı modernizminin ehli bir devamından başka bir şey değil midir? 
Ya da Lucaks’ın görüşleri güncellenecek olursa, postmodernizm adına modernizm denen 
kültürel hasatlığın daha akıcı bir formu mudur? Bu sorular ister olumlu ister olumsuz 
cevaplansın, yol açacağı tartışma ve argüman imkanları bir o kadar yavan, entelektüel 
açıdan ilginç olmaktan uzak ve banal olacaktır.

Calinescu’ya göre postmodernizm ideolojik katılıklardan uzak ve çoğulculuğa ve zen-
ginliğe duyarlı bir şekilde ele alınmalıdır. Edebiyat gibi bir çoğul fenomeni ele alırken 
bunun sağlayacağı açık yararların ötesinde bütün yapay ideolojik komplolara dadanan 
totalite hayaletine karşı da en iyi savunma olacaktır. Edebiyat terminolojisi de yaratıcı 
çoğulculuktan güç alacaktır. 

EDEBİYATTA POSTMODERNİZM
Jameson, “Postmodernizm ve Tüketim Toplumu” adlı makalesinde, John Cage, Andy 
Warhol, Jean Luc Godard, William Burroughs gibi sanatçıların eserlerini postmodern sa-
nat örnekleri olarak sıraladıktan sonra bunların yüksek modernizmin yerleşik formlarına 
karşı bir tepki olarak ortaya çıktığını söyler. Buna ve üniversiteyi, müzeyi, sanat galerisi 
ağını ve kurumları fetheden baskın yüksek modernizme bir tepki. Eskiden yıkıcı ve sa-
vaşçı olan tarzlar –soyut dışavurumculuk, Pound ve Eliot’ın büyük modernist şiiri, Stra-
vinsky, Joyce, Proust ve Mann- dedelerimize şok edici gelirken 1960ların eşiğindeki kuşak 
için	yerleşik	bir	kurum	ve	düşman	gibi	geliyordu;	yeni	bir	şey	yapmak	için	yok	edilmesi	
gereken ölü, boğucu, kuralcı, cisimleşmiş kurumlardı.



7. Ünite - Postmodernizm 183

Bu listedekilerin ikinci özelliği yüksek kültürle kitle kültürü arasındaki sınırları ve ay-
rılıkları silmeleridir. Postmodernizm ikinci sınıf filmlerden, edebî olmayan (paraliterature) 
kurgudan, gotik ve romanslardan, popüler biyografiden, polisiye, bilimkurgu ve fantezi ro-
mandan etkilenmiştir. Bu tür metinleri Joyce’un yapacağı gibi alıntılamaz, yüksek sanatla 
ticari biçimlerin nerede ayrıldığını belirlemenin giderek zorlaşacağı ölçüde, onları kendi 
metinlerine dahil ederler.

Eski tür ve söylem kategorilerinin silikleşmesinin daha başka bir göstergesi “çağdaş 
teori” adı verilen şeyde görülebilir. Bir kuşak önce, hala teknik bir söylem ve profesyonel 
felsefe vardı. Sartre’ın büyük sistemleri, Wittgenstein’ın eserleri, analitik felsefe gibi. Di-
ğer	akademik	disiplinlerin,	örneğin	siyaset	bilimi,	sosyoloji	ya	da	edebî	eleştirinin	farklı	
söylemleri ayırt edilebiliyordu. Bugün bütün bunların hem hepsi hem de hiçbiri olan ve 
adına teori denen yazma tarzı giderek yaygınlaşıyor. Örneğin Foucault’nun eserleri felsefe 
mi tarih mi sosyal teori mi siyaset bilimi midir? Bu tür teorik söylem postmodernizmin 
göstergelerinden biridir.

1960lar	birçok	açıdan	bir	geçiş	dönemiydi;	yeni	uluslararası	düzenin	(yeni	sömürge-
cilik, Yeşil Devrim, bilgisayar teknolojilerine geçilmesi ve elektronik bilgi) kurulduğu ve 
aynı zamanda kendi iç çelişkileri ve dış direnişle sarsıldığı bir dönem. Postmodernizm geç 
kapitalizmin yeni ortaya çıkan toplumsal düzeninin içsel gerçeğini ifade eder. Jameson’a 
göre postmodernizmin iki önemli özelliği bunun kanıtıdır: pastiş ve şizofreni.

Modern edebiyat parodiye geniş imkan tanır çünkü büyük modern yazarların hep-
si benzersiz üsluplar üretmeleriyle tanınırlar: Faulkner tarzı uzun cümleyi ya da D.H. 
lawrence’ın	karakteristik	doğa	tasvirlerini;	Heidegger’in	Sartre’ın	yaklaşımlarını	ve	üslup-
larını buna örnek verebiliriz. Bu üslupların her biri bir diğerinden farklı olsa da hepsi 
şüphe götürmez bir şekilde kendine özgüdür, bir kez öğrenildi mi bir başkasınınkiyle ka-
rıştırılmaz.

Parodi bu üslupların benzersizliğinden yararlanır, yapısal özelliklerini ve tuha�ıklarını 
yakalayıp orijinaliyle alay eden bir taklit üretir.

Pastiş de parodi gibi kendine özgü ya da benzersiz bir üslubun taklidi, bir üslup mas-
kesinin	takılmasıdır.	Fakat	ondan	farklı	olarak	nötr	bir	taklittir;	parodinin	gizli	amacını,	
hiciv dürtüsünü, kahkahayı ve nihayet taklidi yapılana nazaran normal olanın var olduğu 
şeklindeki gizli inancı içermez. Pastiş boş parodidir, mizah duygusunu yitirmiş parodi 
(Jameson, 1998).

Jameson’ın bu tarifi, akla Baudrillard’ın simulacra kavramını getirir. Değişen gerçeklik 
algısı edebiyat eserinin yapısına yansır: Artık orijinal ve kopyası diye bir ayrım yoktur, 
çünkü bu ikisi aynı şeye dönüşmüştür. Artık diğerlerinden şüphe götürmez bir biçimde 
ayrılan bir üslûp yoktur çünkü artık başkalarından bu şekilde ayrılan bir birey yoktur. 
O özerk birey algısının yerini alan özne kendi üretimi olan bir şey değil yaşadığı çağın, 
toplumun, kültürün, etrafını saran metaların ürettiği değişken bir öznedir. Gerçeğe bakışı 
değişmiştir, nesnel bir gerçeğe inanmaz, ya da onun akılla kavranabileceğine. Bütün bu 
değişimler edebiyat eserinin biçim ve içeriğini değiştirir.

POSTMODERN EDEBİYATIN ÖZELLİKLERİ
Terimin ilk kez kullanımı 1870lere kadar geri götürülse de, Calinescu (1985), (bugün-
kü anlamına yakınlığı açısından )“postmodernizm” terimini türetenin tarihçi Arnold J. 
Toynbee olduğunu söyler. Ona göre, Toynbee’nin Batı tarihindeki “postmodern çağ” anla-
yışı, Black Mountain şairlerinin apokaliptik duyarlılıklarına hitap ediyordu. Daha sonra 
asimile oldu ve çağdaş edebiyatla ve özellikle çağdaş edebiyatın yenileşmeye adanmış kıs-
mıyla ilgili yazan eleştirmenlerin üslûbuna dönüştü. 

Black Mountain şairleri, 
20. yüzyıl ortalarında, merkezi 
Kuzey Carolina’daki Black 
Mountain Üniversitesi olan bir 
grup Amerikalı avangard ya da 
postmodern şairdir. Yalnızca yirmi 
üç yıl ayakta kalmasına (1933-
1956) ve 1200’den az öğrencisi 
olmasına rağmen, Black Mountain 
Üniversitesi sanat eğitimi ve 
uygulamasında en efsanevi 
deneysel kurumlardan birdir. 
1960’lı yılların Amerikası’nın 
avangardını yöneten çok sayıda 
sanatçı çıkarmıştır.



Batı Edebiyatında Akımlar II184

Calinescu 1985’te Paris’te yapılan 11. Karşılaştırmalı Edebiyat Kongresinde postmo-
dernizm çalıştayını açarken yaptığı konuşmada postmodern edebiyatın getirdiklerine ne 
nasıl karşılandığına şu sözlerle değinir: 

Postmodernizm, şaşırtıcılık, eğlenceli bir müstehcenlik, hoş bir acayiplik uyandıran üslûplar 

sunuyordu. Karşıtları için postmodernizm kötü zevkle, coşkulu “kitsch”le, “bayağı”nın korkunç 

istilasıyla eş anlamlıydı. Bu tek başına ne iyi ne kötüdür, postmodernizm zamanında “deca-

dence” ve “avant-garde” kelimelerinin günlük konuşma diline girmesi ve ticarileşmesi sürecinde 

olan şeyleri yaşamaktadır: 19. Yüzyıl sonlarında “decadence” moda bir akımken, Paris’in şık 

restoranları menülerinde “decadent usûlü salata” ya yer veriyorlardı. Bundan yirmi otuz yıl 

sonra gazetelerde “avant-garde” mobilya, hatta mutfak aletleri reklamlarına rastlanabiliyordu 

(1988, s.7).

Calinescu’nun söyledikleri yalnızca edebiyatta değil sanatta da gördüğümüz bir dö-
nüşümü özetler: Bundan otuz yıl önce birbirinden çok belirgin çizgilerle ayırdığımız ka-
tegoriler “demode” olmuştur. Örneğin Türkiye’de 1980lerde çok yaygınlaşan arabesk mü-
zik, bir alt kültür ürünüydü ve hızla popülerleşmişti. Yüksek kültür buna hemen re�eks 
göstermiş ve bunu bir bozulma, çürüme, yozlaşma olarak değerlendirmişti. Oysa post-
modernizmin Türkiye’de de yaygınlaşmaya başladığı 1990’lı yıllarda arabesk üst kültür 
tarafından da kabul edilmeye ve saygı görmeye başladı. Bu aslında farkında olmadığımız 
ya da bir özne olarak bire bir sorumlusu olmadığımız zihniyet değişimlerinin bir sonu-
cudur. Postmodernizm kendine ait bir kitlesi olan bu alt kültür ürünlerini meşrulaştırdı 
ve yüksek kültürle sentezledi. Türler iç içe geçti, baş döndürücü bir hızla değişen tüketim 
ürünleri sanatta yerini aldı, popüler kültür “modernizmin son tapınağı” müzeye girdi.

Postmodern sanatın neden popüler olduğunu, neden bir moda gibi yayıldığını bulabilir mi-

siniz?

Postmodernizmi edebiyat ve sanatla ilgili bir terim olarak ilk kez kullanan kişi, Ame-
rikalı eleştirmen Ihab Hassan’dır. Hassan 1985’te Paris’te yapılan Karşılaştırmalı Edebiyat 
Kongresinde sunduğu “Postmodern Perspekti�e Çoğulculuk” başlıklı bildirisinde postmo-
dernizmin özelliklerini sıralar ve tanımlar. 

Postmodern edebiyatın özelliklerini Hassan’ın on bir maddelik bu sıralamasını refe-
rans alarak incelemeye ve açıklamaya çalışacağız. 

Bu ilkelere geçmeden önce iki noktayı tekrar hatırlatmak gerekir: 1. Postmodernizm 
Hassan’ın bu konuşmayı yaptığı 1985 yılından sonra çok büyük değişimler geçirmiştir. 
Bu nedenle, onun burada sıraladığı özellikleri anlam açısından geçirdiği değişimlerle ele 
alacağız. 2. Burada sözü edilen özellik, teknik ve yöntemlerin birçoğu modernizmde de 
vardır. Daha önce de söylediğimiz gibi postmodernizmin bu yöntem ve niteliklere yak-
laşımı, bundan yapmak istediği şey ve nihayet bu yöntemlerin kültürel bağlamı farklıdır.

Şimdi Hassan’ın belirlediği bu özellikleri değerlendirelim:
1. Belirsizlik: Bu kavram, bilgiyi ve toplumu etkileyen her türlü belirsizlik, kopukluk, 

yer değiştirmeyi içerir. Heisenberg’in belirsizlik ilkesini, Gödel’in eksiklik teoremi-
ni, Kuhn’un paradigmalarını ve Feyerabend’in bilimsel dadaizmini düşünebiliriz. 
Belirsizlikler	eylemlerimize,	fikirlerimize	ve	yorumlamalarımıza	nüfuz	eder;	dün-
yamızı oluşturur.

Hassan’ın bu maddesi, postmodern düşüncenin ve edebiyatın en ayırıcı özelliklerin-
dendir. Postmodern bir dünyada insan ne kendinden ve üretimlerinden, ne de kendisi 
dışındaki dünyadan emin değildir. “Norm”ları dramatik bir biçimde değişime uğrar çün-
kü “norm”u ve “normal”i oluşturan onaylanma, homojenlik ve uzlaşmanın yerini sürekli 

3



7. Ünite - Postmodernizm 185

farklı kültürlerle iletişim halinde olmaktan, “öteki”nin farklı bakış açılarından haberdar 
olmaktan doğan bir sorgulama alır. Edebiyat belirsiz/tartışmaya sonlar ve çözülmemiş iki-
lemlere yer vererek bu belirsizliği yansıtır. Modernist metinlerdeki (örneğin Joyce, Pound 
ve Eliot’taki) anlaşılmazlığın yerini belirsizlik alır.

2.  Parçalanma (Fragmantasyon): Belirsizliği genellikle parçalanma izler. Postmo-
dernist	yalnızca	parçalar;	sadece	parçalara	güvenir	gibi	görünür.	Yıkmak	istediği	
şey “bütünlük”tür, sosyal, epistemik, hatta şiirsel, ne tür bir sentez olursa olsun 
bütünlüğü yıkmak ister. Montaj, kolaj, kurulmuş veya kesilmiş edebi nesne gibi 
şeylere eğilimi bundandır. Parçalanmışlığa açık oluşu, metinde kenar boşlukları 
bırakışı	da	bu	yüzdendir.	Bu	nedenle	Lyotard	“Bütünselliğe	karşı	savaşalım;	sunul-
mayana	şahitlik	edelim;	farklılıkları	aktive	edelim	ve	adın	şerefini	koruyalım,”	der.

Hassan’ın metinde “kenar boşlukları bırakmak” ifadesi, postmodern yöntem açısından 
önemlidir, çünkü metni sonunda toparlayan, bağlantılandıran, mantıklı bir hale sokan her 
girişim, gerçekte var olmayan bir “düzen” hissi uyandıracaktır. Halbuki postmodern yazar 
böyle bir düzen olmadığını bilir, bu yüzden serbest uçları özellikle bağlamaz. Dolayısıyla, 
farklı unsurların yan yana koyulması ile kolaj, çok tercih edilen bir postmodern yöntemdir.

Postmodern sanatçı, alıntı, kolay, montaj gibi yöntemleri kullanırken hem tür ayrımla-
rını hem de yüksek kültür kitle kültürü ayrımını reddetmiş olur. Parçalı, süreksiz, tutarsız 
gerçeklik metnin yapısına yansır. Ancak modernistlerin tersine bundan acı duymaz, sana-
tı bir tutarlılık arayışı olarak görmez, bu kaotik dünyayı olduğu gibi kabul eder. 

3. Dekanonizasyon /kutsallığını alma: Kelime anlamı olarak “(bir şeyi) kutsal ol-
maktan/kanun olmaktan çıkarma” anlamına gelen dekanonizasyon terimi, artık 
sorgulanmaz bir şekilde kabul edilen doğruların ve bunları telkin eden kurumların 
inanılırlıklarını kaybetmiş olmalarını ifade eder. Hassan, Lyotard’a atı�a bulunarak 
kültürümüzü yöneten anlatılarının – “büyük anlatılar”ın - parçalanmış olduğunu 
söyler. Artık daha önceki çağlarda yaşamış insanlarla karşılaştırıldığında otoriteye 
körü körüne güvenme ihtimalimiz azalmıştır. Yüksek değerler, hakikat, ilerleme ve 
akıl hakkında kendimize anlattığımız kapsayıcı hikayelere giderek daha az insan 
inanmaktadır, çünkü bu gibi hikayeleri yazan yetkililer (kilise, rasyonellik, bilim) 
artık geçerli değildir. Lyotard, Postmodern Durum adlı eserinde, postmodernizmi 
en geniş anlamıyla, “büyük anlatılara inançsızlık” olarak tanımlar. Modernizmden 
postmodernizme geçiş bu büyük anlatıların, yani insanlara yüksek değerleri, bilgi-
yi, gerçeği, inancı telkin eden “büyük öyküler”in sorgulanmasıyla olmuştur.

Lyotard söz konusu büyük anlatıların yerine dil oyunlarının ve heterojenliğini koru-
yan “küçük anlatılar”ın geçmesini savunur. Böylece, “tanrının ölümü”nden “yazarın ölü-
mü” ve “babanın ölümü”ne kadar, otoriteyle alaydan müfredat revizyonuna kadar kül-
türün kutsalları yıkılabilecek, bilginin gizemi kaldırılabilecek, iktidar, arzu ve aldatmaca 
dillerini bozulabilecektir. 

Dekononizasyonun bir diğer etkisi, kültürel eserler ve kopyaları arasındaki değer fark-
lılıklarının ortadan kaldırılmasıdır. Yaşamlarımız görelilik tarafından istila edildikçe, sa-
nat ve yaşamdaki mutlak standartlar konusunda emin olmak zorlaşır ve kitle kültürüyle 
ve yüksek kültürü birbirinden ayıran sınırlar bulanıklaşır.

4. Kendiliksizlik derinliksizlik (self-less-ness, depth-less-ness): Postmodernizm, 
kendini yok etmeyi, ya da bunun tersini, kendini çoğaltmayı, kendini yansıtmayı 
simüle ederek geleneksel benliği terk eder. Eleştirmenler modern edebiyatta “ken-
dini	kaybetme”	olduğunu	kaydederler	(Sypher	1962);	ancak	ilk	olarak	Nietzsche,	
Güç İstenci’nde “özne”nin “yalnızca bir kurgu” olduğunu ilan etmiştir. Postmoder-
nizm özneyi bastırır ve dağıtır, özne kendi yokluğuna bürünür, kendini yoruma 
imkan vermeyen derinliksiz tarzlarda sunar.



Batı Edebiyatında Akımlar II186

 
Bu konuda ayrıntılı bilgi için “Öznenin Ölümü” başlıklı bölüme bakınız.

5. Temsil edilemez olan (the unpresentable): Selefi gibi postmodern sanat da ger-
çekdışı ve simgeseldir. Postmodern edebiyat, özellikle sınırlarını sık sık yoklar, “tü-
kenişini” düşünür, kendini açıkça ifade eden “sessizlik” formlarına sokar. Kendi 
temsil biçimlerine karşı çıkarak sınırlı hale gelir. 

Hassan’ın “sunulamaz olan”dan kastını daha iyi anlayabilmek için postmodernizmin 
en önemli kuramcılarından kuramcılarından Lyotard’ın Postmodern Durum’da bu konuda 
söylediklerine bakalım:

Postmodern modernde sunulamaz olanı sunumun kendisinde ileri süren olacaktır; güzel bi-

çimlerin tesellisini ve elde edilemez olanın kolektif nostaljisini paylaşmayı mümkün kılan bir 

beğeni uzlaşımını reddedecektir; bunlardan zevk almak için değil sunulamayanın güçlü bir 

anlamını veren yeni sunumlamaları araştıracaktr. Postmodern yazar veya sanatçı, felsefecinin 

konumundadır. Yazdığı metin, ürettiği çalışma ilke olarak daha önceden yerleşmiş kurallar 

tarafından yönetilemez; benzer kategorilerin metne ya da çalışmaya uygulanmasıyla belirle-

yici bir yargıya göre yargılanamaz. Bu kural ve kategoriler sanat yapıtının kendisi için aradığı 

kural ve kategorilerdir (1990, s. 97). 

Görüldüğü gibi Lyotard kural uygulanmasını değil kural üretimini destekler. Ona göre 
sunulamayan gerçek, düzanlamlı bilgiden üstündür. Öyleyse sanat eseri kendi formlarını 
sürekli bozuma uğratarak ve yenilerini deneyerek sunulamayanı hissettirir.

Hassan bu beş maddeden sonra postmodernizmin “reddedici/yıkıcı” özelliklerinden 
“yeniden yapıcı” özelliklerine geçildiğini söyler:

6. İroni: Ana bir ilke veya paradigmanın yokluğunda, oynamaya, karşılıklı etkile-
şime, diyaloğa, çoklu iletişime, alegoriye, kendini yansıtmaya, kısaca ironiye dö-
neriz. Alan Wilde ironiyi kendi içinde ayırır: “orta düzey ironi “, “ayırıcı ironi” ve 
“postmodern” veya “askıya alınmış ironi”, “daha çarpıcı çoğulculuk vizyonu, rast-
lantısallık, tesadüfilik ve hatta saçmalık ... “ İroni, perspektivizm ve yansıtıcılık: 
Bunlar ondan sürekli olarak kaçınan bir gerçeği ararken zihnin kaçınılmaz rekre-
asyonlarını ifade eder. 

Belirsizlik, parçalanma, kutsallığını alma (dekanonizasyon), kaçınılmaz olarak ironiye 
yol açar.

7. Melezleme (Hibridizasyon): Melezleme veya türlerin dönüşmüş kopyaları, paro-
di, komik taklit, pastiş. Klişe ve intihal, parodi ve pastiş, pop ve kitsch yeniden 
sunumu zenginleştirir. Bu görüşte, bir şeyin imgesi veya kopyası, modelin kendisi 
kadar meşru ve geçerlidir, hatta onu daha da güçlendirebilir. Bu, süreklilik ve sü-
reksizliğin, yüksek ve alçak kültürün, taklit etmek için değil, geçmişi günümüzde 
genişletmek için karıştığı farklı bir gelenek oluşturur.

Sınırların ortadan kalkması, bütünün parçalanması, yüksek ile alçak arasındaki 
farklılıkların ortadan kaldırılması, postmodern durumun özelliği olarak görülür ve 
hepsi tuhaf melez türlerin ve eserlerin yükselmesine katkıda bulunur. Edebiyat gaze-
tecilikle, belgesel melodramayla birleşir. “Büyük” ve “güzel” olanı belirleyen ve yük-
sek kültürle düşük olanı birbirinden ayrı tutan yasalar/değer sistemleri yürürlükten 
kalkmıştır. 

8.  Karnavallaştırma: Bakhtin’in bu terimi, önceden verilen belirsizlik, parça-
lanma, dekanonizasyon, kendiliksizlik, ironi, melezleme gibi konuları kuvvetle 
benimsemektedir. Ama terim, aynı zamanda postmodernizmin komik veya 
absürdist	 ahlâkını	 da	 taşır.	 Bakhtin’in	 roman	 veya	 karnaval	 dediği	 şey	 -yani	



7. Ünite - Postmodernizm 187

anti-sistem- postmodernizmin kendisi veya en azından yenilenmeyi vaat eden 
radikal ve yıkıcı unsurları anlamına gelir. Çünkü “zamanın gerçek bayramı, 
olma, değiştirme ve yenilenme ziyafeti” olan karnavalda, insan bugün olduğu 
gibi eskiden de , “içten dışa” “ters yüz” ya da “alt üst” etmenin özel mantığını 
keşfeder;	“sayısız	parodi	ve	hiciv,	aşağılama,	küfür,	komik	yüceltme	ve	alçalt-
malar... İkinci bir hayat...”

Bir estetik hareket olarak modernizmin geleneksel değerlere ve ölçülere açtığı savaşın 
bir benzerini postmodernizmin bu yönteminde buluruz. Postmodernizmin komik ve ab-
sürdist	ahlâkı,	sabit	ve	nesnel	bir	değere	bağlanmamaya	dayanır.	İçinde	yaşadığımız	belir-
siz, parçalanmış, kutsalları yıkılmış dünyada postmodern sanatçı, baktığı şeyi “ters yüz” 
ederek “şeylerin diğer görünümlerini”, o zamana kadar saklanmış ya da ikincilleştirilmiş 
yüzlerini göstermeyi hede�er. Roman artık geleneksel değer ölçülerine bağlı değildir, sa-
natçı parodiyi, hicvi, kutsal/yüce görülen bir şeyin aşağılanışını –ya da tam tersini- sun-
makta özgürdür.

9.  Performans, Katılım: Belirsizlik	katılıma	neden	olur;	çünkü	boşluklar	doldurul-
malıdır. Postmodern metin, sözlü ya da sözsüz, performansı davet eder: yazılmak, 
gözden geçirilmek, cevaplanmak, harekete geçirilmek ister. Gerçekten de, postmo-
dern sanatın büyük bir kısmı kendini performans olarak adlandırır ve türleri ihlal 
eder. Performans olarak sanat - ya da sanat teorisi - zamana, ölümüne, izleyiciye ve 
Öteki’ne hassasiyetini beyan eder. 

Hassan bu maddeyle otoritelerin yıkıldığı bir sanat ortamında, sanatçının, yazarın so-
rumluluğu giderek daha az üstlendiğini ve bunu okura devrettiğini söylemek ister. Sanat 
eserinin anlamı bugün yazarın ya da sanatçının kendisinden çok sanatın nasıl algılandı-
ğında	 aranır;	 yani	 okuyucu	 sanat	 eserini	 anlamlandıran,	 tamamlayan	 bir	 unsur	 olarak	
karşımıza çıkar. Oysa eskiden yazarın ne demek istediğini anlayabilmek için yazara yö-
nelme ihtiyacı duyuyorduk. Yazarın yaşamöyküsünü araştırıyor hatta psikanalize yöneli-
yorduk. Oysa postmodernizmde sanatçının romantik geleneğe dayanan özel ve ayrıcalıklı 
konumu ortadan kalkmıştır.

Hassan’ın bu maddesi postmodernler için önemli bir kavram olan “Yazarın ölümü”nü 
akla getirir.

Postmodernizm yazarı metnin tek yaratıcısı ve sorumlusu olmaktan çıkarır. Burada 
Derrida’nın o çok ünlü “Her şey metindir” sözü akla gelir. Metin artık tek bir kişiye ait 
bir şey olmaktan çıkıp, yazarın da içinde çıktığı koşullardan, kurgulardan, anlatılardan, 
kültürden, daha önceki metinlerden gelen bir gerçek algısı ve formların bir sonucudur. 
Metnin anlamı ise okuyucudadır. Yazarın metnin anlamı üzerinde bir kontrolü yoktur. 

Postmodern yazar bu yüzden -örneğin bir Joyce gibi- bir başka metinden “alıntı” yap-
maz, onu metinle bütünleştirir. Bir şeyin kaynağı belirtilerek ve bütünlüğü korunarak, 
metne dışarıdan geldiği belli edilerek (örneğin tırmak içinde) alıntılanabilmesi için, alın-
tılanan metin kişiye özgü, kişiye ait ve benzersiz olmalıdır. Postmodernlerin ne kişiyi, ne 
kişisel üslûbu ne de bütüncül bir metin anlayışını kabul ettiklerini artık biliyoruz. Tek 
başına ve özerk bir birey yoktur, buna bağlı olarak kişisel üretim yoktur, öznenin kendisi 
gibi üretimleri de “bağlamsal”dır. 

10. İnşa etme (constructionism): Postmodernizm radikal biçimde kinayeci, mecazi ve 
gerçekçilik karşıtı olduğundan - Nietzsche “düşünülebilen şey kesinlikle bir kurgu 
olmalı” diye düşünür- gerçeği Kant-sonrası, aslında Nietzsche sonrası “kurgular”da 
gerçeği inşa eder. Bilim adamları, sezgisel kurgular konusunda Batı’nın son realist-
leri olan pek çok hümanistten daha rahat görünürler. Bu tür etkili kurgular zihnin 
doğada ve kültürde artan müdahalesini ifade eder, bilimde ve sanatta, sosyal ilişki-
lerde ve yüksek teknolojilerde görülen “yeni gnostizmin” bir yönünü. Postmoder-



Batı Edebiyatında Akımlar II188

nizm “tek bir doğru” ve “sabit ve kurulu bir dünya”dan “doğrunun çeşitli ve hatta 
birbiriyle çelişen versiyonları” ve “yapılan dünyalar”a yönelik hareketini sürdürür.

Hassan’ın burada sözünü ettiği inşacılık, yapma, gerçeği kurma, yorumlama anlamın-
dadır. Nietzsche’nin deyişiyle düşünülenilen her şey kurgu olduğuna göre gerçek kurgu 
aracılığıyla inşa edilir. Zihin doğayı ve kültürü yapan, etkileyen bir şeydir, nesnel değil öz-
nel bir doğa ve kültür algısı söz konusudur. Postmodern sanatçı verili bir doğa algısından 
yola çıkmaz onu kendisi kurgular.

11. İçkinlik (Her yerde bulunma): Bu kavram, zihnin, kendini semboller aracılığıyla 
genelleştirme kapasitesinin giderek artmasına işaret eder. Şimdi her yerde sorunlu 
yayılmalar,	dağılımlar	ve	yaygınlaştırmaya	tanık	oluyoruz;	yeni	medya	ve	teknolo-
jiler aracılığıyla duyularımızın genişlediğini görüyoruz. Diller, evreni -kuvarslar-
dan kuarklara ve tersine, bilinçaltından uzaydaki karadeliklere- yeniden yapılandı-
rıyor. Evreni kendi yapım işaretlerine dönüştürerek, doğayı kültüre ve kültürü de 
içkin bir göstergebilimsel sisteme dönüştürüyor (Hassan, 1988).

Dikkat edilecek olursa, Hassan’ın on bir maddede topladığı bu özellikler birbirinden 
ayrılamaz ölçüde iç içe geçmiş, birbirinin aynı anda nedeni ve sonucu olan özelliklerdir. 
Örneğin belirsizlik parçalanmaya, parçalanma tür ve yüksek kültür-kitle kültürü ayrımı-
nın reddine, bu ayrımların ortadan kalkması parçalanmaya ve belirsizliğe bağlanır. Bütün 
bu özellikler bizi yenilikçi, çoğulcu, esnek bir edebiyata götürür.

Postmodernizmin	felsefî	temellerini	ortaya	koyduktan	ve	Hassan’ın	sıraladığı	özellik-
leri gördükten sonra postmodern edebiyatın o günden bugüne büründüğü nitelikleri ve 
getirdiklerini genel ilkeler etrafında özetleyelim. 

Postmodern edebiyatta,
•	 Çoğulculuk	esastır:	Sanat eseri de tıpkı dünyanın ve öznenin kendisi gibi geçici, 

süreksiz, bulanık, muğlak, çoğulcu, belirsiz, parçalanmış, kaotik ve eklektiktir.
 Modernizmin temeli olan nesnel bilgi ve onu edinen akıl sahibi insanı merkezine 

alan dünya görüşü yıkılmıştır. Nesnel bilgi yoktur. Onu algılayan stabil, özerk, ev-
rensel bir insan da yoktur. Bilgi ve özne karşılıklı etkileşim halindedirler, öyleyse 
gerçek de değişken, geçici, süreksiz ve çoğuldur. Postmodern edebiyatta eserin ya-
pısı bunları yansıtır.

•	 Kurgu	tutarsızlaşır	ve	boşluklar	içerir: Postmodern edebiyat okurla eser, okurla ya-
zar arasındaki klasik ilişkiyi değiştirir. Yukarıdaki “performans/katılım” maddesinde 
dikkat çekildiği gibi postmodern eser boşluklar barındırır ve bunu özellikle yapar. Bu 
boşlukları doldurma işi okura aittir. Klasik ya da modern eser okura öyle ya da böyle 
tutarlı bir kurgu sunar, bir öykü anlatır ve onu geliştirir. Bu nedenle okur karşısında 
tutarlı bir kurgu görme beklentisi içindedir. Postmodern eser okurun bu beklentisini 
kırar: kurgusal açıdan parçalı, dağınık, belirsiz, rastlantısal ve görelidir. 

•		 Tür	ayrımları	ortadan	kalkar:	Estetik modernizm türleri birbirine yaklaştırmıştı, 
şiir düzyazıdan düzyazı da şiirden yararlanarak birbirine yaklaşmıştı. Ancak post-
modernizmle birlikte hem kategori hem de algı bakımından daha uzak türler bir-
birine karışmaya başlar. Daha alt bir kültür düzeyiyle özdeşleştirilen popüler türler 
anaakım olmaya başlar. Çünkü artık yüksek kültür-kitle kültürü ayrımı ortadan 
kalkmıştır. Bütün bu türler kendi aralarında ödünçlemeler yaparlar. Kolaj, montaj, 
metinlerarasılık, parodi yaygınlaşır. Polisiye, bilimkurgu, fantezi roman gibi türler 
yükselir. 

•		 Yazar ölmüştür: Bu doğrudan doğruya özerk birey tasarımının ölümüne bağlanır. 
Diğerlerinden bu şekilde ayrılan bir birey olmadığı gibi böyle bir yazar da olamaz. 
Modernist özne doğayı akılla kontrol edebileceğini düşündüğü için kibirlidir. Ken-

(Yok edilmiş geçmişten kalan) 
parçalarla oynamak. Postmodern 
budur. (Baudrillard, akt. Gane, 
1991, s.52)

Türk edebiyatında geçmişte 
Kemal Tahir polisiye türündeki, 
Refik Halit de fantezi türündeki 
romanlarını başka isimlerle 
imzalamışlardır. Bu türlerin 
saygı gören türler olarak yeniden 
doğuşu 1990’lı yıllarda olur. 



7. Ünite - Postmodernizm 189

dini önemser, bireycidir, fikirleri önemlidir. Aktivisttir, evrensel gerçekler peşinde 
koşar. Postmodernizmin etkileşimsel öznesi bu iddialardan uzaktır. Bu iddiayı gü-
lünç ve abartılı bulur, bunun parodisini yapar.

 Postmodernizm yazarı metnin tek yaratıcısı ve sorumlusu olmaktan çıkarır. Metin 
artık tek bir kişiye ait bir şey olmaktan çıkıp, yazarın da içinde çıktığı koşullardan, 
kurgulardan, anlatılardan, kültürden, daha önceki metinlerden gelen bir gerçek al-
gısı ve formların bir sonucudur. Metnin anlamı ise okuyucudadır. Yazarın metnin 
anlamı üzerinde bir kontrolü yoktur. 

 Niall Lucy, Postmodern Edebiyat Kuramı adlı eserinde edebiyatın nasıl üretildiği ko-
nusunda iki düşünce biçimi olduğunu varsayar: ilki edebi üretimin yazarlarca ger-
çekleştirilmesi, ikincisi yazarların kendi denetimleri dışındaki güçler tarafından üre-
tildiğini düşünmektir. Bunlardan ilkinin liberal hümanist edebiyat üretimi kuramı 
olarak adlandırılırken ikincisi postmodern edebiyat kuramının gelişimine yol açar. 
İkinci yaklaşım ilkine göre devrimcidir çünkü edebi metnin, yazarın niyetlerinin, iç 
dünyasının ve dilbilimsel ustalığının bir ifadesi olduğu görüşünü reddeder. Yazarlar 
da edebiyat kadar (edebiyat gibi) edebiyat tarafından üretilmiş öznelerdir (2003, s.20).

•	 Anlam tasarlanamaz: Anlam yazarın kontrolünde değildir, çünkü dil konuşanın 
kontrolünde değildir. Dil ile anlam arasında doğrudan ve nesnel bir ilişki yoktur. 
Lucy’nin belirttiği gibi dilbilimsel anlam, dili kullanan herhangi birinin niyetleri 
tarafından kontrol edilemeyeceği gibi, hiçbir türden anlam da akılcılıkla kontrol 
edilemez.	En	az	dil	kadar	akıl	da	sürçmeye	meyillidir;	elbette	dil	ve	bilinçdışının	
aşırı güçlerinin dışavurumu da en çok edebiyat ve rüyalarda belirgindir. Bir rüya 
metnindeki	 herhangi	 bir	 gösteren	 pek	 çok	 olası	 gösterilene	 sahiptir;	 bunlardan	
hiçbirinin de standart olması gerekmez. Terry Eagleton, rüyada görülen bir at ör-
neğini verir: Bunun ne anlama geldiğini kesin olarak bilemeyiz çünkü bilinçdışı, 
gösterenlerin sürekli bir hareketi ve etkinliğidir ve bu gösterenlerin gösterilenleri 
genellikle bastırılmış olduklarından ne olduklarını bilemeyiz (Eagleton, akt Lucy, 
2003, s.52). Aynı şekilde edebi yapıt da yazarın niyetlerine dayandırılamaz, çünkü 
kesinlikle dil bir kişinin bilinçli anlam-söyleme eylemi tarafından yönlendirileme-
yecek olan gösterenlerin sürekli hareketi ve etkinliğinden ibarettir.

•	 Üstkurmaca (metafiction) egemendir: Bir kurgunun postmodern olmasının asıl 
gerekçesi yazarının, okuyucunun ikinci bir dünyanın kesintisiz illüzyonuna sahip 
olmasına izin vermemesidir. Postmodern yazar, edebi kurmacanın gerçek dünyaya 
bir ayna ya da bir pencere olmadığını, geçici olarak ‘gerçek’ insanların ‘gerçek’ olay-
larla meşgul olduğuna inanmalarına neden olan bir üretim olduğunu hatırlatmak 
ister. Dahası, bu tür öyküler, günlük yaşamın ve hayatımızın, tüm rastlantısallığı ve 
kaosu ile yalnızca öykülere duyulan beğeni ve inançla tutarlılık ve anlam kazandı-
ğını ima eder ve elbette bu yanılsamayı büyük bir iştahla dağıtır.

 Üstkurmaca anlatının kurmacalığını vurgulayan teknikler bütünüdür. Daha çok 
romanda görülür. Okura anlatının kurmaca olduğunu sürekli hatırlatan, yani bir 
gerçeği simüle etmeye çalışmayan (çünkü artık bildiğimiz gibi öyle bir gerçeğe 
inanmayan) bir eser vardır karşımızda. 

Birkaç farklı yolla yapılır:
1. Romanın yazılış öyküsünün romanlaştırılması: Öykünün okur eşliğinde ve onun 

gözü önünde yazılması.
2. Anlatıcının kurmaca olduğunun bilincinde olması: Bu yöntemde anlatıcı kendisi-

nin kurmaca bir karakter olduğunun farkındadır. 
3.  Roman içinde roman, kurmaca içerisinde kurmaca: Bu yöntemle yazar romanın içe-

risinde birden fazla kurmacaya yer verir. Asıl öykünün içinde başka öyküler anlatılır.



Batı Edebiyatında Akımlar II190

4.  Romandaki bir karakterin roman/öykü yazması. 
5.  Olayların düz ve ilerlemeci bir çizgide gelişmemesi, eş zamanlı çoğul anlatımlı ya da 

geriye dönüşlerle anlatılması. Bazı durumlarda yazarın bunu yaparken okurla konuş-
ması ya da olayların gelişme biçimi ya da olasılıkları hakkında yorumlar yapması.

•	 Parodi	ve	pastiş	yaygındır:	Modernist yazarın sadece kendisine ait, başkalarından 
kolayca ayrılabilen, parmakizi gibi kişisel ve benzersiz bir üslubu vardı. Modernizm-
de özne/birey çok güçlü ve merkezi bir konumdadır. Bu güçlü benlik sanat eserine 
yansır, sanat eseri sanatçının imzasıdır. Modernist yazarlarda “Baudlaireien üslup”tan 
bahsedilir örneğin, ya da “ka�aesk atmosfer”den. Bu sanatçıların eserlerini diğerle-
rinden ayıran nitelikler vardır. Modernist bireyin ölümüyle birlikte sanatçı da üslup 
da kişisellik de ayırıcılık da eski önemini kaybeder. Ayrıca artık kopya ile gerçek ara-
sındaki mesafe ortadan kalkmıştır, gerçek de kopya olmuştur (bkz. Simülakra).

 Postmodern yazar modernistlerin bu ayırt edilebilir üslubu ve belirgin üslup özel-
liklerini kullanarak o eserlerin parodisini ve pastişini yaparlar. Örneğin Ka�a’nın 
ayırıcı üslup özelliklerini yeniden üretirler. Ancak burada Ka�a’nınkinden çok 
farklı bir kültürel bağlam vardır. Ka�a’nın sistem karşısında duyduğu azabı ya da 
birey olarak isyanını duymaz postmodern sanatçı. O üslup özelliklerini gerçeklik 
duygusunun yitirilişine bağlı olarak bir kayıtsızlık içinde, geçmişteki konumunu 
da sarsmaya ve gülünç hale getirmeye yönelik olarak bunu yapar. Modernistlerin 
hakaret sayacağı şekilde ticari ve popüler olabilirler. Modernist sanatçı ö�eli ve 
yıkıcıydı, gelenekselle savaş halindeydi, onu yıkmaya kararlıydı ve davasına ina-
nıyordu. Postmodernizmin yıkıcılığı ise inançsızlıktan, deyim yerindeyse bir tür 
nihilizmden gelir. Bu durum roman kişilerinin kuruluşuna da yansımıştır. Kaybol-
muş, makineleşmiş özneler resmedilir.

•	 Biçim	denemeleri	yapılır: Postmodern sanatçı verili olan kurallardan hareket et-
mez, kendini bir forma hapsetmez, dille, göstergelerle, bağlarla/bağlantılarla oy-
nar;	arayışlar	ve	denemelerle	yeni	formlar	keşfeder.	

POSTMODERNİZMİN TEMSİLCİLERİ

Filozo�ar
Friedrich Nietzsche(1844-1900): Alman şair ve düşünür. Bazı eserleri: Böyle Buyurdu 
Zerdüşt, Ahlakın Soykütüğü Üzerine, Tragedyanın Doğuşu.

Michel Foucault (1926-1984): Fransız filozof ve kuramcı. Bazı eserleri: Bilginin Arke-
olojisi, Hapishanenin Doğuşu, Cinselliğin Tarihi.

Jacques Derrida (1930- 2004): Fransız filozof, edebiyat eleştirmeni ve kuramcı. Postya-
pısalcı felsefenin kurucu öncülerinden biri olan Derrida, geliştirdiği kuramlar edebiyat eleş-
tirisinden sosyolojiye, kimlik sorunundan felsefeye kadar düşünsel alanlarda etkili olmuştur. 
Bazı eserleri: Gramotoloji Üzerine, Yayılım, Felsefenin Kıyıları, Felsefe Hakkı Üzerine. 

Jean François Lyotard (1924-1998): Fransız filozof, edebiyat teorisyeni, postmoder-
nizmin ve postmodern felsefenin öncülerinden çağdaş Fransız düşünürü. 1979 tarihli ese-
ri Postmodern Durum ile postmodernizmin ilk kuramcılarından olmuştur. Modernitenin 
geçerliliği üzerine kuşkuların izlerini sürmüş ve bu süreci anlamlandırmaya çalışmıştır. 
Eserleri: Meşruluk Üzerine Notlar, Postmodern Durum. 

Jean Baudrillard(1929-2007): Fransız düşünür, sosyolog, kuramcı. Medya teorisi, 
postyapısalcı felsefe ve postmodernizme temel olmuş çalışmalarıyla ünlenmiştir. Bazı 
eserleri: Simülakrlar ve Simülasyon, Kötülüğün Şe�a�ığı, Amerika, Üretimin Aynası, Sessiz 
Yığınların Gölgesinde Toplumsalın Sonu.

Jacques Derrida 
(1930- 2004).

Kaynak: s-usih.org

Paul Auster (1947-…).

Kaynak: llcdn.listelist.com 



7. Ünite - Postmodernizm 191

Edebiyatçılar
Paul Auster (1947-…): Amerikalı roman yazarı, şair ve senarist. Bazı eserleri: New York 
Üçlemesi, Yalnızlığın Keşfi, Yanılsamalar Kitabı, Kırmızı De�er, Leviathan, Kehanet Gecesi, 
Duman.

Samuel Beckett (1906-1989): İrlandalı yazar, eleştirmen ve şair. Bazı eserleri: Godot’yu 
Beklerken, Soluk, Krapp’ın Son Bandı, Ben Değil, Sıradan Kadınlar Düşü, Murphy.

Umberto Eco (1932-2016): İtalyan yazar, bilimadamı, eleştirmen ve düşünür. Bazı 
eserleri: Gülün Adı, Foucault Sarkacı, Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti, Ortaçağı Düşle-
mek, Sıfır Sayı.

Italo Calvino (1923-1985): İtalyan yazar ve romancı. Bazı Eserleri: Bir Kış Gecesi Eğer 
Bir Yolcu, Görünmez Kentler, İkiye Bölünen Vikont, Varolmayan Şövalye, Ağaca Tüneyen 
Baron.

Kathy Acker (1947-1997): Amerikalı yazar, oyun yazarı. Bazı eserleri: Duygusuzluk 
İmparatorluğu, Kendim Hakkımda Konuşmak İstiyorum, Kadın Doktor, Benim Adım O. 

Don DeLillo (1936-…): İtalyan kökenli Amerikalı yazar. Bazı eserleri: White Noise, 
Underworld, Running Dog, Americana. 

Jerzy Kosinski (1933-1991): Polonya asıllı Amerikalı yazar. Bazı eserleri: Boyalı Kuş, 
Bir Yerde, Şeytan Ağacı, Boşluk, Çelik Bilye.

�omas Pynchon (1937-…): Amerikalı yazar. Eserlerinde kara mizahla düş dünyasını 
birleştirerek insanın yabancılaşmasını anlatmıştır. Bazı eserleri: V. , Yerçekiminin Gökku-
şağı, 49 Numaralı Parçanın Nidası, Mason ve Dixon.

Chuck Palahniuk (1962- …): Amerikalı yazar. Bazı eserleri: Dövüş Kulübü, Gösteri 
Peygamberi, Tıkanma, Günce, Ölüm Pornosu.

Orhan Pamuk (1952-…): 2006’da Nobel Edebiyat Ödülü’nü alan ilk Türk yazar. Time 
dergisi tarafından dünyanın en önemli 100 kişisisinden biri seçilmiştir. Bazı eserleri: Cev-
det Bey ve Oğulları, Kara Kitap, Yeni Hayat, Benim Adım Kırmızı, Kar, Masumiyet Müzesi.

Yönetmenler
Ridley Scott (1937-…): Üç kez Oscar ödüllerine aday gösterilmiş İngiliz yönetmen ve 
yapımcı. Tüm zamanların en büyük bilim-kurgu filmi olarak kabul edilen Bıçak Sırtı fil-
minin yönetmenliğini yapmıştır. Bazı filmleri: Alien, Amerikan Gansteri, Gladyatör, Han-
nibal, �elma ve Louise, Cennetin Krallığı.

Quentin Tarantino (1963-…): Amerikalı film yönetmeni, oyuncu ve iki Oscar ödüllü 
senarist. Bazı filmleri: Ucuz Roman, Kill Bill, Günah Şehri, Zincirsiz, Rezervuar Köpekleri.

David Lynch (1946-…): Amerikalı yönetmen ve ressam. Filmlerinde işlediği temalar, 
anlatım tekniği ve rüya/kabus sekanslarını kullanması bilinçdışı yönetmeni olarak tanım-
lanmasına neden olmuş ve genellikleri filmleri psikanalitik yaklaşımla incelenmiştir. Bazı 
filmleri: Mulholland Çıkmazı, Mavi Kadife, Silici Kafa, Fil Adam, İkiz Tepeler.

Wim Wenders (1945-…): Alman yönetmen, oyun yazarı ve yapımcı. Bazı filmleri: 
Berlin Üzerindeki Gökyüzü, Bulutların Ötesinde, Paris Teksas, Pina.

David Fincher (1962-…): Amerikalı yönetmen. Bazı filmleri: Dövüş Kulübü, Ejderha 
Dövmeli Kız, Kayıp Kız, Bejamin Button’un Tuhaf Hikayesi.

Jean-Luc Godard (1930-…): Fransız ve İsviçreli yönetmen ve eleştirmen. Fransız yeni 
dalga akımının en önemli temsilcilerindendir. Bazı filmleri: Serseri Aşıklar, Alphaville, Ha-
yatını Yaşamak.

Sam Mendes (1965-…): İngiliz sinema ve tiyatro yönetmeni. Bazı filmleri: Amerikan 
Güzeli, Azap Yolu.

Samuel Beckett (1906-
1989).

Kaynak: www.
biography.com

İtalo Calvino 
(1923-1985).

Kaynak: upload.
wikimedia.org

İtalo Calvino, Bir Kış 
Gecesi Eğer Bir Yolcu 
(Se una notte d’inverno 
un viaggiatore) 
1.Basım Kapağı.

Kaynak:upload.
wikimedia.org

Ucuz Roman (Pulp 
Fiction) 1994.

Kaynak: tr.wikipedia.org 



Batı Edebiyatında Akımlar II192

Ressamlar
Andy Warhol (1928-1987): Pop-art akımının en önemli temsilcilerinden olan Amerikalı 
ressam, film yapımcısı ve yayıncısı. Bazı eserleri: Marilynler, Double Elvis, Campbell’in 
Çorba Konserveleri.

Je� Koons (1925-…): Amerikalı heykeltraş ve ressam. Sıradan nesnelerin reprodüksi-
yonlarını üretmekle tanınır. Bazı eserleri: Balon Çiçek, Lale, Yavru Köpek.

Sigmar Polke (1941-2010): Alman ressam ve fotoğrafçı. Çalışmaları postmodern re-
alizm içinde görülür. 42.Venedik Bienali’nde ressamlar için önemli olan Goldener Löwe 
Ödülü’nü almıştır. Bazı eserleri: İki Palmiye, Kamp.

Robert Rauschenberg (1925-2008): Amerikan ressam, heykeltıraş, fotoğraf-
çı, baskıcı ve performans sanatçısıdır. Bazı eserleri: Monogram, Kanyon, Retro-
active.

Müzisyenler
John Cage (1912-1992): Amerikalı besteci, filozof ve yazar. Seslerin kurallı bir şekilde 
örgütlenmesine karşı olan sanatçı modern müziğin kural koyucu yapısına meydan okur. 
Herhangi bir sesin müzik meydana getirebileceği düşüncesinden hareketle 1952 yılında 
bestelediği üç bölümden oluşan 4’33 isimli müzik yapıtı çevreden alınan seslerle oluştu-
rulmuştur. Bazı eserleri: 4’33, 0’00, Six Melodies.

Igor Fyodorovich Stravinsky (1882-1971): Rus kökenli Amerika ve Fransa vatanda-
şı olan besteci, piyanist ve orkestra şefi. 20. Yüzyıl müziğinin en önemli bestecilerinden 
biri olarak kabul edilir. 1913 yılında tamamladığı Bahar Ayini isimli eseri armonik yapı-
sı, asimetrik ve değişken ritmik yapısıyla müziğe marjinal ve yıkıcı yenilikler getirmiştir. 
Vurmalı çalgıları şiddetli ritim teknikleri kullanması ve coşkusu ile Postmodernist müzi-
ğin habercisi olarak görülür. Bazı eserleri: Bahar Ayini, Pulcinella, Abanoz Konçertosu, Üç 
Bölümlü Senfoni.

Serseri Aşıklar (A Bout 
de Sou�e) 1960.

Kaynak: tr.wikipedia.
org

Sigmar Polke, Kamp 
(Camp), 1982.

Kaynak: 
pzartfulthinking.org 

Resim 7.7

Eight Elvises (Sekiz 
Elvis), Andy Warhol, 
1963.

Kaynak: learnodo-
newtonic.com



7. Ünite - Postmodernizm 193

Özet

  Modernizm ve postmodernizm kavramlarını açıklamak

Modernizm, Descartes’la başlayan modern felsefe ge-

leneği;	nesnel	bilgi	ve	bilen/akıl	sahibi	öznenin	hakim	
olduğu felsefedir. Modernite Foucault’nun tanımıy-

la, geleneğin sorgulanması veya reddinin, bireycilik, 

özgürlük	 ve	 resmi	 eşitliğe	 verilen	 önceliğin;	 sosyal,	
bilimsel ve teknolojik ilerlemeye ve insanların mü-

kemmelleşmesine	 olan	 inancın;	 rasyonelleştirme	 ve	
profesyonelleşmenin;	 feodalizmden	 kapitalizme	 ve	
piyasa	ekonomisine	yönelik	bir	hareketin;	 sanayileş-
me,	 kentleşme	ve	 sekülerleşme;	ulus	devlet	 ve	 onun	
kurucu kurumlarının ve gözetim biçimlerinin dam-

gasını vurduğu bir dönemdir. 1960larda modernite-

nin çöküşüyle birlikte postmodernite başlar. Felsefi 

düşüncede postmodernizm temelde felsefenin baş-

langıcından beri ön plana çıkartılan logos merkezci 

düşünceye itiraz eder. Batı dillerinde “post-” “son-

rası” anlamı veren bir ön ektir, yani postmoderniz-

min kelime anlamı “modernizm sonrası” dır. Ancak 

postmodernizmin modernizmle ilişkisi bundan çok 

daha karmaşıktır. Kimi zaman modernizmin tükeni-

şinden sonra doğan yeni bir felsefe, kimi zaman ona 

itiraz eden bir yapı (anti-modernizm) olarak karşı-

mıza çıkar. Postmodernizm Descartes’ın kartezyen 

özne anlayışına, Kant’ın evrensel ve aydınlanmacı akıl 

düşüncesine, Hegel’in “rasyonel olan gerçektir, gerçek 

olan rasyoneldir” ilkesine karşı çıkar ve zihinden ba-

ğımsız bir nesnel gerçeğin varlığını reddeder. Böylece 

postmodernizm felsefenin üzerine oturduğu “büyük 

anlatılar”ı reddeder ve gerçeğin kurgu olduğunu iddia 

eder. Mimariden müziğe, resimden edebiyata, sosyo-

lojiden psikanalize uzanan pek çok alanı dönüştürür 

ve yeniden tanımlar.

Postmodern edebiyatın özelliklerini ve temel 

kavramlarını açıklamak

Postmodernizm nesnel bilgiyi, onu bilen akıl sahibi 

özneyi	 reddeder;	 en	 geniş	 anlamıyla,	 “büyük	 anlatı-
lara inançsızlık”tır. Modernizmden postmoderniz-

me geçiş bu büyük anlatıların, yani insanlara yüksek 

değerleri, bilgiyi, gerçeği, inancı telkin eden “büyük 

öyküler”in sorgulanmasıyla olmuştur. Postmodern 

edebiyat da nesnelliği, tek merkezliliği, modernizmin 

sarsılmaz bireyciliğini ve bireysel üslubu, bütüncül-

lüğü,	yüksek	kültür-kitle	kültürü	ayrımını	 reddeder;	
bunu yapısına yansıtır. Taklit ettiği bir gerçek yoktur, 

taklit ve gerçek aynı şeye dönüşmüştür, gerçek artık 

gerçekdışıdır, her şey kopyadır. Geleneksel sanatın 

değerler sistemi böylece yıkılmıştır çünkü orijinallik 

yoktur. Yaşadığımız çağda yapılabilecek en iyi şey an-

lamı reddetmektir. Postmodern edebiyat çoğulcudur, 

eserlerde de türler arası geçişlilik vardır, gerçekliğin 

yitirilişinin bir yansıması olarak kurmaca, kurmaca 

olduğunu yansıtır. Bütünlüklü ve tutarlı olmaya ça-

lışmaz, parodi, pastiş, kolaj, montaj, metinlerarasılık 

belli başlı teknikleridir.

  Postmodernizmin temsilcilerini ve eserlerini sıralamak

Postmodernizmin kuramcıları (ya da kuramlarıyla 

postmodernizme yol açmış olanlar) arasında Derrida, 

Lyotard, Baudrillard, Foucault gibi isimler sayılabilir. 

Edebiyat alanında ise Gülün Adı, Foucault Sarkacı 

gibi eserleriyle tanıdığımız Umberto Eco, New York 

Üçlemesi’nin yazarı Paul Auster, postmodern roma-

nın hemen bütün özelliklerini göster Bir Kış Gecesi 

Eğer Bir Yolcu adlı eseriyle Italo Calvino, Dövüş Ku-

lübü adlı romanının filme çekilmesiyle dünyaca üne 

kavuşan Chuck Palahniuk, Kara Kitap, Beyaz Kale, 

Benim Adım Kırmızı gibi romanlarıyla tanıdığımız 

Nobel ödüllü Türk yazar Orhan Pamuk önemli tem-

silcilerdir.

 Sinemada Godard, Lynch, Tarantino, resimde pop-

art’ın önemli ismi Andy Warhol, müzikte John Cage 

önemli postmodern sanatçılardır.

1

3

2



Batı Edebiyatında Akımlar II194

Kendimizi Sınayalım
1. Postmodern	bir	anlatıda,	yazar	çeşitli	yollarla	hikâyesinin	
kurgu	olduğunu	hatırlatabilir	ve	ya	da	hikâyenin	yazılma	sü-

recini	hikâyeleştirebilir.	Buna	ne	ad	verilir?
a. Çoğul gerçeklik

b. Anlatı evreni

c. Üstkurmaca

d. Yabancılaştırma

e. Anlatıcı konumu

2. Aşağıdakilerden hangisi postmodern romanın bir özelli-

ği olamaz?

a. Çoklu bakış açısını kullanımı

b. Parodi, kolaj ve pastişe yer verilmesi 

c. Kurguda boşlukların olması

d. Kurmacanın kurmaca olduğunu bilmesi

e. Üslup ve kurguda bütüncüllük

3. Postmodernizmin düşünsel zeminini aşağıdakilerden 

hangisi en iyi tarif eder?

a. Metafizik, sezgicilik, bilinemezcilik eğilimi

b. Modernizmin gelenekseli yok etmesine yönelik tepki

c. Modernizmin değerlerine yönelik kuşkuculuk ve 

eleştiri

d. Evrensel kültür yerine yerel kültürün ön plana çıka-

rılması

e. Geleneksel ideolojilere ve değerlere karşıtlık

4. Postmodernizmin ortaya çıkışında aşağıdakilerden han-

gisi etkili değildir?

a. Sömürgelerin bağımsızlığını kazanması

b. Kadın hareketinin güçlenmesi

c. Tüketim kültürünün değişmesi

d. Üretim modellerinin değişmesi

e. Sosyal sını�arın ortadan kalkması

5. Postmodernizmin gerçeklik anlayışı aşağıdakilerden 

hangisidir?

a. Tek ve değişmez bir evrensel gerçek yoktur.

b. Gerçek akılla değil sezgiyle kavranabilir.

c. Gerçek, deney ve gözlemle kavranabilir.

d. Gerçek bilimle kanıtlanmadığı sürece metafiziktir.

e. Gerçek ancak din aracılığıyla kavranabilir.

6. Gerçek ile kopya olanın ilişkisi bakımından Baudrillard’ın 

simülakra kavramına postmodern edebiyatta karşılık gelebi-

lecek teknik aşağıdakilerden hangisidir?

a. Parodi

b. Pastiş

c. Kolaj

d Çoklu anlatım

e. Melezleme

7. Aşağıdakilerden hangisi Lyotard’ın “büyük anlatı tanımı-

na uyar?

a. Kadın hareketinin gelişmesi

b. Aklın bilgi edinme yollarından sadece biri olması

c. Azınlık haklarının tanınması

d. Demokrasinin en iyi yönetim şekli olması

e. Gerçekliğin tek merkezli olmaktan çıkması

8. Postmodernizmin araç ve yöntemlerini estetik moder-

nizminkilerden ayıran en önemli özellik aşağıdakilerden 

hangisidir?

a. Başka bir kültürel bağlamda kullanılmaları

b. Kırılma ve süreksizliğin başlaması

c. Kronolojik zamanın bozulması

d. Kurmacanın oluşumunun öykülenmesi

e. Belirsizlik ve düzen karşıtlığı

9. Toplumun heterojenleşmesi ve demokratikleşmesi ile 

nesnel gerçeklik algısının değişmesi postmodern romanda 

………….. kullanımına yol açmıştır.

Boşluklara aşağıdakilerden hangisi gelmelidir?

a. Metinlerarasılığın

b. Çoklu bakış açısının

c. Makineleşmiş karakterlerin

d. Popüler biyografinin

e. Tarihselciliğin

10. Postmodernizmde metnin anlamını belirleyen ……….

Boşluklara aşağıdakilerden hangisi gelmelidir?

a. Yazardır.

b. Metindir.

c. Bağlamdır.

d. Okurdur.

e. Akımdır.



7. Ünite - Postmodernizm 195

Yaşamın İçinden

(Jean Baudrillard’la bir söyleşiden)

(…)Soru-(Toplumsal)’Okuma Kodları’nın değiştirilmesi-

ne büyük önem veriyor ve ‘yeni okuma kodları getirmek 

gerekir’ diyerek New York’taki Porto Rico’luların ve Zenci-

lerin hareketlerini örnek olarak veriyorsunuz. Bu konuda 

neler söyleyebilirsiniz?

Jean BAUDRILLARD- O sıralarda (1976) koddan bu şekilde 

söz ettiğim bir gerçek. Ancak bugün aynı şeyleri söyleyebilir 

miyim bilmiyorum. Üstelik bu konu semiyologların alanı için-

de bulunuyor. Eğer var olan koda egemen değilsek yenisini 

bulmak gerektiğine inanıyorum. Eğer kod terimini bırakmak 

gerekiyorsa belki de çok eskidiği içindir… Belki de yeni oyun 

kuralları bulmak gerekiyor… Kod sözcüğü aynı zamanda semi-

yolojik okuma ve çözmeye doğrudan bağlıdır. Hangi kod olursa 

olsun aynı düşünce geçerlidir. Çünkü kodlaştırmayla sınırlan-

dırmalar, belirlemeler olduğunu sanıyorum. Ancak bir yerde 

sistemleştirme zorunluluğu var aksi takdirde kod diye bir şey-

den söz edemeyiz. Bir kez daha yineleyeyim, beni şu anda ilgi-

lendiren şey kodların neden çoğullaştırılmayacağı sorusu ki, bu 

da 1970’li yılların ideolojik konumundan kaynaklanmaktadır: 

düşüncelerin çoğullaştırılması, şeylerin merkezlerinin kaydırıl-

ması, vs. Bütün bunlar iyi, güzel ancak ben bu çoğullaştırmanın 

şeylerin merkezini parçalayıp dağıtabileceğinden pek o kadar 

emin değilim. Çünkü o zaman alt-kodlar, alt-kültürlerden baş-

ka bir şey yoktur. Beni ilgiliendiren şey.. ancak.. bu.. belki de bir 

ütopya, her türlü simgesel düzene boyun eğmeyen her şeydir. 

Benim simgesel olarak nitelendirdiğim şey biraz da budur. Her 

türlü koda boyun eğmeyen şeydir bu. Ancak simgesellik üstüne 

o kadar çok şey söylendi ki, artık o günkü simgesellik bugün 

aynı anlamı taşımıyor. Çünkü önce dilbilimsel ve daha sonra 

Lacan’cı bir terim oldu. Benim için ise ayrımlayıcı karşıtlıkları 

yıkan bir terimdi. Öyle ise amaç şeylerin her türlü kodlanmış 

okunuşunu bozmak ve böylelikle simgesel düzenin kendisinde 

ani (brutal) bir zayı�ık olup olmadığını görebilmeye çalışmak-

tı. Yine aynı doğrultuda devrimci eylemlere baktığımızda (her 

türlü devrimci eylemin) baştaki iktidara karşı tarihsel olum-

suzluk anlamında bir karşı koyma değil simgesel bir düzeni 

bozan bir eylem olup olmadığını sormak, bir tür gösterenlerin 

egemenliğini yıkmaktı. Şimdi bir kodu, bir diğerine karşı kul-

lanmanın pek bir yerlere götürebileceğine inanmıyorum. Bü-

tün bunlara evet, ancak önemli olan bu değildir. Çünkü olaylar 

gerçekte acaba kodlara boyun eğiyorlar mı? Acaba arada başka 

bir şeyler yok mu? Beni ilgilendiren şey az önce söylediğim gibi 

her türlü simgesel düzene boyun eğmeme olayıdır diyebilirim. 

Örneğin Séduction adlı yapıtımda bundan söz ediyorum. Çün-

kü, ‘’baştan çıkarma/ayartma’’ her türlü simgeselliğe ya da onun 

oluşumuna karşı geliyor.

Soru- (Özellikle ‘soyut sanat’ konusunda) Sanatın öldüğü-

nü söylüyorsunuz. Açıklamanızı biraz genişletebilir misi-

niz?

Jean BAUDRILLARD- Orada (1976) ‘Sanatın Ölümü’ 

sorununu pek çok şeyin ölmüş olduğu anlamda ele alıyo-

rum. Bu özgün yanılsama alanı öyle sanıyorum ki artık 

eskisi gibi büyük harflerle yazılma yasallığını (yitirme an-

lamında) yitirdi (pek çok şeyi yitirdi doğal olarak) ve bir 

tür simülasyon uğraşlarından birine dönüştü. Bu anlamda 

modadan, iletişim araçlarından ve her türlü anlam üretim 

biçiminden ayırmanın güç olduğu bir üretim biçimine dö-

nüştü. Öte yandan anlam üretimi ve üretim biçiminin iş-

leyiş yöntemleri konusunda soru sormağa başladığı andan 

itibaren sanat da benzer bir tuzağın içine ve yaralar alabi-

lecek bir duruma düştü. O andan itibaren artık kendisine 

sanat denemeyeceği de ortaya çıktı. Bunu söyleyen ilk ve 

tek kişi de ben değilim.

Mustafa ALTINTAS- Sanatın gücünü (autorité) yitirdiğini 

söylediniz, acaba sanatın gerçekten bir gücü var mıydı?

Jean BAUDRILLARD- Söylemek istediğim güç iktidar 

anlamında bir güç değil, bir tür bi ‘aura’dır. Onun bir ya-

sallığı vardır, çünkü gerçek belli bir şekilde var olduğu öl-

çüde, sanat, imgeleri egemenliği altında tutuyor.. Ancak 

‘gerçeğin’ gerçekliğini yitirdiği varsayımından yola çıka-

rak onun yeniden canlandırılabilirliği sorunsalıyla karşı-

laşmaktayız. Bu andan itibaren sanatın (Cézanne’dan bu 

yana, XIX.yüzyıldan sonra) kendi yok oluşunu ve kendi 

yok oluşu üstünde oynadığını söyleyebiliriz. Sanat artık 

klasik geleneksel sanat için söylendiği gibi, yeniden can-

landırma aracılığıyla estetik bir zevk alma değildir. Bir 

tür yok oluşun büyüsü gibi bir şey bu. Ancak onun kendi 

kendini yadsıdığını Hegel çok daha önce söylemişti. Bunu 

Baudelaire de söyledi.

Mustafa ALTINTAS- Sanat bence her zaman için kendi 

varlığına karşı geldi. Sanatın yok oluşundan söz etmek 

gerekirse onun (burjuvalaşan) kentleşmeyle birlikte yok 

olmağa başladığını söyleyebiliriz. Böyle bir sanat için arı 

sanat denebilir mi acaba?

Jean BAUDRILLARD- Öyleyse böyle bir sanat estetik bir 

özelliğe bile sahip değildir.  Ben dıştan bir güdümlemeye 

inanıp inanmama konusunda şüpheciyim (pop art, hyper-

gerçekçilik, vs.) ve sorun artık estetik bir bakış açısı değildir, 

güzel çirkin, vb.. Yeniden canlandırılmanın öldürülmesini 

(ölümünü) yadsıyıcı bir değerlendirme anlamında ele alma-

mak gerekir. O, kendi ölümünü oynuyor. Kendi ölümü üs-

tünde spekülasyon yapıyor.



Batı Edebiyatında Akımlar II196

Soru- Bütün bir toplum gibi.

Jean BAUDRILLARD- Evet, arada büyük bir fark yok.

Soru- Yapıtlarınızın hemen tümünde sürek olarak şu gös-

teren/gösterilen arasındaki ayırıcı çizgiyi ortadan kaldır-

maya çalıştığınız ileri sürülebilir. Onları ‘kalıntı’ bırakma-

mak için kaynaştırmaya çalıştığınız söylenebilir mi?

Jean BAUDRILLARD- Evet, gösteren/gösterilen ikilisiyle 

biraz uğraştım. Hatta bir tablo bile yaptım. Diğerleri arasın-

da bu ayrımı da ortadan kaldırmaya çalıştım. Örneğin yazın 

kuramının çözümünde ilginç bir şeydi… Çünkü bu engel bir 

psikolojik düzende olduğu gibi göstergenin bilinç altına itil-

miş yanıydı. Evet, bir yerde kalıntıların bulunmadığı, bırakıl-

madığı bir noktaya varmak istedim.

Soru- Sizce Batıda bu (çizgiler) engeller koyma saplantısı 

nereden kaynaklanıyor?

Jean BAUDRILLARD- Herhalde dünyanın düzeninden 

kaynaklanıyor. İyi, kötü nereden geliyor? Tarihsel açıdan 

gösteren/gösterilen ikilisinin varlığı XVII. yüzyıldan sonra 

söz konusu olmaya başladı. Ancak dilbilimciler bunun her 

zaman böyle olduğunu söyleyeceklerdir. Oysa bu doğru de-

ğildir. Çünkü çözümlemeler bu terimlerle yapılmaya başlan-

dığı anda ortaya çıkmışlardır. 

Soru- Tribal toplumlarda böyle bir ayrımın bulunmadığı-

nı zaten biliyoruz.

Jean BAUDRILLARD- Evet, terimin büyülü bir anlamda kul-

lanılmasında bu tür bir ayrım yok. Gösterge neyse odur. Gücü 

de bu özelliğinden gelmektedir. Bir anlama ya da bir başka şeye 

göndermiyor. Bu engeli ortadan kaldırmaya çalışarak göster-

genin saçmalığı içindeki gücünü de göstermek istedim. Acaba 

anlam iletiminin dışında örneğin, yine göstergeler aracılığıyla 

mı iletişim kuruyoruz? Söz konusu olan, anlam iletiminin öte-

sine geçebilmekti. Evet, iletişimin bugünkü anlamında her yer-

de ve her şeyde iletişimi bulmak olası. Anlam yok, ancak her 

yerde anlam üretiliyor. Böylelikle de anlamdan yola çıkmayan 

bir başka simgesel değiş tokuş sayılabilecek bir iletişim biçimi 

de bütünüyle bir kenara itilmiş oldu. Olaya buradan baktığı-

nızda anlam olduğu zaman, anlamı olmayan kalıntı özelliği 

kazanıyor. Bilinçaltına itilmiş oluyor, kendisiyle biraz uğraşı-

lıyor hepsi bu. Anlamın ipoteğinden geçmeyen bir işleyiş biçi-

mindeyse bir kalıntı olmuyor. Her şey geçiyor. Geçmesi gerek-

tiğine inanıyorum. Bu belki de bir ideal, nostaljik bir ütopya 

ancak en azından bir varsayım üretilebileceğini düşünüyorum. 

Dilyetisini yalnızca bir iletişim aracı olarak düşünmeyle yetin-

memek gerektiği kanısındayım. (…) (2008, s. 90-92)

Kaynak: Adanır,Oğuz. (2008) ‘’Simülasyon Kuramı Üzeri-

ne Notlar ve Söyleşiler’’. Hayalet Kitap: İstanbul.

‘’-Yengeç mi arıyorsun? Dedi Medardo, ben ahtapot avlıyo-

rum. Avladığı ahrapotları gösterdi. Kocaman, koyu renkli ya 

da beyaz ahtapotlardı. Bir kılıç vuruşuyla ikiye bölünmüşler-

di, ama dokunaçlarını oynatmayı sürdürüyorlardı.

-Bütün olan her şey böyle ortadan bölünebilecek olsa, dedi, 

kayalara dizdiği, çırpınan yarım ahtapotları okşayan dayım, 

herkes körelmiş, cahil bütünlüğünden sıyrılırdı. Bütünken, 

her	 şey	doğal,	 bulanık,	hava	gibi	 saçmaydı	benim	 için;	her	
şeyi gördüğümü sanıyordum, oysa gördüğüm kabuktu sade-

ce. Sen de bir gün kendinin yarısı olursan, ki olmanı dilerim 

evladım, tam beyinlerin sıradan akıllarının ötesinde neler 

bulunduğunu anlarsın. Kendinin, dünyanın yarısını yitirmiş 

olacaksın, ama kalan yarı, bin kez daha derin, daha değerli 

olacak. O zaman sen de, her şeyin kendin gibi bölünmesini, 

parçalanmasını isteyeceksin, çünkü güzellik de, bilgi de, ada-

let de ancak parçalara bölünmüş olanda vardır.’’ (1991, s. 58.) 

Kaynak: Calvino, Italo. (1991). İkiye Bölünen Vikont. (Çev: 

Rekin Teksoy). İstanbul: Can Yayınları.

Okuma Parçası 2
Marcovaldo Süpermarkette

Akşam saat altıda, kent tüketicilerin eline düşüyordu. Gün 

boyunca, üretken insanların başlıca uğraşı üretmekti: tüketim 

malları üretiyorlardı. Belirli bir saatte, sanki bir düğmeye basıl-

mış gibi üretimi bırakıyor, dışarı fırlıyorlardı! Tüketmeye veri-

yorlardı kendilerini. Her gün, sallanan kırmızı sucuklar, tava-

na yükselen porselen tabak kuleleri, tavuskuşu kuyruğu gibi 

kıvrımlar yaparak açılan kumaş topları, daha ışıklı vitrinlerin 

ardına yığılıp boy gösterir göstermez, tüketici kalabalığı, ser-

giyi bozmaya, kemirmeye, ellemeye, yağmalamaya geliyordu. 

Bütün kaldırımlarda, revaklarda kesintisiz bir akıntı yılan gibi 

kıvrılıyor, herkesin birbirinin kaburgalarına sanki düzenli bir 

piston gibi vurduğu dirseklerle devinerek, mağazaların camlı 

kapılarından	 içeriye	 bütün	 tezgâhların	 çevresine	 uzanıyor-
du. Tüketin! Malları elliyor, yerlerine bırakıyor, tekrar alıyor, 

elleriyle	 çekiyorlardı;	 tüketin!	 Solgun	 yüzlü	 tezgâhtar	 kızları	
tezgâhların	üstüne	çamaşırlar	yaymak	zorunda	bırakıyorlardı;	
tüketin!	Renkli	sicim	çileleri	topaç	gibi	dönüyor,	çiçekli	kâğıt	
tabakaları kanat çırpar gibi havalanıyor, alınanları her biri fi-

yonk düğümlü küçük paketler ve küçük paketler, paketler ve 

paketler, büyük paketler halinde sarmalıyorlardı. Büyük paket-

ler, küçük paketler, çantalar, küçük çantalar kasanın çevresinde 

sıkışıp çevriniyorlardı, eller çantaların içinde para çantalarını, 

parmaklar para çantalarının içinde bozukluk arıyordu ve altta 

bir bilinmeyen ayaklar ormanı ile palto etekleri arasında, artık 

ellerinden tutulmayan çocuklar kaybolup ağlıyorlardı. 

Okuma Parçası 1



7. Ünite - Postmodernizm 197

(…)

Süpermarket büyüktü, bir labirent gibi girintili çıkıntılıydı, 

içinde saatlerce, saatlerce dolaşılabilirdi. Ellerinin altında bu 

kadar erzak olunca, bütün kışı sokağa çıkmadan geçirebilir-

lerdi. Ama hoparlör müziği kesmişlerdi: ‘’Dikkat! Dikkat! On 

beş dakika sonra süpermarketimiz kapanıyor! Bir an önce 

kasaya gelmeniz rica olunur!’’ diyorlardı. 

Yükten kurtulmanın zamanı gelmişti: ya şimdi olurdu bu iş, 

ya hiç. Hoparlörün çağrısı üzerine, sanki yeryüzünün son sü-

permarketinin son dakikaları söz konusuymuş gibi müşteri 

kalabalığı çılgın bir aceleciliğe kapılmıştı, her şeyi almak mı, 

orada bırakmak mı istedikleri anlaşılmıyordu, Marcovaldo ile 

karısı, çocukları bu durumdan yararlanarak, yiyecekleri ra�ara 

koyuyorlar ya da başkalarının arabalarına bırakıveriyorlardı. 

Geri verme biraz rastgele oluyordu, sineklik salam rafına, koca 

bir lahana pastaların yanına bırakılıyordu. Bir kadının, yiyecek 

arabası yerine, içinde yeni doğmuş bir çocuk bulunan bir çocuk 

arabası ittiğini fark etmeyip arabaya bir şişe şarap koydular.

Tatlarına bile bakmadan bütün nesnelerden yoksun kalmak 

yüreklerini parçalıyordu. Bu nedenle bir mayonez tüpünü ye-

rine bırakırken, ellerinin altına bir hevenk muz geliyor ve alı-

veriyorlardı;	ya	da	kocaman	bir	naylon	fırçanın	yerine	kızar-
mış	bir	tavuk;	bu	sistemle,	arabaları	boşaldıkça	doluyordu.
Aile yiyecekleriyle birlikte yürüyen merdivenlerden çıkıp iniyor, 

ama her katın, her yanında, çıtırtılı bir hesap makinesini dışarı 

çıkarmak isteyen herkesin üstüne bir makinelitüfek gibi çeviren, 

nöbetçi kasa görevlisi kızın bulunduğu zorunlu çıkış yerleriy-

le karşılaşıyorlardı. Marcovaldo ile ailesinin dolaşması gittikçe 

kafesteki hayvanların ya da duvarları renkli panolu aydınlık bir 

cezaevindeki tutukluların dolaşmasına benzemeye başlıyordu.

Bir yerde duvar panoları sökülmüş, bir ayaklı merdiven, çe-

kiçler, marangoz, duvarcı donanımları bırakılmıştı yere. Bir 

kuruluş, süpermarketi genişletiyordu. Çalışma saati sona 

erince işçiler her şeyi olduğu gibi bırakıp gitmişlerdi. Marco-

valdo ileriye gidip duvarın deliğinden geçti. Karanlıktı bura-

sı;	ilerledi.	Ailesi	de,	arabalarla	birlikte	onu	izledi.
Arabaların lastikli tekerlekleri, sanki kazılmış, yer yer kumlu 

bir tabanda, ardından da tahtaları sökülmüş bir döşemede yol 

alırken sıçrıyorlardı. Marcovaldo bir tahtanın üzerinde den-

geli bir biçimde gitmeyi başarınca öbürküler de onu izlediler. 

Birden önlerinde, arkalarında, üstlerinde, altlarında uzaklara 

serpilmiş bir sürü ışık ve çevrelerinde boşluk gördüler.

Yedi katlı yapıların yüksekliğinde bir iskeletin üstündeydiler. 

Pencerelerin, ilanların, tramvayların hava yayının elektrik pı-

rıltılarıyla,	kent	ayaklarının	dibinde	ışıklar	içinde	uzanıyordu;	
ayrıca tepelerinde yıldızlı gökyüzü ile radyo istasyonlarının 

kırmızı antenleri vardı. İskele, üstüne binen yükün ağırlığıyla 

titreşiyordu. Michelino: ‘’Ben korkuyorum!’’dedi. Karanlıktan 

bir gölge öne çıktı. Koskocaman bir ağızdı, dişleri yoktu, uzun, 

metal	 bir	 boyundan	 uzanıyordu;	 bir	 vinçti.	 Üstlerine	 doğru	
indi, alt çenesini iskelenin kıyısına dayayıp durdu. Marcoval-

do arabayı eğdi, yiyecekleri demirden boğaza boşalttı, ileriye 

yürüdü. Domitilla da aynı şeyi yaptı. Vinç ağzını kapattı, sü-

permarketten kaldırılan her şey içindeydi, sonra makaraları-

nı gıcırdatarak boynunu geri çekip uzaklaştı. Aşağıda, büyük 

süpermarkette satılan ürünleri satın almayı özendiren ışıklı 

renkli yazılar, yanıp dönüyorlardı.’’ (1991, s. 103.)

Kaynak: Calvino, İtalo. (1991). Marcovaldo ya da Kentte 

Mevsimler. (çev. Rekin Teksoy) İstanbul: Can Yayınları.

Okuma Parçası 3
ÇEKİDEN	ERİNCE	GİDEN	BİR	YOL	VAR	MI	Kİ?
Duvarlar bölücü, kapatıcı, kapayıcı olmayabilir de bir yaştan 

sonra. Hep gereklidirler, ama aşılırlar. Herhangi bir şeyi se-

çebilmek için, içimizden çizmeğe çalıştığımız sınırlara dönü-

şürler. Bu sınırın esnekliği, dalgalılığıdır onları ilginç kılan.

Duvarları aşıp kaçmak vardır. Duvarları aşıp girilmez yerlere 

girmek olduğu gibi.Duvaryaran masalları bu izleklerle ilişkilidir.

İnsan iz bırakmak ister. Tarih ‘’yapar’’, sanat yapıtları koyar 

ortaya, anısı kolay kolay silinmeyen iyilikler ya da kötülük-

ler eder. Yazı bırakır, çizi bırakır, üremeyi soya dönüştürür, 

kanlı(ya da boyaya, çamura bulanmış) elini basar bir duvara, 

bir taşa, bir kağıda.

Bırakabilecek her izi sayacak değiliz elbet. Ama ‘’ele veren’’ iz-

leri de, ancak bellekle yaşayabilen izleri de anmak, büsbütün 

gereksiz olmayabilir.

El basmak gibi ilkel bir iz bırakış, gerçekte, daha karmaşık, 

daha görkemli izler bırakmak isteyenlere bir uyarı idi ama bu 

uyarıya kulak vermek, az kişinin başarabildiği bir iş olmuş… 

İz kalmışsa, daha ne istenir?Oysa izi bırakan hep adıyla sa-

nıyla anımsanacağını sanmıştır.

Bunu da başaran var ama bu ad bu san ne kadar dayanıklı? 

Bir düşünsek ya…

Ressam, imzalasa da, imzalamasa da, resmine sık sık elini, bir 

biçimde, basar. Akyavaş, kan çağrıştıran kırmızı el-basmaları 

eksik	etmiyor;	binlerce	başka	ize,	başka	ime,	elleri	de	katıyor.	
Kan çağrıştıran bunca kırmızı (çizgi, leke, damla), izleri ime 

dönüştürüyor. Bir ‘’oradan-geçiş’’, anlam alanının sınırından 

içeri giriveriyor. Bir harf, bir yazı yüzmeğe başlıyor rengin 

içinde. Sonrası baş döndüren bir çevrinti…

Bir harf, bir yazı yüzmeğe başlıyor. Rengin içinde önce. He-

men ardından, yüze çıkıp dönmeğe başlıyor. Baş yukarı, baş 

aşağı.	 Bildik	 harfler,	 bildik	 yazılar;	 ama	 yabancı.	 Her	 şeye	
yabancı. Belki bu yabancılıklarıdır onları başlı başına yaşar 

kılan. Ekin, yabancılığıyla katılır dünyaya. İnsanın en incel-

miş izi bu harf değil midir? Yazının en çıldırtıcısı okunamaz 

olanı değil midir?



Batı Edebiyatında Akımlar II198

Yaşamın simgeleriyle ekinin simgeleri hep iç içedir Akyavaş’ın 

resimlerinde;	ama	nerelerden	kalkıp	nerelere	varmışlardır…	
Akyavaş’ın tarihinde Tarih, değişik biçimlerde göstermiştir 

kendini. Şimdi, bir adla, bir har�e, bir matematik imi ile ye-

tinir gibi görünüyor.

Mugorgski’ye	bir	selâm.	‘’Promenade’’.	Ama	resimlerin	birin-

den ötekine gitmiyoruz. Olsa olsa hepsinin oluşturduğu bir 

denize dalar, o denizin içinde gezer gibi gitmek istiyoruz ar-

tık, bir imden bir rengin çeşitli katmanlarına. Sol fa sibemol.

Bildik yazılar okunamıyorsa, aynı oyunları içinde oku-

nurluklarından sıyrılabildikleri içindir. Yüzeyler inceliyor 

sanki. İnceliyor da ardını değil, olmayacak bir şeyi, içini 

gösteriyor. Derinlik değil bu. İçin sezilir hale geldiği bir yer-

zamana ulaşıyor gibiyiz. Işık karşıdan değil, yandan değil, 

içten vuruyor.

Oysa, resimlerden birini kuşatan resim-çerçeve, sede�i, nere-

deyse güvercingöğsünü andıracak boyasıyla, bizi kandırmak, 

ışığın	 yandan	 geldiğine,	 gelip	madenî	 bir	 yüzeye	 çaptığına	
inandırmak istiyor sanki. O çerçeve bizi başka türlü de şaşır-

tıyor: Resim nasıl durursa dursun başaşağı durduğunu sana-

bilirsiniz, çünkü sol üst köşede ‘’Erol’’ imzasını hep başaşağı 

göreceksiniz. Elbette sağ alt köşedeki imza başyukarı durdu-

ğu için de, nasıl durursa dursun resmin ‘’doğru’’durduğunu 

da	düşünebilirsiniz…	Bir	oyun	üzerinde	daha	çok	durulmaz;	
ama	 öğrendiğimiz,	 bizim	 de	 başaşağı	 durabileceğimizdir;	
ağırlığımızı, olağan, duruşumuzu unutup… En soyut bütün-

lükte, en soylu çemberin içinde yitebileceğimiz, ondan sonra 

da dört bir yana, yani her yana, ışıyabileceğimizdir.

Surlar	 vardı,	 yıkıldı.	 Yıkılmadı;	 devrildi,	 savruldu.	 Kopuk	
eller, parmaklar –özellikle, parmaklar- vardı, kesilmiş, atıl-

mış…	Kurt	kelleleri	vardı,	ağızları	aralık,	boyunları	hâlâ	zin-

cirli. Bu kurt(köpek?) kellesinin dişli, gözlü bir eli de andıra-

bilmesi bir şey daha demekte midir bize? Sallanan bir kılıcın 

yalımında, bir gülün yere düşmüşlüğünde, bir çırpıda bir 

öyküye girer, bir öyküden çıkardınız. 

Öyküler	gene	var	gibi;	başka	bir	düzeyde	anlatılan…	Anlatı-
lan da çoktan değişmiş ya…

Bir nesneler, yaratıklar dünyasından geriye pek bir şey kal-

mamış gibi. Canavarlar, iktidar yürütücüleri, savaşanlar, 

savaşçılar, düşüncenin oyunları… Uzaklaşmış hep. Geriye 

kalan, resimler, resimlerin resimleri, onların da resimleri. 

Gölgeler. Kusursuz yalnızlıklar. Bir şeylerin evini, özünü, 

özeyi. Simgeler ya da… Bağlamlarından kopmuş, ilişkinin 

görülmez olduğu bir noktada birbirini çeken, iten, demir 

tozu simgeler…

Böylesi, okunmaz. Yaşanır. Ama sessizce.

Bir ‘’şarkı’’sında, Aktunç ‘’Susarsam yalnız kalırım/Kırmızı 

kadar.’’diyor.Ozanla ressamın buluşma yeri kırmızı… Kırmı-

zı ne kadar da çok!

Ses	 getirebilecek	 tek	 şey,	 yazılar;	 ama	onlara	da,	 kesinlikle,	
sessizce bakmak gerek. Yazıların altında bir taş kımıltısızlı-

ğı… Ardı yok-içi var diyorduk. Ancak girilebilir bir dünyadır 

bu. Çıkışı yoktur. Siz içine girdikten sonra dışı kalmamıştır. 

Dolanır durursunuz artık içinde.

İnsanın sanat adına yaptığı, başkalarına seslenmek adına 

yaptığı, bu dünyada kabul gören tek şey gibi görünüyor artık. 

Ama gerçekte gördüğümüz bunun da sureti midir? Ejderle 

boğuşan baturlar, uygarlıkları aşan, uygarlıklararası bir izlek 

olarak, ne kadar çok şeyi simgeleyebilmektedir!

Resmin karşısında durmak, artık yadırgatıcı. Baktığımın 

içinde geziyorum. Ne resim bir şey anlatıyor, ne onu yapan 

el. Ara ara o ele uyar gibi olsam da onun aradan çekilmesini 

bekliyorum. Bir yaşantıdır, olsa olsa, benim için bu resim-içi 

gezi. Yazıyla yaptığım, olsa olsa, bu yaşantıyı dile getirmeğe 

çalışmak…(1995, s. 51-54)

Kaynak: Karasu, Bilge. (1995). Narla İncile Gazel. İstanbul: 

Metis Edebiyat.

Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı
1. c Yanıtınız yanlış ise “Postmodern Edebiyatın Özellik-

leri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

2. e Yanıtınız yanlış ise “Postmodern Edebiyatın Özellik-

leri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

3. c Yanıtınız yanlış ise “Postmodernizmi Hazırlayan 

Koşullar” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

4. e Yanıtınız yanlış ise “Postmodernizmi Hazırlayan 

Koşullar” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

5. a Yanıtınız yanlış ise “Postmodernizmi Hazırlayan 

Koşullar” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

6. b Yanıtınız yanlış ise “Simülasyon ve Simülakra” ve 

“Edebiyatta Postmodernizm” konusunu yeniden 

gözden geçiriniz.

7. d Yanıtınız yanlış ise “Büyük Anlatıların Çöküşü” ve 

onun alt başlığı olan “büyük anlatı” konusunu yeni-

den gözden geçiriniz.

8. a Yanıtınız yanlış ise “Modernizmden Postmoderniz-

me” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

9. b Yanıtınız yanlış ise “Postmodern Edebiyatın Özellik-

leri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

10. d Yanıtınız yanlış ise “Postmodern Edebiyatın Özellik-

leri” konusunu yeniden gözden geçiriniz.



7. Ünite - Postmodernizm 199

Sıra Sizde Yanıt Anahtarı

Sıra Sizde 1

Estetik modernizm, geleneksel sanatın nesnel bir şekilde 

yansıttığı varlıkları bozup çarpıtır, geleneksel estetik ölçülere, 

ilerlemeciliğe,	akla,	ahlâka	meydan	okurlar,		şok	edici,	utanç	
verici, şaşırtıcı, yıkıcıdırlar. Bununla birlikte yüksek sanata 

inanmayı sürdürürler. Sanatçının merkezi konumu devam 

eder ve son derece birey merkezlidirler. Üsluba son derece 

önem verirler. Metne ya da sanata iç tutarlılığı olan organik 

bir bütün gözüyle bakarlar.

Sıra Sizde 2

Postmodernitenin ortaya çıkışının en önemli nedenlerin-

den biri toplumdaki demokratikleşme ve heterojenleşmedir. 

Artık	geçmişte	“aslî”	olan	ile	“öteki”	olan	yan	yanadır.	Post-
modern toplumda haberleşme imkanları artmış, üzerinde 

uzlaşılan doğrular azalmış, farklı fikir ve yaklaşımlara erişim 

dramatik şekilde artmıştır. Postmodern sanat bu yan yana-

lığı türlerarası sınırları ve yüksek kültür-kitle kültürü ayrı-

mını ortadan kaldırarak cevap verir. Böylece artık “aşağı” 

ya da “bayağı” sanat diye bir şey kalmaz. Türler gibi farklı 

kültürlerin üretimleri de melezlenir. Melodram belgeselle 

fantezi tarihle birleşir. Nesnelerin sadece tüketilen değil aynı 

zamanda özneyi anlamlandıran ve şekillendiren bir gösterge-

ler topluluğu olarak algılandığı tüketim toplumunun hızı ve 

nesnelerle ilişkisi sanata yansır. Pop kültür ürünleri, tüketim 

malzemeleri (Andy Warhol’un tablolarını düşünün) sanatın 

malzemesi olur.

Sıra Sizde 3

Öncelikle postmodern sanat kendini belirli kurallarla ve ge-

leneklerle sınırlamaz, bunları bozar, bunlara kayıtsız kalır. 

Kendini ne hümanist sanat gibi yapıcı ve yol gösterici, ne 

de	modernist	 sanat	gibi	 tutarlı	 ve	yıkıcı	görür;	derinliksiz	
olmaktan korkmaz hatta bunu tercih eder. Popüler kültür 

ürünlerinden bolca yararlanır, çeşitlilik, şaşırtıcılık, müs-

tehcenlik, ironi, abartı sunar. Türler arası geçişlerle adeta 

karnavallaştırılmış, dinamik, dönüşme halinde bir sanat 

kurar. Bütün bu özellikleriyle kitleselleşir, ilgi çeker, tartış-

ma konusu olur.

Baudrillard, J.(2003). Simülakrlar ve Simülasyon. (çeviri: 

Oğuz Adanır). Ankara: Doğu Batı Yayınları.

Calinescu, M. (1988). “Introductory Remarks: 

Postmodernism, the Mimetic and �eatrical 

Fallacies”. (Selected papers presented at a Workshop on 

Postmodernism at the Xlth International Comparative 

Literature Congress, Paris, 20-24 August 1985). 

Doltaş, D. (2003). Postmodernizm ve Eleştirisi. Tartışmalar/

Uygulamalar. İstanbul: İnkılap Kitabevi.

Eagleton, T.(2011). Postmodernizmin Yanılsamaları. (çevi-

ren: Mehmet Küçük). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

Foucault, M. (1992). Hapishanenin Doğuşu. (çeviren: Meh-

met Ali Kılıçbay). Ankara: İmge Kitabevi.

Gane, M. (1991). Baudrillard. Critical and Fatal �eory. 

London, New York: Routledge.

Habermas, J.(2002). “Modernity, An Incomplete Project”. �e 

Anti-Aesthetic, Essays on Postmodern Culture. (editör: 

Hal Foster). New York: �e New Press.

Hassan, I. (1988). “Pluralism in Postmodern Perspective”. 

Exploring Postmodernizm. (Selected papers presented at 

a Workshop on Postmodernism at the Xlth International 

Comparative Literature Congress,

Paris, 20-24 August 1985).

Jameson, F. (1998). �e Cultural Turn, Selected Writings on 

�e Postmodern 1983-1998. New York: Verso. 

Klages, M. (2012). “Postmodernizm”. http://www.bdavetian.

com/Postmodernism.html Erişim tarihi: 10.12.2016.

Lewis, D. (2001). Reading Contemporary Picturebooks: 

Picturing Text. London: Routledgefalmer.

Lucy, N. (2003). Postmodern Edebiyat Kuramı. (çeviren: As-

lıhan Aksoy). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

Lyotard,  J. F. (1990). Postmodern Durum. İstanbul: Ara Ya-

yınları

Sarup, M (1995). Postyapısalcılık ve Postmodernizm. (çevi-

ren: A. Baki Güçlü) Ankara: Ark Yayınevi.

https://ebookcentral.proquest.com/lib/anadolu/detail.

action?docID=829509.

Yararlanılan ve Başvurulabilecek 
Kaynaklar



8
Amaçlarımız

Bu üniteyi tamamladıktan sonra;
Osmanlı İmparatorluğu ile Batı ülkeleri arasındaki kültürel ilişkilerin başlama-
sı, gelişmesi ve sonuçlarını yorumlayabilecek,
Batı edebiyatında ortaya çıkan edebî akımların Türk yazar ve şairleri üzerindeki 
etkilerini ayrıntılarıyla betimleyebilecek, bildiklerinizi derleyebilecek,
Tanzimat sonrası Türk edebiyatındaki farklı edebî grupları ve onların edebî tür-
lerle ilgili ilke ve görüşleri hakkında benzerlik ve ayrımlarını açıklayabilecek, 
Cumhuriyet edebiyatı ve çağdaş Türk edebiyatının geldiği aşamayı değerlendi-
rebilecek
bilgi ve becerilere sahip olabileceksiniz.

Anahtar Kavramlar

 

•	 Osmanlı-Batı	İlişkileri	 	
•	 Batılılaşma
•	 Tanzimat	
•	 Servet-i	Fünûn	
•	 Fecr-i	Âti	

•	 Millî	Edebiyat
•	 Cumhuriyet	Edebiyatı
•	 Edebi	Akımlar
•	 Taklit	ve	Uyarlama

İçindekiler









Batı Edebiyatında Akımlar II
Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların 
Türk Edebiyatındaki Etkileri

•	 GİRİŞ
•	 TANZİMAT	EDEBİYATI	ÖNCESİ	BATIYLA	
KÜLTÜREL	İLİŞKİLER

•	 BATI	ETKİSİNDEKİ	TÜRK	EDEBİYATI

BATI EDEBİYATINDA AKIMLAR II



GİRİŞ
XIX. yüzyılın ortalarına kadar Arap ve Fars edebiyatının edebî tür ve izleklerinden besle-
nen Türk edebiyatı, bu dönem itibarıyla yüzünü Batıya dönme gereği duyar. Bu gerekli-
likte Osmanlı İmparatorluğunun girdiği savaşlarda olumsuz sonuçlar almasının rolü bü-
yüktür. Özellikle Mısır’da Bonaparte’a karşı kaybedilen Mısır savaşları sonucunda devlet 
ve ordunun etkin işleyişinin sağlanabilmesi için teknik ve eğitimsel eksikliklerin gideril-
mesine yönelik olarak yetiştirilmek amacıyla Avrupa’ya gönderilen Türk gençler ve ülkeye 
çağrılan yabancıların farklı alanlarda getirdikleri kültürel canlılık sayesinde Avrupa, Os-
manlının gözünde daha ilgi çeken bir hal alır.

Ne var ki, XVIII ve XIX. Yüzyıllarda Batı denildiğinde, belki de XVII. Yüzyılın getir-
diği “Avrupa’nın her alanda en güçlü ülkesi” Fransa’dır, anlayışından hareketle akla gelen 
şey Fransa ve onun değerleridir. Gerçekten de İstanbul’un Türklerin eline geçmesinden 
sonra başlayan Rönesans hareketi dâhil, her türlü toplumsal, siyasal, düşünsel ya da edebî 
akımın Fransa üzerinden diğer coğrafyalara yayıldığı bir gerçektir. Bunda Fransa’nın Orta 
Avrupa gibi merkezi bir konumda yer alıp her yönden gelen entelektüel esintiyi toplayıp 
başka tara�ara yönlendirecek konum ve yeteneğe sahip bir ülke olmasının payı büyüktür.

O halde, yapacağımız şey; “Batı edebiyatının Türk edebiyatına etkisi”nden hareketle 
özellikle XX. yüzyıl ortalarına kadar ezici bir üstünlükteki “Fransız etkisi”ni ortaya koy-
maktır. Günümüz Türk edebiyatı geldiği aşamada genelde Batı, özelde Fransız edebiyatı-
nın ne ölçüde etkili olduğunu, nasıl bir yön ve kabuk değişiminin gerçekleştiğini gözler 
önüne sermektir. 

TANZİMAT EDEBİYATI ÖNCESİ BATIYLA KÜLTÜREL İLİŞKİLER
Osmanlının kültürel anlamda Avrupa’ya, özellikle Fransa’ya açılmasında başlan-
gıç, Kanuni’nin 1525 yılında Osmanlı’dan yardım isteyen annesinin mektubu üzerine 
I.François’ya yazdığı mektup ve onun sonuçlarıyla olur. Mektupla başlayan iki ülke ara-
sındaki dostluk süreci uzun yüzyıllar sürecek kapitülasyonların temelini de oluşturacak 
biçimde XVIII. yüzyıla kadar devam eder. III. Selim ve XVI. Louis arasındaki yazışmalar, 
bu kez XVI. Louis’nin Ruslara karşı yardım talebi ve bunu sonucunda İshak Bey’in Paris’te 
geçici olarak görevlendirilmesi dostluğu pekiştirirken, kültürel ilişkilerin de canlanması-
na neden olur (Perin, 1916, s. 37).

Sadrazam İbrahim Paşa’nın öngörüsüyle III. Selim döneminde Avrupa’daki gelişmeleri 
yakından izlemek için Avrupa başkentlerine elçilikler açılmaya başlanır. İlk elçiliklerden 
biri Paris’te açılır ve ilk elçi Yirmisekiz Mehmed Efendi tayin edilir. 1720 yılı sonlarında 

Batı Edebiyatı ve 
Edebî Akımların Türk 

Edebiyatındaki Etkileri



Batı Edebiyatında Akımlar II202

Fransa’ya gitmek için deniz yolunu tercih ederek ancak 1721 yılı Mart ayında büyük ilgiy-
le karşılandığı Paris’e ulaşan Mehmed Efendi, Parislilerin sosyal yaşamları, kurumlarının 
işleyişi, tiyatro ve opera gibi görsel sanatlara verdikleri önem konusunda duyduğu hay-
ranlığı yazdığı mektup ve Fransa Sefaretnamesi adlı kitabında dile getirir. Bundan kısa 
süre sonra 1728 yılında Yirmisekiz Mehmed Efendi’nin oğlu Said Mehmet ve İbrahim 
Müteferrika’nın birlikte İstanbul’da açtıkları ilk matbaayla yabancı dilden sözlükler, Fran-
sızca gramer kitapları gibi yayınlar basılmaya ve çoğaltılmaya başlanarak iki ülke kültür-
lerinin etkileşimi sağlanmış olur (Perin, 1916, s. 20-23).

III. Ahmet’le başlayıp II. Mahmut’la devam eden yenileşme çalışmaları sırasında et-
kilenme ve öykünmeyle Kâğıthane Deresi etrafında inşa edilen köşkler, kurulan saray ve 
oluşturulan Sadâbad ortamı ve bununla gelen Lâle Devri’nin beyefendi ve hanımefen-
dilerinin Batılı hemcinslerini taklidi, XVIII. yüzyıl başlarında Rusya’nın Doğulu anlayışı 
terk edip yüzünü Batı’ya çevirmesi ve bundan olumlu sonuç elde etmesi de Osmanlıda 
Batı hayranlığını tetikler. Bir yandan da Lâle Devrinin edebiyatı Fransız etkisine açılmış 
olur. Ne var ki bu etki fark edilecek düzeyde edebî ürünlerde görünmezken, kısmen XVII. 
yüzyıl Fransız Presiozite akımı içindeki bireylerin davranış biçimlerindeki gibi Osmanlı 
gençlerinin ve sosyetesinin davranış biçimlerinde kendini gösterir. 

Bu devir hakkında kitap yazan Ahmet Refik, Fransız etkisinin boyutlarını şöyle ortaya 
koyar: “Sadâbad civarı az zamanda şenlendi. Derenin iki sahili beyaz ve zarif köşklerle 
dolmuştu. Bu köşkler hep saray erkânınındı. XIV. Louis’nin Versailles’ına Sadâbad adeta 
nazire teşkil ediyordu” (A.Re�k, 1932, s. 40). “Köşklerin planları Paris’ten, Fransa Sefareti 
tercümanı Monsieur Lenoir tarafından getirilmişti (…)” (s. 43). “İstanbul’da saray halkı ile 
beraber elçiler heyeti de zevk ve sefadan, parlak ziyafetlerden geri kalmıyorlardı (…)” (s. 
75), diyerek, Versailles Sarayının küçük bir örneğinin oluşturulmasına ve oradaki yaşamın 
benzerinin sürdürülmüş olduğuna dikkat çeker. Bu nedenlerle Lâle Devri, Osmanlılar için 
kültürel bir uyanma devri olur. Toplumsal ve siyasi boyutlarda Fransa taklit edilen ülke 
haline gelir. III. Ahmet ve III. Selim dönemleri Osmanlının ilk kez Avrupa’yı bu kadar 
yakından tanıdığı dönem olur.

III. Selim gibi aydın kimlikli hükümdarlar, ülkenin yönetimi ve kurumsal yapılarında 
değişiklik yapılması gerektiğinin ayrımına varır. Bu amaçla, 1769 yılında Mühendishane, 
1773 tarihinde Bahriye Okulu, 1793’te Topçu Okulunun açılışı gerçekleşir ve 1774 yılı iti-
barıyla Osmanlı ordularının yenileştirme çalışmalarına katkı vermeleri için yabancı askeri 

Resim 8.1

Lale Devri 
eğlencelerini gösteren 
temsili bir resim

Kaynak: http://www.
hurriyetdailynews.
com/

Presiozite (Fr. Préciosité),1650 
ile 1660 yılları arasında genellikle 
Parisli aristokrat kadınların, 
dönemin yazar ve sanatçılarını bir 
araya getirerek, halktan ve sıradan 
kişilerden farklı davranmak, farklı 
bir söylem biçimi kullanmak ve 
farklı giyinmek amacıyla sosyete 
salonlarında başlattıkları bir 
yaşam sanatı, bir güzelduyu 
biçimidir. Zamanla abartılan 
davranış biçimleri Molière gibi 
kimi yazarların yapıtlarında 
eleştiri malzemesi olmuştur.



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 203

uzmanlar ülkeye çağrılır (Dino, 1978, s. 18). III. Ahmet (1757-1773) döneminde yenileş -
me hareketleri artar. XIX. yüzyıl Osmanlı İmparatorluk düzeninin, Batılılaşma sürecine 
kendini uyarlama ve uydurma yüzyılı olur. Fransız Devriminin getirdiği temel kavramları 
Osmanlıya uyarlama ve yasalaştırma çabalarına girişilir (Özdemir, 1991, s. 29). İmparaa-
torluğun çöküşünü durdurmanın ancak, Batılı yöntemleri benimsemek ve bunları ekono-
mide, kültürde, teknikte uygulamakla sağlanabileceğini savunan aydın bir kadro oluşur. 

XVIII. yüzyılın sonuna doğru, dışişleri bakanı görevini sürdüren Atıf Bey, gerçekleşen 
Fransız İhtilali konusunda III. Selim’e sunduğu raporda ihtilali, Rousseau ve Voltaire ben-
zeri zındıkların fikirlerinden etkilenen kişilerin yaptığı eylem (Okay, 1990, s. 46) olarak 
nitelendirse de, Fransız İhtilali, gerektiğinde halkın saray üzerinde ne derece etkili olabil-
diğini göstermesi açısından Türk aydını için yol gösterici olur, nitekim Tanzimat Ferma-
nını okunmasına giden yol bu düşünceden geçer.

Aydınlanma Çağı Fransa’ya oranla yaklaşık bir yüzyıl öncesinde İngiltere’de başlar. 
Newton, Locke, Bacon ve Hobbes ilk olarak ampirizmi uygulamaya koyar, ardından To-
land ve Tindol’ün sansüalizmi devreye girer. Fransa’da ise özellikle XIV. Louis’nin 1715 
yılında ölümünden sonra kısmen totaliter anlayışın gevşemesi üzerine geçmişin, ülke yö-
netiminin ve dinin sorgulamasını yapan İngiliz düşünür ve yazarlardan esinlenerek yazı-
lan yapıtlar yayınlanmaya başlanır. Descartes, Bayle, Montesquieu, Voltaire, Rousseau ve 
Diderot Aydınlanma Çağının öncüleri ve militanları olur. Almanya’da Leibniz’in başlattığı 
bu dönem Gratius, Wol�, �omasius, Lessing, Herder ve Kant ile devam eder. Ancak Ay-
dınlanma Çağının entelektüel düşünceleri coğrafi ve kültürel yakınlıktan kaynaklanan bir 
gerekçeyle Türklere Fransız yazar ve filozo�ar aracılığıyla, ancak XIX. Yüzyılda geçer. Bu 
gecikmenin nedeni, XVIII. Yüzyılda İngiliz edebiyatıyla doğrudan temasın olmaması ve 
Fransız edebiyatından çevirilerin daha geç dönemde başlamasıdır. 

Bu bağlamda, Ahmet Hamdi Tanpınar’ın dediği gibi, XVIII. Yüzyıl düşünce ve sorgu-
lama akımlarından yeterince pay alamamış olan Türk aydını ve ülke yöneticileri, zorlayıcı 
unsurların gerektirdiği kurumsal yenilik çalışmalarından öte pek fazla bir şey gerçekleş-
tiremez. Toplumun tüm katmanlarını ilgilendiren yenilikler ancak XIX. yüzyılda hayatın 
her sa�asında görülmeye başlanır (Tanpınar, 1988, s. 64). 

Türk-Fransız ilişkileri XVIII. yüzyıl sonu itibarıyla kültürel alanda sonuçlarını verir. 
1793-1796 tarihleri arasında Londra büyükelçiliği de yapmış olan Mahmut Raif Efendi ve 
1795 yılında kurulmuş olan askeri okulda öğretmen olan Seyyid Mustafa’nın yazdığı kitap-
larla başlayan, sonrasında İstanbul’da oluşturulan Tercüme Bürolarının kurulması ve yapılan 
Fransızca tercümelerle gelişen kültürel birikim, 1839 Tanzimat Fermanıyla ülkeye getiril-
mek istenen reformların da kaynağını oluşturur. Bu sayede Türkiye’de yavaş yavaş tanınma-
ya başlayan Fransız kültürü, Türk edebiyatını da etkisi altına almaya başlar (Aksoy, 2008). 

1832’de Babıâli’de Tercüme Odasının açılmasıyla yabancı dilin ve dil bilenlerin önemi 
artar. Belli bir süre sonra Tercüme Bürosunun yanına her biri bir dil okulu niteliğine bü-
rünen Mabeyn Kalemi, Tophane Kalemi ve Gümrük Kalemi gibi yeni dil bürolarının açıl-
ması, bir yandan Osmanlı gençlerinin dil öğrenmesine ve dilde uzmanlaşmalarına katkı 
verirken, bir yandan da her türlü casusluk olasılığına karşılık devletin tercümanlık işlerine 
hâkim Rum ve Ermeni kökenli vatandaşların yerine yabancı dilde yetkin Türk gençlerin 
görevlendirilmesini amaçlar. O günkü devlet, milliyetçilik hareketlerinin hızlandığı böy-
lesi bir zamanda bu önlemi gerekli görür. Yapılan çeviriler sayesinde Türkçeye yeni siyasal 
kavramlar girmeye başlar. 

Osmanlılar hakkında yazılmış kitapların tercüme ettirilmesi, Fransa’ya eğitilmek ama-
cıyla gönderilen öğrenciler, misyonerlerin açtıkları okullarda Fransızcanın öğretilmesi, 
Fransız kültür ve medeniyetini tanıyan ve Fransa’da yetişmiş olan kadroların devlet kade-
melerinde ve eğitim sisteminde yer alması sonucunda izlenen politikalar da eğitim siste-
mine Fransız etkisinin daha etkin girmesini sağlar.

Zındık: Hak yoldan sapmış, 
Tanrıya ve ahirete inanmayan, 
sapkın anlamında kullanılan 
Arapça kökenli bir sözcük.

Ampirizm (Fr. Empirisme), 
tüm bilgilerimizin yaşanmış 
deneyimlerimizden 
kaynaklandığını savunan öğreti.

Sansüalizm (Fr. Sensualisme), 
tüm düşüncelerin insan 
duyularından ortaya çıktığını 
savunan öğreti.



Batı Edebiyatında Akımlar II204

Fransızcanın Osmanlı ve Türk toplum yaşamında yer tutuşunda öncelikle gazete, ma-
kale ve siyasi yazıların da payı vardır. Öncelikle İstanbul ve İzmir gibi Batıya açık ente-
lektüel birer kimliğe sahip şehirlerde büyük çoğunluğu Fransızca olmak üzere yabancı 
dilde yayın yapan günlük gazete ve dergiler çıkartılmaya başlanır. Bu dergiler çoğunlukla 
büyükelçilik, konsolosluk ve dönemin yabancı şirketleri tarafından desteklenen, çoğu kez 
yayın kurullarında yabancıların görev aldığı yayınlardır. Bazı gazete ve dergiler Türkçe ve 
Fransızca olmak üzere iki dilde yayın yapar. XIX. yüzyıl ortalarında ve sonlarında yayın 
hayatında yer alan Türkçe ve yabancı dilde yayın yapan elli kadar derginin yarısından 
fazlası edebiyatla ilgilidir. Bu nedenle dergilere yayın malzemesi sağlamak için çoğunlukla 
Avrupa edebiyatından yapılan çeviri, uyarlama ve edebî ve sanatsal haberlere yer verilir. 

İstanbul’daki Fransız Büyükelçiliğinin 1795-1796 yıllarında çıkarttığı Fransızca Bulle-
tin de Nouvelles ve 1796-1796 yıllarında Gazette Française de Constantinople, 1821-1824 
yılları arasındaki Le Spectateur Oriental ve 1828-1831 yılları arasında İzmir’de yayınlanan 
Le Courrier de Smyrne ve yarı resmi nitelikteki Takvim-i Vekayi gazetesinin Fransızca 
versiyonu olan gazetelerin Fransız dili ve kültürünü yerleştirmekteki katkılarını göz ardı 
etmemek gerekir. Bunlara ek olarak, XIX. yüzyılın son çeyreğinde Gérard Groc ve İzzet 
Çağlar’ın katkılarıyla tümüyle ya da kısmen Fransızca yayın yapan  La Revue Orienta-
le (1885-1886), Maarifet (1898-?) ve Mecmua-i Lisan (1898-1900) adlı dergileri unutma-
mak gerekir. Özellikle Fransızcanın öğrenilmesi gerektiğini öğütleyen Mecmua-i Lisan 
dergisi La Fontaine, Chateaubriand, Ronsard, C. H. Millevoye, A. de Musset, J. Parny, 
V.Hugo, M. Sasserno, Sully Prudhomme, J.-B. Rousseau, P. Lebrun, E. Mercœur gibi 
Fransız yazarların eserlerine yer verir. Buna karşılık Maarif dergisi Türkiye’de bulunan 
Fransız ve diğer yabancıların yazdıklarını yayınlar (Aksoy, 2008). La Revue Orientale ise 
Fransızca yazan, ya da çeviri yapan günümüzde pek bilinmeyen Cemal Efendi ve Salih 
Efendi, Namık Kemal Bey, Rıza Bey (Nur), Recaizade Ekrem Bey gibi Türk yazarların 
yazılarına yer verir.

Farklı dillerdeki özel ad ya da cins adların doğru söyleniş biçimleri için çevrimiçi olarak 
http://fr.forvo.com/ adresine gidip sözcüğü yazdıktan sonra sözcüğün başındaki ok işareti-
ne tıklayarak sesli söyleniş biçimini dinleyebilirsiniz. 

Kuşkusuz 1868 Galatasaray Lisesinin açılmasının, Türkiye’de yaşayan yabancıların, 
Levantenlerin ve Müslüman olmayan Türk unsurların da edebiyata katkısı büyüktür. 
Örneğin, Gustave Cirilli, Marine Spadaro, Said N. Duhani ve Henri Eskenazi gibi kişiler 
yayınladıkları Fransızca şiir albümü, deneme, öykü ve romanlarıyla Fransız kültürünün 
tanıtımına başvurulur (Aksoy, 2008). 

Yurt dışında yayınlanan Jön Türklerin gazeteleri ve ülke içinde yayınlanan Fransızca 
gazeteler frankofon kimselere Fransız edebiyatını daha yakından tanıtır ve onları bu dilde 
yazmaya davet eder.

XX. yüzyılın başında önce Cenevre’de (1904), sonra Kahire’de (1911’den 1932’ye ka-
dar), ardından İstanbul’da yayın yapan Siyasi, ekonomik, bilimsel ve edebî İctihad dergisi, 
E. Raynaud, F.-A. Cazals, G. Rodenbach, Gérard d’Houville, Laurent Tailhade, J.-M. Gu-
yeau, Leconte de Lisle, J.-M. De Hérédia, J. Richepin, E. Zola, Musset, Baudelaire, Rim-
baud, Verlaine, Mallarmé gibi birçok yazar ve şairin metin ve şiirlerine yer verir. Aynı 
zamanda İngiliz edebiyatına dönük yazan Vahdet Gültekin, A. J. Cronin, L. Bromfield, E. 
Hemingway, J. Steinbeck ve Mina Urgan gibilerin yazılarına da yer ayırır.

Bütün bu gerekçelerle Fransızca XX. Yüzyılın başında yabancılarla Türkler arasında 
olduğu kadar, Türkiye’de yaşayan yabancılar arasında bile başlıca ortak dil haline gelir. Bu 
şekilde kültürel alt yapısı oluşturulan bir toplum için geriye kalan şey, etkilere, düşünce-

Levanten (Fr. Levantin), 
Yakındoğu ülkelerine yerleşmiş, 
oralarda yaşayan ayrı ırktan, ayrı 
dinden kimselerle evlenerek soyu 
karışmış Avrupa asıllı kimse

Frankofon (Fr. Francophone), 
Fransızcayı gerek ana dil, gerekse 
ikinci dil olarak öğrenen ve onu bir 
şekilde kullanan kişi ya da uluslar 
için söylenir.



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 205

lere ve akımlara daha açık olmaktır. Toplum adına harekete geçen aydın Türk gençleri ge-
leneksel edebî türlerin ve izleklerin verdiği bıkkınlığın da etkisiyle artık öğrenmiş olduğu 
kültürün ürünlerin kaynağı olan Fransız edebiyatına büyük bir açlıkla giriş yapar. 

Sizce Osmanlı İmparatorluğu Batıyla olan kültürel ilişkilerini neden XVIII. yüzyıl itibarıyla 
yoğunlaştırma ve Batıyı daha yakından tanıma kararı almıştır?

BATI ETKİSİNDEKİ TÜRK EDEBİYATI
Çağdaş Türk edebiyatının bugün içinde bulunduğu konumunu yüz elli yıl öncesinden 
esas aldığı Fransız edebiyatına borçlu olduğunu söylemek yanlış olmaz. Tanzimat’la baş-
layan yenileşme hareketlerinin bir sonucu olarak, dönemin özellikle edebiyat açısından 
Avrupa’yı temsil eden en güçlü ülkesi konumundaki Fransa’nın edebiyatı model olarak 
alınır.

II. Mahmut’un ölümü üzerine 1839 yılında tahta çıkan Abdülmecid Han, Gülhane 
Hattını ilan eder ve yeni bir devir başlatır. Mustafa Reşit Paşa’nın 3 Kasım 1839 tarihinde 
Gülhane Meydanında okuduğu ünlü Tanzimat Fermanı, Osmanlının devlet yapısının işle-
yişini düzenleyen bir dizi önlemler içerir (Özdemir, s.130). Osmanlı Devleti bu fermanla 
resmen Batıya açıldığını ilan etmiş olur. Ancak bu yenileşme ve Batıdan esinlenme hare-
keti edebî alandaki sonuçlarını ancak 1860 yılı sonrasında verir.

Batı etkisindeki Türk edebiyatını, edebî dönemler ve yaklaşımları dikkate alarak de-
ğinmek yerinde olur. Bu bakımdan günümüze değin Türk edebiyatı; Tanzimat Dönemi, 
Servet-i Fünûn Dönemi, Fecr-i Âti Dönemi, Milli Edebiyat Dönemi ve Cumhuriyet Dö-
nemi olmak üzere beş başlık altında toplanabilir.

Tanzimat Edebiyatındaki Etki
Edebiyata adını veren Tanzimat, yenileşme hareketinin öncüsü kabul edilen Şinasi’nin ça-
lışmalarıyla başlar. Şinasi’nin kaleme aldığı ilk yapıt olan Şair Evlenmesi adlı oyunu 1859’da 
yazılıp, 1860 yılında tefrika olarak yayınlanır. Benzer şekilde Batıdan yapılan şiir tercüme-
lerinin ilki olan Tercüme-i Manzume 1859’da; İlk yerli ve özel gazetenin yayın hayatına 

1

Resim 8.2

1876’da I. 
Meşrutiyetin veya 
Kanuni Esasinin 
ilanında açılan 
pankartlardaki 
Fransızca ifadeler
(Üstte: Disiplin, 
adalet, düzen; altta: 
Yaşasın anayasa)

Kaynak: 
socialchangecourse.
wordpress.com



Batı Edebiyatında Akımlar II206

girmesi 1860’da; Fransız yazar Fénelon’un romanının çevirisi Telemak 1859’da yayınlan-
dığı için edebiyat alanındaki Tanzimat’ın başlangıç yılı olarak farklı görüşlerde 1859 veya 
1860 tarihleri görünür. Tanzimat edebiyatı, Şinasi ve Agâh Efendi’nin birlikte çıkarmış 
oldukları Tercüman-ı Ahval gazetesiyle başlar ve üç farklı görüşe göre; 1876’daki Birinci 
Meşrutiyete, 1895’te Servet-i Fünûn’un kuruluşuna ya da 1908 yılındaki İkinci Meşruti-
yetin ilanına kadar devam eder. Bu edebiyat içinde yer alan aydınlar, edebî ürünlerinde 
siyasal ve toplumsal yenilikleri savunur, eskiyi ve eski yaşam biçimlerini eleştirirler. Halkı 
yapılacak siyasal ve toplumsal düzenlemelere hazırlamak, çağdaş uygarlık değerlerini öğ-
retmek için ona ulaşabilecekleri en kestirme yol olan gazetecilikten işe başlarlar (Özdemir, 
1991, s. 131). Şinasi, Namık Kemal, Ziya Paşa, Ali Suavi, Ahmet Mithat Efendi gazetecilik 
uğraşının başında olan kişiler olur.

Yapılan tüm siyasal düzenlemeler içinde, toplumun her katmanında bir yenileşmeye 
gidilmesine inanan ve bu anlayışla yetişmiş, Batı kültür ve edebiyatlarını tanımış bir kuşa-
ğın farklı edebî ürünleriyle oluşturmuş olduğu edebiyata ‘Tanzimat edebiyatı’, bu edebiyat 
içinde ürün veren yazar ve şairlere de ‘Tanzimatçı’ adı verilir (Özdemir, 1991, s. 130) Tanv-
zimat edebiyatının kendisine özgü kuralları, ilkeleri ve yöntemleri yoktur. Bu nedenle bu 
kavram bir anlayışı ya da akımı değil, öncelikle siyasal ve toplumsal alanda yapılan Batı 
tarzı yenileşme çalışmalarını kasteder ve farklı özellik ve akımlardaki edebî ürünleri de 
kapsayan bir kavramdır.

Tanzimat, her alanda “dışa dönüş, dışa açılış” hareketidir. Bu anlayışla getirdiği yeni 
değer ve kavramlar doğrultusunda eski edebiyatın düşler ve masallar evreninden insan-
ların gerçek evrenine geçişini sağlar (Özdemir, 1991, s. 133) Eski edebiyatta yaşam karş-
şısında edilgen, dünyaya seyirci olan içe dönük insan, Tanzimat edebiyatında tersi yönde 
etken, katılımcı ve varlığını belli eder niteliktedir.

Tanzimat yazarlarına göre Avrupa edebiyatı, model alınması gereken tek edebiyattır: 
“Yirmi otuz senedir muva�ak olduğumuz terakkiyatı lisaniyye ve edebiyeyi Avrupa’yı tak-
lit ile peyda eylediğimizi” (A.Mithat, 2015, s. 90-91) söyleyen Ahmet Mithat, yalnız edeh-
biyatımızın değil, dilimizin bile Avrupa edebiyatıyla olan yakın teması sayesinde geliştiği 
inancındadır.

Şiir ve roman dışındaki diğer düzyazı türleri de Tanzimat edebiyatıyla gelişir ve yay-
gınlaşır. Öyle ki, Namık Kemal 1884 yılında yazdığı Celâl adlı yapıtının önsözünde siya-
sal makale, roman, tiyatro vb. edebî türlerin Tanzimat’tan sonra ortaya çıktığını söyler. 
Roman için, “Roman kısmını yeni çıkmış saydığımıza şaşılmasın. Eski eserler arasında 
İbretnüma, Muhayyelat, Aslı ile Kerem gibi bir takım hikâyeler vardı. Bizim hikâyeler tıl-
sım ile gömü bulmak, bir yerde denize batıp sonra yazarın hokkasından çıkmak, ah ile 

Resim 8.3

Birinci kuşak Tanzimat dönemi yazarlarından birkaçı

Ziya Paşa Namık Kemal Şinasi Ahmet Mithat Ahmet Vefik Şemsettin Sami

Kaynak: http://www.turkedebiyati.org/



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 207

yanmak, külünk ile dağ yarmak gibi, bütün tabiat ve gerçeğin dışında birer konusu olan 
ahlak anlatımı ve yaşayış açıklaması, duygu incelemesi gibi gerekli şartların hepsinden 
yoksun olduğu için roman değil, kocakarı masalı çeşidindendir” (Özdemir, s.138), der.

Yusuf Kamil Paşa, Fénelon’dan Télémaque’ı Telemak adıyla 1862-1869 yılları arasın-
da dört tefrika olarak; Victor Hugo’nun Les Misérables adlı eseri çevirmeni belirsiz ola-
rak Mağdurin adıyla Ruzname-i Ceride-i Havadis’te 1862 yılında; Hikaye-i Robenson 
(1864) adıyla Arapçasından Ahmet Lütfi tarafından çevrilen Robinson Crusoe; Recaizade 
Ekrem’in çevirdiği ve Hakayik ül Vekayi’de tefrika olarak yayınlanan Chateaubriand’ın 
Atala’sı; yine çevirmeni belli olmaksızın Hikaye-i Hikkemiyye-i Mikromega adıyla çevrilen 
Voltaire’in Micromégas adlı felsefi masalı; Süleyman Tevfik El-Hüseyni’nin Topal Şeytan 
adıyla çevirdiği Lesage’ın Le Diable Boiteux’sü (Dino, 1978, s. 172) yayınlanır.

Edebiyatta Tanzimat’ın en önemli getirilerinden biri; edebiyat dilindeki değişmedir. 
Tanzimat edebiyatının başlangıç yıllarında yayınlanan ilk metinlerin ardından, edebiyat 
sarayın dışına çıkmaya başlar, artık konakların, yalıların, evlerin ve sokakların edebiya-
tına dönüşür. Dil, anlaşılır, sade ve herkesin kullandığı biçimi alır. Türkçe bir takım yeni 
kavramlara açılır. Hukuk, siyaset, eğitim ve sanat gibi birçok alanda gereksinim duyulan 
ve karşılıkları Türkçede olmayan kavramlar ya dışarıdan olduğu gibi alınır ya da Türkçe-
leştirilmiş karşılıkları Türkçeye girer.

Başlangıçta yazar ve şairler beğenileri doğrultusunda konumlarını belirlemeye, ardın-
dan etkilendikleri metinleri edebiyata ve kültürü uyarlama, esinlenme gibi konular ön 
plana çıkar. Ardından Türk edebiyatında o güne kadar kullanılan ve genellikle elit kesime 
ve din ve ahlâk dersi vermek isteyen yazar veya kurumlara hizmet eden, dil açısından 
da sıradan halkın anlayamadığı Arapça ve Farsça terkiplerin bol olduğu bir edebiyattan 
uzaklaşılır, halkın anlayabileceği sadelikte biçimsel ve biçemsel yeniliklerin yapılmasına 
önem verilir. Bu dönemde çeviri, uyarlama, esinlenme ve taklit yoluyla oluşturulmuş eser-
lerle yeni anlayıştaki bir Türk edebiyatının alt yapısı oluşur.

Emekleme dönemindeki Tanzimat edebiyatı, her geçen gün sayısı artan yeni yazar ve 
şairlerin katkılarının devreye girmesiyle daha da zenginleşir. Her şeye karşın yapılan bu 
çalışmalar, Arap ve Fars etkisindeki edebiyatı tümüyle kaldırıp onun yerine Fransız edebi-
yatı tarzındaki bir edebiyatı koymak anlamına gelmez.

Tanzimat edebiyatında ağırlıklı olarak öne çıkan edebî akım Romantizmdir. Roman-
tizm, klasisizmin getirdiği kurallara karşı bir tepki olarak doğar, toplumsal yapı ve ya-
şamdaki değişikliklerden beslenir. Klasisizmin temel ilkesi olan “aklın egemenliği”, XVIII. 
Yüzyıl Aydınlanma Çağı’yla daha da işlerlik kazanır ve akıl tek güvenilen rehber haline 
gelir. Edebiyat da benzer bir doğrultuda oluşmaya başlar. Almanya’dan sonra Fransa’da, 
XVIII. Yüzyıl sonu itibarıyla Jean-Jacques Rousseau’nun doğaya ve duygulara önem verdi-
ği yapıtlarıyla başladığı var sayılan Romantizm, 1820’den 1850 yılına kadar olan dönemde 
en verimli evresini yaşar. Türk aydınları özellikle bu evrenin son bölümünde, 1840’lı yıllar 
itibarıyla hem yurt dışında, hem de yurt içinde yaptıkları okuma ve çeviriler yoluyla Ro-
mantizmle tanışır.

Daha sonraki dönemde toplumsal eleştiriyle ön plana çıkan Fransız yazarlar, Fransız 
İhtilali’ni doğuran eleştirel düşünceyi hazırlar. İhtilalle yaygınlaşan ‘özgürlük’, ‘eşitlik’ ve 
‘kardeşlik’ kavramları, sanatçı ve aydınları büyük ölçüde etkiler. Kentlerden, gösterişli sa-
lonlardan kaçarak özgürlüğü doğada, kendi iç dünyalarında aramaya onları iten şey, ihtilal 
ve sonrasında yaşanan siyasal olaylar ve burjuva sınıfının yükseliş süreciyle ortaya çıkan 
çarpıklıklar olur. Seçkin sını�arın klasik ölçüleri, değerleri bir kenara bırakılarak, en iyi 
kural olarak kuralsızlığı seçerler. Antik mitolojilere değil, dinsel mucizelere, ulusal değerle-
re, söylencelere, halka ve doğaya dönmenin gerekliliğine inanırlar. Aklıyla davranan varlık 
düşüncesinden hareketle, insan duygularını, düş güçlerini geliştirmeyi amaçlarlar. İnsanı 
düzeltmenin, toplumu düzeltmekten geçeceğine inanırlar (Özdemir, 1991, s. 321-325). 



Batı Edebiyatında Akımlar II208

Romantizmde ‘ben’ duygusu ağır basar, yazar ya da şair iç dünyasının ifadesine yöne-
lir. Bu nedenle, Tanzimat romanı ağırlıklı olarak romantik anlatımın ilkel biçimi üzerine 
kuruludur (s. 139). Romantizmin en belirleyici özelliği “ sanatçının kendi yerini bulamae-
dığı bir dünyadaki iç tedirginliği, yeni bir toplumun özlemini yaratan güvensizlik ve kop-
muşluktur. Romantizm, İngiltere’de özellikle şiirde geniş bir uygulama alanı bulur. Buna 
karşın, Victor Hugo, Romantizmin ilkelerini Cromwell adlı esere yazdığı önsözde belirler 
ve Hugo’nun Sefiller (Les Misérables) adlı eseri de Romantizmin en önemli örneklerinden 
(s. 326) olduğu gibi, Tanzimat romancılarının da rehberi olur. 

Tanzimat romanlarında Batılı yaşam biçimi bir özlem olarak dile getirilirken, kişiler 
arasında geleneksel yaşam biçimiyle Batılı tarz arasındaki bocalama biçimleri de roman-
ların konusunu oluşturur.

Gerek Tanzimat edebiyatı, gerekse daha sonraki Servet-Fünûn ve Fecr-i Âti gibi edebî 
gruplar içinde çoğunlukla benimsenin diğer edebî akım Gerçekçiliktir. Gerçekçilik, top-
lumu incelemek, toplum ve birey gerçeklerini aldatmacasız bir biçimde yansıtmak ve eleş-
tirmek düşüncesinden kaynaklanır. Olguculuk (Pozitivizm) felsefesinin ortaya çıkması 
gerçekçiliğe katkı sunar. Araştırma, gözlemleme, olay ve olguları ortaya çıkarma, gelişme 
süreci içinde değerlendirme tutumu benimser (Özdemir, 1991, s. 330-331).

Resim 8.4

İkinci Meşrutiyetin 
getirdiği özgürlük ve 
hakları simgeleyen 
“Yaşasın Vatan, 
Yaşasın Millet, Yaşasın 
Özgürlük” yazan bir 
kartpostal

Kaynak: stanfordpress.
typepad.com

Resim 8.5

Fransız romantik yazarlardan birkaçı

Victor Hugo A. de Lamartine Chateaubriand Alfred de Vigny A. Dumas (pere)



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 209

Fransız edebiyatında gerçekçiliğin kurucusu ve öncüsü Balzac’tır. Benzer anlayışa sa-
hip Stendhal’in çokça kullanılan “roman, yol boyunca gezdirilen aynadır” ifadesi de onda-
ki gerçekçiliğin boyutunu ortaya koyar. Gustave Flaubert, Guy de Maupassant gibi tanın-
mış ve eserleriyle Türk yazarlarını esinlemiş olan yazarlar da gerçekçi akım içinde yer alır.

Edebiyatımızda ilk defa Beşir Fuad’ın Victor Hugo adlı biyografik eseriyle gündeme gelen 
Zola ve Gerçekçilik, daha sonra gazete sayfalarında ve dergi sütunlarında günlerce sürecek 
“hayaliyyun-hakikiyyun” (romantizm- realizm) kavgalarına yol açar (Yılmaz, 2002, s. 62). 
Beşir Fuad, klasisizm ve Romantizmi bir kenara bırakıp bütün ilgisini pozitif bilime yöneltir, 
edebiyatta gerçekçiliğin esas alınması gerektiğini savunur. Ancak Beşir Fuad, gözleme dayalı 
gerçekçilik ile deneye dayalı doğacılığı birbirinden ayırmaz ve Diderot’dan önceki Avrupa 
edebiyatını “evhamat” ve “hayalat” olarak görür (s. 29). Ona göre gerçek edebiyat, gerçekçilir-
ğe dayalı edebiyattır (s. 28) ve bir romancının hayal etmemesi, gözlemlemesi, araştırması ve 
gördüğünü değiştirmeden nitelendirmesi ve tarif etmesi gerekir (s. 62). 

Tanzimat edebiyatının ilk şahsiyetlerinden olan Şinasi, Mustafa Reşit Paşa’nın eğitil-
mek için Fransa’ya gönderdiği ilk öğrencilerdendir. Fransa’da edindiği düşünceleri edebi-
yatımızda uygulamaya çalışan, kurduğu ilk özel gazeteyle bu düşüncelerini yaygınlaştıra-
rak, yeni bir edebiyatın temellerini atan kişidir. Öncelikle okuryazar kişilerden başlamak 
üzere halkı yeni ufuklar konusunda bilinçlendirmeye çalışır ve bu konuda en etkin araç 
olan gazeteyi kullanır. Edebî yönü kuvvetli olmamasına karşın iyi bir girişimci ve öncüdür, 
yeniliklere ve yeni düşüncelere açık olması ve onları başkalarıyla paylaşmaktan hoşlanır. 
Türk edebiyatındaki yeri yazar kişiliğinden çok gazeteci kimliğiyle bilinir. 

Resim 8.7

Şinasi ve Tercüman-ı 
Ahval Gazetesi

Kaynak: http://www.
turkedebiyati.org/

Resim 8.6

XIX. yüzyıl gerçekçi yazarlarından birkaçı ve Natüralizmin öncüsü Emile Zola

Maupassant H. de Balzac Stendhal Gustave Flaubert Emile Zola

Kaynak: wikipedia.org



Batı Edebiyatında Akımlar II210

Belki de gündelik uğraşlarından fırsat bulup yeterince ürün ortaya koyamayan Şinasi, 
Fransız şairlerin etkisiyle, yazdığı şiirlerinde geleneksel şiirden farklı olarak halkın anlaya-
cağı duru, anlaşılır bir dil kullanmaya çalışır. Düşüncelerini aktarmak istediği şiirlerinde 
yine de Divan şiirinin aruz ölçüsünü kullanır. Şiir alanındaki ilk yapıtı, Tercüme-i Man-
zume adını verdiği Fransız şiirinden yaptığı şiir çevirilerinden oluşan kitaptır. Özellikle 
Racine, La Fontaine ve Fénelon’dan çevirilerin yer aldığı bu yapıtında klasik nitelikteki 
Fransız şiirinin özelliklerini ortaya koymak ister. Klasik Türk şiiri niteliğinde yazdığı diğer 
şiirlerini Müntehebat-ı Eş’ar adı altında yayınlatır.

Tiyatroyu toplumda karşılaşılan çarpıklıkları düzeltme çabasına yönelik olarak bir araç 
gibi kullanır. İlk oyunu Şair Evlenmesi’dir. Görücü usulü evlenmenin yanlışlıklarını gül-
dürme yoluyla göstermeye çalışır. Değeri estetik yönünden değil, ele aldığı sorundan gelir. 

Ziya Paşa, Şinasi gibi gazetecilik uğraşıyla Tanzimat edebiyatına katkı verir. Divan şiiri 
kültürüyle yetişen ve o yolda şiirler kaleme alan Ziya Paşa, Divan şiirinin önemli figürleri 
arasında da yer alır. Batı edebiyatının değerlerini beğenip savunsa da, yaptığı çalışma-
lar Batı tarzında olmaktan uzak kalır. Bu nedenle eskiden kopamayan, yeniye de tam bir 
hâkimiyet sağlayıp gereğince uygulayamayan bir görüntü sunan şairdir. Ziya Paşa, Tan-
zimat edebiyatının hemen bütün özelliklerini kendi sanatında toplar. Sanatı ve kendine 
çizmek istediği yol konusunda yaşadığı bocalama, Tanzimat edebiyatını oluşturan Divan 
şiiri, yerelleşme akımı, âşık tarzı ve Batı etkisi gibi dört farklı özelliği şiirlerinde bir arada 
sunma olanağı verir.

Ziya Paşa’nın şiirde dil anlayışı konusunda yazdığı yazı ve eserlerde ortaya koyduğu 
tutarsız, bir biriyle çelişen sözlerinden dolayı Tanzimat edebiyatı içinde pek önem ve-
rilmeyen kişilik durumuna gelir. Şiirlerinde ağırlıklı olarak Namık Kemal gibi vatan ve 
hürriyet izleklerini kullanır.

Türk edebiyatında Namık Kemal’i farklı edebî türlerin yazarı olarak görmekte kuşku-
suz Fransız etkisi büyüktür. Özellikle romantik yazar Victor Hugo’nun etkilediği, hatta 
çağdaşı kimi kimselerin kendisine “Şarkın Hugo’su” dediği bilinen bir gerçektir (Perin, 
1916, s. 117). İlk Fransız etkilenmelerini Tasvir-i E�âr’da yayınladığı makalelerinde gös-
terir. İbret gazetesindeki makalelerinde bu etki daha belirgin hale gelir. Avrupa’da kaldığı 
dönemde hukuk, iktisat ve toplumbilimle ilgilenir. Fransız Romantizminden etkilenmesi 
şüphesiz yapıtlarına da yansır. Hugo’nun Cromwell’e yazdığı önsöze öykünerek Celaleddin 
Harzemşah Hulâsasını yazması da etkilenmesinin göstergesidir.

Namık Kemal’in Victor Hugo’nun Sefiller’inin önsözünü çevirip yayınlatması Hugo’ya 
karşı olan hayranlığının bir göstergesidir (Yılmaz, 2002, s. 26). Beşir Fuad’ın, Victor Hugo 
üzerine ilk telif eseri yazması da, bu kuşağın Romantizmin babası sayılan bu büyük yazara 
olan tutkunluğunun bir delili sayılabilir (s. 26-27). Tanzimat yazarları Victor Hugo’dan 
sonra Alexandre Dumas (père ve fils)’lara yönelir. Dumas (fils)’nın Kamelyalı Kadın (La 
Dame aux Camélias)’ını bir şaheser olarak karşılarlar. Sanatçının ulusun sesi ve aynası ol-
ması gerektiğini savunan Namık Kemal, Dumas (fils)’in söz konusu yapıtını, Fransızların 
her türlü siyasi iş ve becerilerini sergilemesi bakımından çok beğenir ve onu insanlık için 
yazılmış bir eser olarak görür (s. 28). 

Namık Kemal’in ilk romanı İntibah, bizde roman türünün ve romantik romanın ilk ör-
neği sayılır. İntibah’ta zengin, bir takım mirasyedi gençlerin kendilerini içki ve kadınlara 
kaptırmaları yüzünden nasıl bir yıkıma uğradıkları gösterilerek, toplum ahlakının düzel-
tilmesine çalışılır. Yer yer gerçekçi gözlemlere yer verilse de, romantik anlatı bu gerçek-
likleri geri plana iter (Özdemir, 1991, s. 138-139). Namık Kemal kişileri somutlaştırmaya 
çalışır, ruhsal ve toplumsal çevreleriyle onları işler ve çoğunu işlenmiş bir dış görünüşle 
ortaya koyarak Türk edebiyatında kişi psikolojilerine ilk defa o yer verir.



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 211

Rousseau’nun Toplum Sözleşmesi, Montesquieu’nün Kanunların Ruhu Hakkında adlı 
yapıtları dâhil, daha birçok çeviri yapıta imza atar. İngiliz yazar Walter Scott tarzı tarihsel 
romanların Balzac, Vigny ve Hugo gibi tanınmış yazarlarla Fransa’da moda olması Namık 
Kemal’i de etkiler ve modaya uyarak Cezmi adlı tarihsel romanını yazar.

Vatan yahut Silistre, Akif Bey, Kara Bela, Gülnihal, Zavallı Çocuk ve Celaleddin Har-
zemşah adlı oyunlarda aynı etki görülür. Zavallı Çocuk’ta A. Dumas (fils)’nın Kamelyalı 
Kadın’ın etkisi açıktır. Kahramanları çoğu kez Shakespeare’in, Lamartine’in, Musset’nin 
kahramanlarıyla aynı sonu paylaşır (Perin, 1916, s. 144) Zavallı Çocuk adlı oyununun son 
perdesi, Hugo’nun Hernani adlı oyununun son perdesiyle benzeşir. Her iki oyun kişileri 
sevgililerinin öleceğini anlamasıyla, kendini öldürmek, zehir içmek, birbiriyle ölüm döşe-
ğinde kavuşmak gibi benzer eylemleri gerçekleştirirler (Perin, 1916, s. 145). 

Vatan yahut Silistre adlı oyununu Fransız tiyatro yazarı Victorien Sardou’nun Patrie 
(Vatan) adlı oyunundan esinlenerek yazdığını ve oyunda ‘vatanseverlik’ izleğini kullan-
mak istediğini kendisi de kabullenir (Perin, 1916, s. 148). 

Birinci Tanzimatçılar arasında halka halkın anlayabileceği dilde kısmen de olsa sesle-
nebilen şairdir Namık Kemal. Şiirlerine oranla tiyatro oyunlarındaki repliklerinde güncel 
konuşma dilini kullanmakta daha başarılıdır. Hece ölçüsünün kullanılmasını önermekle 
birlikte bunu şiirlerinde pek kullanmaz. Eski biçemi kullanarak yeni içeriği ele aldığı şiir-
lerini Divan adlı yapıtında toplar.

Tanzimat edebiyatıyla başlayan bu Fransız etkisi, yüzyılın sonunda Edebiyat-ı Cedide 
ya da İkinci dönem Tanzimatçılarla devam eder. Recaizade Mahmut Ekrem ve Abdülhak 
Hamit’le birlikte Türk edebiyatının Batıya yüzünü çevirmişliği daha belirgin hale gelir. 
Ancak takip eden kuşakla Fransız çizgisinde şekillenmiş olan Türk edebiyatı, kendi yolu-
nu çizmeye başlar. 

Resim 8.8

Osmanlı döneminde 
Türk toplumunu 
yansıtan resim ve 
portreleriyle tanınan 
ressam Jean-Étienne 
Liotard’ın bir tablosu

Kaynak: livresque-
sentinelle.blogspot.
com.tr/



Batı Edebiyatında Akımlar II212

Recaizade Ekrem’in tek romanı olan Araba Sevdası (1889) Türk edebiyatının ilk ger-
çekçi romanı olarak kabul edilir. Yazarın yaşamından kesitlerin yer aldığı roman, devrin 
romantik gerçekçiliğini tek başına temsil eder. Eserin kahramanı Bihruz Bey aşırı roman-
tik bir tiptir. Bihruz Bey, içinde bulunduğu Türk toplumunda hiçbir şeyi beğenmez. Top-
luma yönelik eleştirilerinden dil de nasibini alır. Öyle ki, “Romanda iltifatlar Fransızca, 
küfürler Türkçedir” (Kolcu, 1999, s. 161). Roman, yanlış Batılılaşmanın örneği olarak da 
kabul edilir.

Atala’nın çevirmeni de olan Recaizade Mahmut Ekrem, yeni edebiyatın ifade edilme-
sinde kullanılacak olan Türkçenin yeterliliği konusunda pek ümitli değildir: “Türkçemiz 
değil Batı lisansından yapılacak çevirilerde, bizim tasavvur ve muratlarımızı ifadede bile 
yetersizdir” (R.M.Ekrem, 1871, s. 5), der. Recaizade Ekrem, birçok Romantik Fransız şaie-
rinin şiirlerini Türkçeye çevirerek Tanzimat edebiyatına dolaylı katkıda bulunur.

Şiir ve düzyazı yapıtlarında kullandığı dil ve ifade biçimlerinde Divan şiirinin etkisi-
nin yanı sıra halk şiirinin yansımaları ve hepsinden önemlisi Fransız şiirinin izleri vardır. 
Nağme-i Seher, Yadigar-ı Şebap ve üç ciltlik Zemzeme adlı şiir kitapları vardır. 

Recaizade Ekrem’in Afife Anjelik, Vuslat yahut Süreksiz Sevinç ve Atala adlı oyunları 
vardır. Atala adlı oyunu Chateaubriand’tan çevirdiği Atala adlı romanın uyarlamasından 
başka bir şey değildir. Tiyatro alanındaki en başarılı yapıtı Çok Bilen Çok Yanılır adlı ko-
medisidir.

Sanat, sanat içindir, anlayışına sahip olan Abdülhak Hamit, doğa, şehir yaşamı, va-
tan ve millet izleklerine yer verdiği şiirlerinde Romantizmin etkisi vardır. Tanzimat ede-
biyatında Şinasi ve Namık Kemal’le yerleşen Fransız etkisi Abdülhak Hamit’le daha da 
belirginleşir, ancak onun romantikliği Namık Kemal’inkinden farklıdır. Hamit’te aşk ve 
ıstıraba bağlı Romantizm ağır basarken, Namık Kemal’inki vatan sevgisi önceliklidir. Ne 
var ki, Hamit’in lirizmi daha derinliklidir (Perin, 1916, s. 157). 

Tanzimat edebiyatında ağırlıklı olarak Fransız romantiklerin etkisi olmuştur. Sizce bunun 
nedeni nedir?

Oyunlarında Corneille ve Molière etkileri görülür. Corneille’in Horace adlı oyunu ve 
Abdülhak Hamit’in Eşber’i karşılaştırıldığında klasik tiyatro yazarlarına olan ilgisi daha 
açık biçimde ortaya çıkar. Aynı zamanda yazdığı metinlerde Hugo, Lamartine, Chateaub-
riand, Musset, Shakespeare’den izler taşır. Yazdığı çok sayıdaki tiyatro oyunu oynanmak-
tan çok okunmak amacına yöneliktir. Kullandığı dil, klasik Fransız tiyatrosundaki gibi ağır 
ve tumturaklıdır. Macera-yı Aşk, Nesteren, Finten, Tarık akla ilk gelen oyunlarındandır.

Resim 8.9

2. Dönem Tanzimat yazarlarından birkaçı

R. Mahmut Ekrem Abdülhak Hamit Samipaşazade S. Nabizade Nazım Muallim Naci Ali Bey

Kaynak: www.turkedebiyati.org/

2



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 213

Abdülhak Hamit şiir alanında yaptığı yeniliklerle Hugo’nun klasik edebiyata indirdiği 
darbenin bir benzerini Divan Şiiri karşısında gerçekleştirir. Bazısını Batı tarzında, kısmen 
serbest ölçüde yazdığı şiirlerini topladığı Belde adlı şiir kitabında yer yer Fransızca sözcüklere 
de rastlanır. Serbest ölçüde yazılmış pastoral şiirlerini Sahra adlı bir başka kitabında toplar. 
Eşinin ölümü üzerine yazmış olduğu ‘Makber’ adlı şiir Abdülhak Hamit’i ölümsüzleştirir.

Fransız gerçekçiliği etkisiyle yazdığı Sergüzeşt adlı romanıyla tanınan Samipaşazade 
Sezai, yapıtında bu tarz gerçekçiliğin uygulama girişiminde bulunur. Buna karşın, roma-
nında romantik belirtilere de rastlamak olanaklıdır. Bir anlamda Romantizmden Fran-
sız gerçekçiliğine geçiş yapan İkinci Dönem Tanzimatçılarla, romantikler arasında köprü 
oluşturur. Siyasal ve edebî yazılarının yanında öyküleriyle de tanınır. İlk yıllarında Sir adlı 
bir tiyatro oyunu kaleme alsa da başarı elde edemez.

Tanzimat dönemi edebiyatını halka özgü bir niteliğe kavuşturan, halkın bilgilendi-
rilmesi ve eğitilmesini amaçlayan verimli bir yazar konumundaki Ahmet Mithat, aynı 
zamanda roman ve öykülerinde Fransız etkisini en fazla gösteren yazardır. Aslında hem 
öykü, hem de roman Fransız etkisiyle Türk edebiyatına giren edebî türlerdir. Tanzimat 
romanında akla gelen ilk isimlerden olan Ahmet Mithat, Fransız roman biçem ve tekni-
ğinin, Türk edebiyatına girmesiyle gelişen Türk romanı ve Fransız romancılar arasında 
köprü görevi görür. 

Alexandre Dumas (père)’dan etkilendiği açıkça belli olan yazarda Dumas benzeri bir 
Romantizm egemendir (Yılmaz, 2002, s. 61). Hasan Mellah adlı romanını Le Comte de 
Monte-Cristo (1844)’ya nazire olarak yazdığını söylemesi Dumas’ya olan hayranlığını 
açıkça ortaya koyar (s. 68). Rodos Adasına sürgün olduğu dönemde yazdığı bu romanının 
yanında Hüseyin Fellah, Dünyaya İkinci Geliş, Felâtun Bey ile Rakım Efendi adlı romanları 
da var. Ona göre roman hayalidir ve öyle olmak zorundadır, aksi halde söz konusu olan 
şey roman değil, tarih olur (s. 63). Roman türünü; felsefi roman, kahramanlık romanı, aşk 
romanı ve ahlaki roman olmak üzere dört başlık altında toplar (s. 65). İspanyol edebiyao-
tındaki Cervantès’in Don Quichotte adlı romanından hareketle Çengi romanını yazar, Don 
Kişot karakteri yerine kendi romanına Daniş Çelebi’yi yerleştirir (s. 66).

Ahmet Mithat, Şinasi çizgisinde biri olarak, Fennî Bir Roman yahut Amerika Doktorla-
rı adlı eserini Jules Verne’e öykünerek yazar. Ancak Jules Verne’in yapıtları bilim-kurgu tü-
ründe olmasına karşılık, Ahmet Mithat’ın romanları eğitmeye ve bilgilendirmeye yöneliktir 
(Yılmaz, 2002, s. 53). Amacı halkın anlayabileceği bir edebiyat oluşturmaktır. Emile Augier’nin 
L’Aventurière (1848) adlı eserini esas alarak Nedamet mi? Heyhat adlı romanını oluşturur (s. 
57). Corneille’in Le Cid adlı trajedisini bir öykü biçiminde özetleyerek çevirir. Molière’i beğe-
nir ve eserlerinin çevrilmesini ister. Yorulmadan yaptığı çeviri eserleri ve kendi yazdıklarıyla 
Fransız tarzı roman ve şiiri Türk okurlara beğendirmeyi başarır (Perin, 1916, s. 103). 

Şiir türüne ait yeni olan kuralların Türk şiirine uygulamasını yapar. O zamana dek 
ele alınmamış yeni izlekleri, geleneksel tarza uygun hale getirerek kullanmaya çalışır. 
Nâbizâde Nâzım gibi, ‘doğacı’ denebilecek romanları eskinin bıkkınlık veren anlatılarının 
yerine yerleştirir. Şiir alanında Alfred de Musset’nin “Rappelle-toi/Hatırla!” şiiri gibi pek 
çok şiiri nazire şeklinde Türk şiirine uyarlar.

Fransız gerçekçiliğini benimseyip bu akım içinde öykü roman yazan bir diğer isim 
Nabizâde Nazım’dır. Köy ve köylü izleklerini kullanarak halkın kullandığı duruluktaki bir 
Türkçeyle kırsal yerleşim alanlarının gerçeklerine ilk değinen odur. Bu bağlamda yazdığı 
uzun bir öykü niteliğindeki Karabibik adlı romanıyla ortaya koymaya çalıştığı amaç, ro-
manının önsözünde de vurguladığı şekilde Alphonse Daudet tarzı bir öykücü, Emile Zola 
gibi bir romancı olmak istemesidir. İkinci romanı Zehra, kişi psikolojilerine yer vermeye 
çalıştığı bir yapıtıdır. Romanlarında az da olsa romantik izler olmasına karşılık, gerçekçi 
romana daha yakındırlar.



Batı Edebiyatında Akımlar II214

Ahmet Vefik Paşa, Tanzimat edebiyatı tiyatro alanında en fazla emeği geçen yazar ve 
çevirmendir. Paris’te elçilik kâtibi olarak çalıştığı yıllarda tanımış olduğu klasik Fransız ti-
yatrosundan etkilenen ve özellikle Molière’den bolca çeviri ve uyarlama yapan çevirmen ve 
yazardır. Yazdığı ve çeviri yoluyla oluşturduğu kitaplarda kullandığı halk dili, yerine göre 
yerel diyalektler sayesinde Fransız tarzı Türk okur ve seyircilerine sevdirir. Molière’den 
yirmiye yakın yapıt çeviren ve uyarlama yapan yazarın en tanınmış çeviri yapıtları Zor 
Nikâh, Zoraki Tabip’tir (Perin, 1916, s. 86-87). Bunlara ek olarak Bursa’da açtığı tiyatroyla, 
tiyatro sahnelerinin ülkeye yayılmasına katkıda bulunur. 

Edebiyat tarihinde adı çok sık geçmese de, Tanzimat’ın başlangıç yıllarından itibaren 
oyun yazarlığı yapan Feraizcizâde Mehmed Şakir (1853-1911), duru bir Türkçe ve başarılı 
bir teknikle yazdığı oyunlardan ötürü “Türk Molière’i” olarak anılır. Oyunlarının içeriği 
çoğunlukla toplumsal ve tarihsel konulardır.

1873’te Taaşşuk-i Talat ve Fitnat adlı romanı kaleme alan Şemsettin Sâmi, daha çok 
hazırladığı sözlükler ve dil alanındaki çalışmalarıyla tanınır. Fransızcadan yaptığı çeviri-
lerle Tanzimat edebiyatının ve Türkçenin gelişmesine katkı sağlar. Namık Kemal’in İnti-
bah adlı romanı üç yıl sonra, 1876 yılında yayınlanmış olmasına karşın, roman türünün 
özelliklerine daha uygun yazıldığı gerekçesiyle pek çok edebiyat insanı tarafından Türk 
edebiyatının ilk romanı olarak kabul edilir.

Tanzimat edebiyatında Batı edebiyatına yönelik yapılan çalışmalar nelerdir?

Servet-i Fünûn Edebiyatındaki Etki
Servet-i Fünûn edebiyatı, Recaizade Mahmut Ekrem’in katkısıyla, 1895 yılında Servet-i 
Fünûn Dergisi çatısı altında toplanan ve Tevfik Fikret’i derginin yazı işleri müdürlüğüne 
getiren bir grup genç Türk şair ve yazarın oluşturduğu bir harekettir. Kesin çizgilerle Tan-
zimatçılardan ayrılmadıkları için bazen Tanzimat edebiyatının devamı olarak da kabul 
edilirler. Yeni bir anlayış olarak ortaya çıktıkları için Edebiyat-ı Cedîde adıyla da anılırlar.

Edebiyat-ı Cedîde içinde Fransız varlığı, Osmanlı’daki Fransız okullarında eğitim gör-
müş ve o kültürü almış gençlerin katkısıyla salt edebî form olarak karşımıza çıkar. Artık bu 
gençlerin ilgisini ne herhangi bir konunun Türk edebiyatına aktarılması, ne de okuru bilgi-
lendirmek ve eğitmek çeker. Onlar için her şeyden önemli olan, sanatı sanat için yapmaktır.

Resim 8.10

Tanzimat edebiyatı 
öncesi Türk 
toplumunun ender 
seyirlik oyunlarından 
biri: Karagöz ve 
Hacivat

Kaynak: www.tsa.
org.tr/

3



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 215

Bu anlayışın temel amacı, Fransız edebiyatıyla yarışabilecek nitelikte yapıtlar ortaya 
koymaktır. Bu amaçla, gerçekçi ve doğacı Fransız yazar ve şairlerini model olarak benim-
serler. Şiirde yaptıkları yenililerle Parnas şiir anlayışı ve simgecilerle benzerlik gösterirler. 
Kendilerinden önceki Türk edebiyat adamlarını Avrupa’yı yeterince izlememek ve onlar-
dan yeterince yararlanmamakla suçlarlar. Ancak yaptıkları çalışmaları geniş kitlelere aça-
madıklarından ve yapıtlarında kullandıkları söylem biçiminden dolayı dar ve sınırlı bir 
çevrenin yazarları olarak kalırlar.

Şiir formu kendileri için önemlidir, bu nedenle Batı’dan aldıkları sone, terza rima gibi 
yeni şiir formlarıyla şiir yazarlar; buna karşın aruz ölçüsünü şiirin vazgeçilmezi olarak 
görürler. İzlek olarak kişiyle ilgili izleklerin yanında doğa ve onun betimlenmesine yönelik 
izleklere yer verirler, ancak toplumsal içerikten uzaklaşılır.

Roman türü bu grubun en başarılı olduğu edebî türdür, Batı romanının basit bir tak-
lidi niteliğindeki Tanzimat romanına oranla Servet-i Fünûn romanı daha mükemmeldir. 
Gerçekçi akım esas alınarak yazılan romanlardaki uzam her defasında İstanbul’dur.

Bu grubun en başarısız olduğu tür ise tiyatrodur. Bunda kendi ölçütlerinde model ala-
cak ya da daha ileriye taşınacak nitelikteki oyunların olmayışının payı vardır.

Servet-i Fünûn döneminin önderi ve en güçlü şairi olan Tevfik Fikret, Parnas şiir an-
layışının etkisi altında yazdığı şiirlerinde, şekil açısından grubunun hede�ediği noktaya 
gelir. Öyle ki, şiirinin ölçüsü, şekli ve uyağı bir bütün halinde müzikal bir etki uyandırır. 
Aruz ölçüsüne son derece hâkimdir. Şiirleri kişisel izlekler ve söz sanatlarıyla bezenmiştir. 
Rübâb-ı Şikeste,  Rübâbın Cevabı ve Şermin adlı şiir kitaplarının yanında oğlunun kişili-
ğinde seslendiği çağının gençlerine yönelik öğütleri ve yönlendirmeleri içeren Halûk’un 
De�eri adlı kitabı mevcuttur.

Tevfik Fikret, Fransız diliyle olan bağlarını mümkün olduğu ölçüde en alt düzeyde tu-
tar. Fecr i Ati edebiyatındaki yazarlar ve Yahya Kemal tarafından eleştirilere maruz kalan 
Tevfik Fikret, tam bir François Coppée hayranıdır. Bu yargı, Tevfik Fikret’in Coppée’nin 

Resim 8.11

Servet-i Fünûn 
yazarlarından bir 
grup

Kaynak: www.
turkedebiyati.org/

Tevfik Fikret

(1867-1915)

Halit Ziya Uşaklıgil

(1866 -1945)

Mehmet Rauf

(1876 -1931)

Cenap Şahabettin

(1870 -1934)

Hüseyin Cahit Yalçın

(1875-1957)

A. Hikmet Müftüoğlu

(1870 -1927)
Süleyman Nazif

(1870 -1927)

Faik Ali Ozansoy

(1876 - 1950)

Sone (Fr. Sonet): İlk olarak 
İtalyan edebiyatında görülen, 
klasik Avrupa edebiyatında yaygın 
olarak kullanılmış olan, Türk 
şiirinde az görülen, iki dört dizeli 
ve iki üç dizeli bölümlerden oluşan 
ve uyak düzeni genellikle abba 
abba ccd ede olan şiir biçimi.

Terza rima (İtalyanca): Uyak 
şeması aba bcb cdc ded e olan, 
ilk olarak İtalyan şiirinde görülen 
ve sonu tek dizeyle biten bir şiir 
biçimi. Dante’nin İlahi Komedya’sı 
bu nazım biçimiyle yazılmıştır. 
Türk edebiyatında ilk kez Tevfik 
Fikret Şehrâyîn adlı şiirinde 
denemiş ancak 1908’den sonra 
pek kullanılmamıştır.



Batı Edebiyatında Akımlar II216

bir şiirine övgü niteliğinde kaleme aldığı bir makaleden ve yine onun bir şiirinden esinle-
nerek yazdığı “Baharda” adlı şiirinden anlaşılmaktadır. Coppée, Fransız edebiyatında silik 
kalmış bir kişilik, şiiri de diğer tanınmış şairlere göre geri kalmış bir anlayışta olmasına 
karşın, şiirinin içeriğinde kullandığı yoksulluk, güncellik, karşılıklı konuşma biçimindeki 
formundan etkilenen Tevfik Fikret, aynı formu Türk şiirinde kullanarak uzun bir eski şiir 
geleneğini altüst eder.

Servet-i Fünûn edebiyatının diğer büyük şairi olan Cenap Şahabettin, tıp eğitimi al-
mak için Fransa’ya gönderilen öğrenci grubu içinde yer alır. Fransa’daki ikameti sırasında 
Fransız edebiyatına ilgi duyan şairin yazdığı şiirlerde, Parnas grubunun bir tabloyu çizer-
cesine yaptıkları betimlemelerin örneklerine ve sözcüklerin uyumlu olması ve müziksel 
bir hava oluşturmasına önem veren simgecilerin etkisine rastlanır. Elhan-ı Şita adlı şiir 
kitabında yer alan şiirlerinde kullandığı sözcüklerle okurlarına kış manzaraları içinde ka-
rın yağışını duyumsatır. Sone tarzında yazdığı şiirlerinde tümüyle Batılı bir yazım şeklini 
benimsediği için eleştirilerle karşılaşır.

Türk öykü ve romanına Batılı görünüm kazandıran kişi olarak Halit Ziya Uşaklıgil, 
yapıtlarını gerçekçi ve doğacı anlayış doğrultusunda oluşturur. Başlangıç yapıtlarında kul-
landığı ağır ve sanatlı dil, son dönem yapıtlarında yerini sade bir Türkçeye bırakır. Ro-
manlarının konusu tümüyle İstanbul’la ilintili Anadolu izlekleri içerir. Mai ve Siyah, Aşk-ı 
Memnu ve Kırık Hayatlar en tanınmış romanlarıdır.

Halit Ziya Uşaklıgil, Tevfik Fikret gibi kendi çağdaşları olan Goncourt Kardeşler, Fla-
ubert ve Zola’dan düz yazı alanında; Hugo, Coppée, Baudelaire ve Musset’den şiir alanın-
da etkilenir. Uşaklıgil’in romanlarında, model aldığı Fransız eserlerini bir taslak olarak 
görmek olasıdır. Örneğin, yazar, Aşk-ı Memnû’daki Bihter ve Nihal gibi çağdaş kişilikle-
rin yaratılmasından, diğer yeniliklerin oluşturulmasına kadar kendisine Fransız yazarları 
model alır. 

Goncourt Kardeşlerin dilsel üslûbunu da benimseyen Halit Ziya Uşaklıgil’de Fransız-
ca, ister istemez, kullandığı Türkçenin dokusuna işler. Bu demektir ki, Uşaklıgil’le artık 
yeni edebiyatta dil, gündelik içerikle ve anlatım biçimiyle iletişimi sağlayan özerk bir mal-
zeme haline gelir.

Halit Ziya Uşaklıgil’den sonra Servet-i Fünûn edebiyatının ikinci önemli roman yaza-
rı olan Mehmet Rauf da Fransız gerçekçiliğinin etkisi ve esinlemesiyle tanınmış romanı 
Eylül’ü yazar. Bir aşk öyküsü etrafında oluşturduğu olay örgüsünde aşkın hoş yanlarına yer 
verir. Anlatı gerçeğe benzerlik içerecek biçimde yalın bir dille öykülenir ve roman kahra-
manlarından Necip ve Suat Hanım anlatının sonunda bir yangında yaşamlarını yitirirler. 
Kişilerin iç dünyasıyla ilgili çözümlemelerin de yer aldığı yapıt, psikolojik nitelikteki bir 
yapıta yaklaşır.

Servet-i Fünûn edebiyatıyla Tanzimat edebiyatı arasındaki ayrımı yapabilir misiniz?

Fecr-i Âti Edebiyatındaki Etki 
1908 yılında ilan edilen İkinci Meşrutiyet öncesinde dağılan Servet-i Fünûn grubundan 
sonra, bu kez Ahmet Haşim, Yakup Kadri, Refik Halit, Fuat Köprülü, Hamdullah Suphi 
gibi yazar ve şairlerin edebî etkinlik boyutunda gerçekleştirdikleri toplantıların ardından 
şekillenen edebiyat anlayışının bir bildirgeyle duyurularak resmi nitelik kazanmış halidir 
Fecr-i Âti. Bu grubun ilkeleri arasında da Batı edebiyatını yakından izlemek, edebî çalış-
malara Batıdaki yenilikler doğrultusunda yön vermek, Batı edebiyatının yapıtlarını Türk-
çeye kazandırmak gibi hususlar vardır. Bu bağlamda kendilerinden öncekilerin devamı 
niteliğindedirler. 

4



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 217

Ahmet Haşim Türk şiirinin belki de tek simgeci şairi olarak bilinir. Şiirlerinde çok 
okuduğu ve sevdiği Fransız simgeci şairlerin izlerini görmek mümkündür. Ahmet Haşim 
ve Fecr-i Âti grubunda Simgecilik; kendi yaşam anlayışından, Türk şiir geleneğinden ve 
Fransız simgecilerden gelen öğelerle oluşur. Şiirlerinde ‘akşam’, ‘gece’, ‘anne’ ve ‘kadın’, ‘ger-
çekten kaçış’, ‘yalnızlık’ izlekleri ağırlıklı olarak göze çarpar (Okay, 1990, s. 192).

Ahmet Haşim, Belçikalı şair Emile Verhaeren ve Fransız Emile Régnier’nin şiir anlayış-
ları ve şiir deneyimleriyle şiirde kendi yolunu çizmeye çalışır. Yakup Kadri, onun şiirlerin-
de etkili Fransız şairleri arasında Verlaine ve Rimbaud’yu saydıktan sonra, özellikle Rémy 
de Gourmont’un taklide varmayan önemli bir etkisi olduğunu belirtir (Karaosmanoğlu, 
1969, s. 106). Ahmet Haşim üzerindeki simgecilerin benzer bir etkisine Orhan Okay da 
vurgu yapar (Okay, 1990).

Simgeciliği basit bir anıştırma olarak görmeyen Ahmet Haşim, Mallarmé hakkında: 
“Onun şiiri bir akşam manzarası gibi akisler, silik şekiller ve baygın renklerle doldu ve 
tatlı bir alacalığın istilası altında kaldı” (Okay, 1990, s. 200) tanımı çerçevesinde kendi 
simgeci anlayışını geliştirir. Silik şekiller ve baygın renkler izlenimci resim sanatını çağrış-
tırır. Gerçekte izlenimcilik, resim sanatçılarını ve şairleri etkileyen önemli bir akımdır ve 
simgecilerin yapmak istediği şey de bu tür bir sanatla anlatımı gerçekleştirmektir.

Fransız simgeciliğinde yer tutan Schopenhauer’in karamsar felsefesi, Edgar Allan 
Poe’nun esrarengiz ve büyülü öykülerinin etkisi ve olguculuğun yer vermediği rüya ve 
gizemler göz önüne alınırsa, bütün bunlardan yoksun olan Ahmet Haşim’in şiirleri için 
tümüyle simgeci nitelikte oldukları söylenemez.

İyi bir gözlemci olan Hüseyin Rahmi Gürpınar, yazdığı ilk romanlarında Fransız Ro-
mantizmin izlerini taşısa da, daha sonraki yapıtlarında gerçekçi ve doğacı akımların özel-
liklerini yansıtır. Çeşitli dergi ve gazetelere yazdığı bilimsel yazılarında da bu akımlardan 
yana olduğunu belli eder. Önemli romanlarını da bu akımların çerçevesinde kaleme alır. 
Türk insanı ve toplumunun farklı özelliklerini anlatır, yeri geldiğinde bir özelliği kimi kez 
abartarak, kimi kez gülmece bir unsur olarak ele alır.

İlk yazdığı roman Şık’ta, alafranga yaşam sürdürme peşinde olan Satırzade Şöhret 
Bey’in sahip olduğu sa�ıkla dolu öyküsü anlatılır, yaşamının altüst oluşu, varlığını kaybe-
dişine yer verilir. Mürebbiye adlı romanında, dönemin modası olan Fransız mürebbiyeler 
hakkındaki yergi vardır. Ahlak yoksunu Anjel adındaki mürebbiyenin neden olduğu so-
nuçlar gözler önüne serilir. Kuyruklu Yıldız Altında Bir İzdivaç, dönemin güncel ve kamu-
oyunu meşgul eden bir olayını ele alır. Bunların dışında kalan diğer romanları da İstanbul 
uzamındaki toplumsal konuları içerir.

Resim 8.12

Fecr-i Âti Yazarlarından birkaçı

Kaynak: www.edebiyatogretmeni.org/

Yakup Kadri Ahmet Haşim Refik Halit Karay Mehmet Fuat Ali Canip Faik Ali Ozansoy



Batı Edebiyatında Akımlar II218

Yahya Kemal Beyatlı, Parnas şiir anlayışının biçime verdiği önemden etkilenerek Türk 
şiirine Batılı şiir anlayışıyla ilk şekil veren kişidir. Ancak şekil dışında içerik açısından 
Parnasçılıkla benzerlik göstermez. Kahramanlık, duygu derinliklerine özgü izlekleri 
çokça kullanan şair, Divan şiirine verdiği önemle de iki şiir anlayışı arasında bir köprü 
oluşturur. Şiirde İstanbul ağzının ve ritmin kullanılmasını kaçınılmaz görür. Ölümünden 
sonra yayınlanan eserleri içinde önemli olarak, Kendi Gök Kubbemiz, Rübâiler, Eski Şiirin 
Rüzgârıyla, Bitmemiş Şiirler sayılabilir.

Fecr-i Âti edebiyatının simgecilik anlayışı nasıldır?

Millî Edebiyattaki Etki
Özellikle dilde sadeleştirmeyi, Arapça ve Farsça tamlama ve gramer kurallarından sıy-
rılmayı, gerekirse tarihsel geçmişteki kaynaklardan yararlanarak ulusun kendine özgü 
terim ve kavramlarını oluşturmayı öncelikli ilke olarak benimseyen Ömer Seyfettin ve 
Ali Canip’e Ziya Gökalp, Hamdullah Suphi, Yakup Kadri gibi isimlerin destek verip Genç 
Kalemler Dergisinin “Yeni Lisan” makaleler dizisinde görüşlerini açıklayan edebiyatçıla-
rın çizdiği çerçeveye uygun olarak oluşturulan yapıt ve edebî birikime “Millî edebiyat” 
adı verilir. 

Fecr-i Âti edebiyat grubunun dağılmasına neden olan bu edebî anlayışta birleştirici öğe 
dile verilen önemdir. Bunun dışında yazarların kendilerine göre yöntem ve biçemlerini 
kullanmaları serbesttir. Divan edebiyatını Doğu edebiyatının; sonraki Türk edebiyatlarını 
da Batının taklitçisi sayan bu yazarlar, olabildiğince yabancı etkiden kurtulmak isterler.

Millî edebiyat anlayışında yer alan Ömer Seyfettin, Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Ha-
lide Edip Adıvar, Reşat Nuri Güntekin, Mehmet Yurdakul, Ali Canip Yöntem, Ziya Gö-
kalp gibi yazarların yapıtlarında doğrudan olmasa da, kendilerinden önceki edebî grup 
ve kurallar doğrultusunda ürün verdikleri için, belli bir oranda da olsa, onlarda da Batı 
edebiyatının etkisi vardır. Ancak bu etki tematik olmaktan çok yöntemsel bir etkidir.

Millî Mücadele dönemi romancıları Halide Edip ve Yakup Kadri Karaosmanoğlu ro-
man alanında ulusal bütünlük ve ulus olma bilinci aşılayan izlekler kullanarak Batıya öy-
künme döneminden uzaklaşırlar. Buna karşın aynı dönem içinde yer alan Orhan Seyfi 
Orhon, Yusuf Ziya Ortaç, Faruk Nafiz Çamlıbel, Enis Behiç Koryürek, Halit Fahri Ozan-
soy gibi şairler, halk şiirinden yararlanmaya başlasalar da şekil olarak çoğunlukla Fransız 
şiirini uygulamaya devam ederler.

Cumhuriyet Edebiyatındaki Etki
Cumhuriyet Dönemi Edebiyatı kendisinden önceki Millî edebiyattan kesin çizgilerle ay-
rılmayan bir edebiyattır. Millî edebiyat içindeki birçok yazar, Cumhuriyet Döneminde 
yaşayıp, bu dönemde de yapıt vermeye devam eder. Ancak Latin har�erinin kullanıma 
girmesiyle çizgiler belli olmaya başlar. Genç Cumhuriyetin ilke ve devrimlerinin savu-
nuculuğunu ve topluma tanıtılma görevini üstlenmiş olan aydınlar bu doğrultuda edebî 
etkinliklerini sürdürmekle işe koyulur. Böylesi bir anlayışla ülkenin her bir yöresindeki 
aydın kalem oynatmaya başlar ve giderek edebiyat yalnızca İstanbul’a özgü bir değer ol-
maktan çıkar ve tüm ülkenin edebiyatı haline gelir.

5



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 219

Batı ülkelerinin işgaline uğramış bir devletin yazarları bu dönem itibarıyla daha ulu-
salcı bir çizgide durarak ‘Batılı gibi olma’ düşüncesinden uzaklaşarak ‘Batıyı takip eden 
Türk olma’ çizgisine gelirler. Bu bakımdan Batı taklitçiliğinde ve uyarlamalarında büyük 
ölçüde düşüş gözlenir.

Cumhuriyet Dönemi edebiyatında şiir ve diğer türlerde belirgin bir değişiklik olma-
makla, önceki anlayışların devamlılığı sağlanmakla beraber izleksel düzlemde ele alınan 
öğelerde değişiklik olur. Ulusal bir kimlik oluşturma çabaları ön plana çıkar. Farklı grup 
anlayışları içinde şekillenen bu edebiyatta ‘Yedi Meşaleciler’ şiir grubunda yer alan Osman 
Ziya Saba, hece ölçüsüyle yazdığı ilk dönem şiirlerinin ardından 1940 yılı sonrasında ser-
best ölçüye geçer ve bağlamda etkilendiği Fransız Goncourt kardeşlerden çeviriler yapar. 
Benzer şekilde, gerçeküstücülerin yaptığı gibi, bilinçaltına önem veren bir şair olan Ahmet 
Hamdi Tanpınar’ın şiirlerinde Fransız simgeci şair Paul Valéry’nin izleri açık bir şekilde 
gözükür.

Sabri Esat Siyavuşgil, Ziya Osman Saba, Yaşar Nabi Nayır, Kenan Hulusi, Cevdet Kud-
ret Solok, Muammer Lütfi, Vasfi Mahir Kocatürk gibi yazarların bir araya gelmesiyle oluş-
turulan Yedi Meşaleciler, içtenlik, canlılık ve sürekli yenilenme içeren farklı ve yeni bir 
edebiyat oluşturma çabası içine girerek, Fransız edebiyatının model alınmasından yana 
tutum sergilerler. Bu dönemin romancılarından olan Memduh Cevdet Esendal’ın roman 
ve öykülerinde Çehov’un biçemi fark edilir.

Cumhuriyetin ilanından sonra yapılmaya başlanan Kemalist reformlar, Türk toplu-
munun Batılılaşmasında önemli bir aşama oluşturur. 1928 yılında gerçekleştirilen harf 
devrimi bile özellikle içerdiği sekiz ünlüyle Latin alfabesi karakterleri Arapça ya da Farsça 
karakterlere oranla avantajlı olur.

Resim 8.13

Cumhuriyet edebiyatı yazarlarından bir grup

Kaynak: www.google.com.tr

Ahmet Hamdi Tanpınar Sait Faik Abasıyanık Faruk Nafiz Çamlıbel Z. Osman Saba Orhan Veli Kanık

Oktay Rifat Horozcu Melih Cevdet Anday Cahit Sıtkı Tarancı Ahmet Muhip Dıranas N. Fazıl Kısakürek



Batı Edebiyatında Akımlar II220

Bir dizi köklü reformla Batılılaşan yeni Türkiye’de kesintiye uğratılan geleneksel Os-
manlı şiir anlayışının yerine Nazım Hikmet gibi büyük şairlerin çıktığı yeni şiir anlayışı 
oturur. Başlangıçta Rus gelecekçiliğinden etkilenmiş olan Nazım Hikmet, Türk şiir tari-
hinde ilk kez serbest dizeyi kullanan şair olur (Gürsel, 1993, s. 90-95). Siyasal düşünce-
lerinden dolayı hapse mahkûm edilen Nazım Hikmet, epik geleneği modern bir sentezle 
geliştirip, eserinin en önemli bölümünü cezaevinde kaldığı dönemde kaleme alır.

Cumhuriyet dönemi yazarlarından Mahmut Şevket Esendal öykü alanında diğer ya-
zarlardan farklı bir biçem edinir. Hem dilde yalınlıktan uzaklaşmadan, hem de içeriği 
ve anlatımı yalınlaştırarak yazdığı öykülerindeki bu biçemi, modern öykünün kuramcısı 
sayılan Anton Çehov’a benzer.

Ahmet Hamdi Tanpınar, çok yönlü bir yazar olarak, özellikle romanda başarılı olur. 
Kullandığı roman tekniği ve izlekler, onun Batı edebiyatını yakından takip ettiğini göste-
rir. Romanlarında Doğu ve Batı kültürlerini bireyler dâhil her düzlemde kaynaştırma ça-
bası görülür. İstanbul sokakları, Kurtuluş Savaşı öncesi çaresizliğinin Türk insanına yansı-
ması, büyük yıkımlar sonrası gençliğin başkalaşması ve bunalımı gibi konuları ele alır. Bu 
bağlamda Cumhuriyet insanının değişim sancılarını ve içine düştüğü bunalımı anlatmak 
için yazdığı Saatleri Ayarlama Enstitüsü adlı romanında varoluşçuluk akımının, başka bir 
deyişle Jean-Paul Sartre’ın düşüncelerinin ve yapıtlarının izlerini görmek olasıdır. Huzur 
adlı romanında da, kültür bunalımı yaşayan gençliğin kendi yolunu bulma ya da ‘var olma’ 
savaşımı bize yine aynı felsefe ve edebiyat akımını çağrıştırır.

Ahmet Muhip Dıranas, Cumhuriyet edebiyatında yer alan yazarlar içinde Fransız sim-
geciliğinden en fazla etkilenen ve esinlenen şairdir. Hece ölçüsündeki durakları kaldır-
mak yoluyla bu ölçü sistemine yeni bir biçim kazandıran Dıranas’ın söylem biçiminde 
Baudelaire’in biçemi fark edilir. Şiirlerinde kullandığı simgeler, masallar ve üç dört dize 
devam eden kesintisiz cümleler de bu etkiyi ortaya koyar. 

Hececi şiir geleneğinden olan Cahit Sıtkı Tarancı’nın şiirlerinde ‘sıkıntı’, ‘ölüm’, ‘bık-
kınlık’, ‘ölüm karşısındaki çaresizlik’ ve ‘hoşnutsuzluk’ gibi izlekler sıkça karşılaşılan iz-
leklerdir. Özellikle ‘ölüm korkusu’, ölümün günün birinde her şeyi yok edeceği ve bu du-
rumda yaşamanın anlamsızlığı düşüncesi Tarancı’da Albert Camus’nün ‘Saçma felsefesi’ni 
çağrıştırır. En bildik şiirlerinden biri olan Otuz Beş Yaş şiiri de benzer iletileri veren şiir-
lerindendir.

Orhan Veli, Oktay Rifat, Melih Cevdet Anday gibi şairler yeni bir girişimle ‘Garip Ha-
reketi’ ortaya çıkarır. Garip Hareketi, Divan şiiri ve diğer XIX. Yüzyıl şiir anlayışlarını 
yadsır. Her türlü metafor ve imgeyi reddeden bu anlayış, gelişmekte olan ülkenin sorunla-
rını kendi gerçeklikleri içinde anlatmaya çalışır. Hareketin lideri konumunda olan Orhan 
Veli’nin erken ölümü, Oktay Rifat ve Melih Cevdet Anday, beyni daha az yoran ama daha 
az kışkırtıcı bir şiire yönelirler. 

Uzun arayışları sonunda benimsedikleri şiir anlayışları, gerçeküstücü şiir anlayışıdır. 
Cemil Gökeri bu hareket hakkında: “Garip hareketinin geleneğe karşı çıkışı, Kübizm, Fü-
türizm, Dadaizm ve gerçeküstücülük akımlarının bu konudaki tohumlarıyla benzerlik 
göstermektedir” (Sazyek, 1936, s. 236), der. Bu hareket, geleneksel olanı, akılcılığı, sanayi,-
leşme ve kentleşme gibi kavramlara karşı çıkarak bu akımlarla ortak bir paydada buluşur 
(Korkmaz, 2011, s. 277). 

“Garip hareketi, başlangıçta geniş hatlarıyla gerçeküstücülük öncesi Fransız şiirinden 
hız alır. İlk gerçeküstücü modeli Charles Cros’un Le Hareng Saur adlı şiirini Çirozna-
me,  Tristan Corbière adlı şiirini de Çatal dilli  Tristan Corbière diye çeviren Orhan Veli, bu 
şiirlerle gerçeküstücülükle tanışır. Ancak gerçeküstücülüğü tek boyutlu bir anlayış olarak 
uygular; gerçeküstücülüğün iliğini oluşturan ve Rimbaud’dan, Lautréamont’dan, Apollina-
ire ve Jarry’den yola koyulan kesimin; kendiliğinden yazı, bilinçaltının serüvenleri, usdışı 



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 221

ve usüstü, imgecilik, doğaüstü ve doğaötesi gizil güçler gibi çok boyutlu bir gerçeküstücü-
lük yerine, gündelik yaşamın kaba incelikleri ve karşı koyuşlarıyla iletişime giren bir ka-
nadı, Jacques Prévert’i ve çevresindeki gerçeküstücü çizgiyi benimser (Batur, 1995, s. 98).

Garipçilerin şiiri basite indirgemelerine bir tepki olarak doğan İkinci Yeni hareketinin 
kaynağı da Garip hareketiyle aynıdır. Birinci Dünya Savaşının doğurduğu bunalım üze-
rine şekillenen Dadaizm ve gerçeküstücülük akımları İkinci Yeni hareketine kaynaklık 
eder. Bilincin kurduğu bütün düzenlerin insanı ve onun sorunlarını çözemediğine tanık-
lık eden bu kuşak, söz konusu gerekçeyle bilincin şekillendirdiği kurulu düzene ait her 
şeyi reddetmekle işe başlar. Tahsin Saraç’ın Dada’ya ilişkin yaptığı tespit bu akımın özel-
liklerini ortaya koyar: “(Dadaizmin) hiçbir sanatsal kaygısı yoktur ve onca sanat, karton 
şatolar gibi çökertildiği dil, biçim, uyak, vs gibi kaygılardan kurtulduğu andan itibaren 
başlar. İstenilen sadece bütün değerlerin yıkılması, toptan inkârına gidilmesiydi” (Saraç, 
1960, s. 148). İlhan Berk, Cemal Süreya, Sezai Karakoç, Edip Cansever, Ece Ayhan, Turgut 
Uyar ve Oktay Rifat hareket içindeki şairlerin önde gelenleridir.

Türk edebiyatında roman türünün epeyce yol alıp gelişmesi, dünya edebiyatlarındaki 
yeni akımların daha yakından ve zaman geçirilmeden izlenmesini de gerekli kılar. Batı 
edebiyatında ortaya çıkan ve modernleşen dünyanın yarattığı sıkıntıları dillendirmek is-
teyen roman akımının adı bu kez modernizm olur. Buna paralel olarak Türk edebiyatı da 
yeni konulara ve tekniklere açılır: Kişilerin iç dünyasında yolculuklar, öznel zaman kavra-
mı ve Atilla İlhan’ın romanlarında da karşılaştığımız “�ash-back tekniği” romanın biçim 
ve özündeki ilk değişim işaretleri olur. 

Gerçek anlamda Batılı anlayıştaki modern ve post modern açılımlar, Türk edebiya-
tında yetmişli yıllarda kendini göstermeye başlar. Yetmişli yıllar sonrasında toplumsal 
sorunlara çözüm arayan bakış açısı yerine bireyin iç dünyasına ve varoluşuna yönelen 
romanların çoğalmasıyla modernizmin ilk etkileri Türk edebiyatında görülmeye başlanır 
(Ecevit, 2012, s. 85).

Edebiyatta modernizm ve postmodernizm sürecinin Batıdakinden farklı gelişmesine 
karşın zamansal olarak birbirine yakın döneme denk gelirler. Yalnız, Türk edebiyatında 
modernizm daha olgunluk düzeyine erişmeden, Türk yazarların biraz daha aceleci davra-
nıp bu kez postmodernizme yönelmeleri, yapıtlarındaki iki akım arasındaki ayrımı belir-
gin kılmayı engeller, çoğu kez yazarların kendileri de iki akımın inceliklerine çok hâkim 
olamadan ikisinin karışımı türünden bir edebî ürünü ortaya çıkarırlar (s. 85). 

Modernizm en kestirme biçimiyle, felsefede insancıllık, ekonomide serbest piyasa 
ekonomisi, edebiyatta yeni romantizm akım ve anlayışlarını içinde barındıran kapsamlı 
bir kavram olarak tanımlanır (Kantarcıoğlu, 2007, s. 1). Kantarcıoğlu modernizmi, “hem 
çağdaş bir düşünce, hem de Batılı aydının ulaşmak istediği ideal” olarak tanımlar ve bu 
kavramın çağ aşan niteliğine dikkat çeker.

Modern anlamda ilk Türk romanı Halit Ziya Uşaklıgil’in Mai ve Siyah adlı romanı ka-
bul edilir. Aynı yazarın Kiralık Konak’ı, Reşat Nuri Güntekin’in Yaprak Dökümü, Falih Rıf-
kı Atay’ın Roman’ı, Halide Edib’in Sinekli Bakkal’ı, Mithat Cemal Kuntay’ın Üç İstanbul’u, 
Peyami Safa’nın Matmazel Noraliya’nın Koltuğu, Ahmet Hamdi Tanpınar’ın Huzur’u mo-
dern biçemli ilk roman örnekleridir. 

Modernizmin giderek kendi kurallarını dogmalaştırmasını reddediş olarak değerlen-
dirilebilecek olan postmodernizm, tüm kurum ve kurallarıyla mevcut düzene, akılcılığa, 
bilimin kesinliğine, teknolojinin emrediciliğine, devletin kuşatıcılığına, dinin ve ahlakın 
kural koyuculuğuna karşı duran edebî ve düşünsel anlayış biçimidir.

Romanda klasik aydın yerine her şeyi bilmeyen, sıradan bir kimseyi yerleştirmek; 
okuyucuyu bilinmezlik imgesi ve belirsizlik içine sürükleyerek çözümden kaçınmak; üst 
ve alt kültür ayrımına karşı çıkmak; esere sadece bir kurmaca, yazarın elindekilere mal-



Batı Edebiyatında Akımlar II222

zeme olarak bakmak; bolca gerçekdışına yer vermek; sanat ile gerçek yaşam arasındaki 
bağları koparmak; kurmaca olaylar yanında romanın yazılış serüvenini de romana konu 
etmek; okuru eserin içine çekerek kendi yorumunu ve sonucunu oluşturmaya zorlamak; 
dili metine yabancılaştırmak; roman kişisi ve okur arasında yeri geldiğinde karşılıklı ko-
nuşmalara yer vermek ve kişilerin ruh halini farklı anlatım teknikleri aracılığıyla aktar-
mak amacını güden postmodern romanın Batı’daki öncüleri James Joyce, Franz Ka�a, 
William Faulkner olarak bilinse de, Rus yazar Vladimir Nobakov ve Yeni Roman akımının 
kuramcısı niteliğindeki Fransız yazar Alain Robbe-Grillet’yi de bu çerçevede ele almak 
gerekir (Korkmaz, 2011, s. 518-519). Tutunamayanlar ve Tehlikeli Oyunlar’ıyla Oğuz Atay; 
Anayurt Oteli’yle Yusuf Atılgan; Yarın Yarın ve Bir Cinayet’le Pınar Gür; Kılavuz’la Bilge 
Karasu; Arzu Sapağında İnecek Var’la Nazlı Eray; Sevgili Arsız Ölüm’le Latife Tekin; Kara 
Kitap ve Yeni Hayat’la Orhan Pamuk; Postmodern Bir Kız Sevdim’le Süreyya Evren gibi 
kimi yapıt ve yazar adlarını postmodern çizgide saymak olasıdır (s. 519).

Oğuz Atay’ın, Tutunamayanlar romanıyla James Joyce’nin Ulysses romanından etki-
lendiğini ifade eden Yıldız Ecevit (2012), Ferit Edgü’nün O/ Hakkâri’de Bir Mevsim adlı ro-
manını da bu ulam içine alır. 1980 yılındaki askeri darbe sonrasındaki yazarların, güncel 
Batı edebiyatından bolca yapılan çeviri yapıtların etkisiyle bireycilik ve biçim yönünden 
postmodernizmden etkilendiği ve sayılarının arttığını ifade eder. 

Tanımlarından biri de, “araçların en üst düzeyde tasarrufu ilkesi üzerine kurulu akım” 
olan küçürekçilik (minimalizm), soyut anlatım biçimi olarak sanatta ve edebiyatta yakın 
dönemde dünya edebiyatında kullanılmasına karşın, Türk edebiyatında kendisine temsilci 
bulmakta gecikmez. Postmodernizmin ortaya çıkardığı bu akım içinde, öykülerinde olayı 
mümkün olduğunca en düşük düzeye düşürüp, olayı anlatmayı değil de, onu insan zih-
ninde canlandırmayı amaçlayan, çoğu kez küçürek (minimal) öykü tarzında soyut anlatım 
biçimini kullanan Türk yazarlar Leyla Erbil, Ferit Edgü, Tomris Uyar olarak karşımıza 
çıkar (Korkmaz, 2011, s. 368-370). 

Türk edebiyatında XX. Yüzyılın ikinci yarısı sonrasında Batı kökenli Marksist düşünce 
akımlarından etkisiyle yazan, ‘Toplumcu Gerçekçiler’ adı altında ele alınabilecek bir grup 
yazar daha vardır. Toplumcu Gerçekçilik; insan ve doğayı Marksist dünya görüşü temelin-
de açıklamaya çalışan edebî ve düşünsel akımdır. Bu akıma göre, edebiyat ve edebî ürün-

Resim 8.14

Nobel Edebiyat Ödülü 
almış ilk Türk yazarı 
Orhan Pamuk

Fotoğraf: Ozan Köse



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 223

ler, toplumsal çatışmayı ve bu çatışmanın insan üzerindeki etkilerini yansıtır. Düşüncenin 
öncelikli olduğu bu anlayışta, estetik kaygılar arka planda gelir. Toplumun seçkin ve aydın 
temsilcisi olan yazara gerçeklikleri yansıtmak konusunda büyük bir sorumluluk düşer. 

Çoğunlukla özdeksel (materyalist) dünya görüşü üzerinde temellendirilmiş olan bu 
akımın ideolojik arka planı Marksist ideolojiyle şekillendirilir. Türkiye’de başlangıçta Ke-
malist ideoloji doğrultusunda “halkçılık”, “köylücülük” düzleminde yazılar kaleme alan 
yazarlar, 1934 yılında Moskova’da yapılan Yazarlar Birliği Kongresinde Maksim Gorki’nin 
toplumcu gerçekçiliğin kaynaklarıyla ilgili dile getirdiği düşünce doğrultusunda bir çizgi 
takip etmeye başlarlar. Beşir Fuad, Hoca Tahsin Efendi, Abdullah Cevdet, Nazım Hikmet 
ve Ercüment Behzat Lav toplumcu gerçekçilerin öncüsü durumundaki ilk gruptur. Şevket 
Süreya Aydemir, Vedat Nedim Tör, Salah Birsel ve Rifat Ilgaz da bu grupla benzer çizgide 
yer alır.

Yeni dönem toplumcu-Marksist söylemin etkisindeki yazarlara Tezer Özlü, Önay Sö-
zer, Feyyaz Kayacan, Hulki Aktunç, Yüksel Pazarkaya, Murathan Mungan, Kürşat Başar, 
Mario Levi gibi çağdaş yazarlar örnek verilebilir.

Türk edebiyatında toplumcu gerçekçiliğe verilen önemin nedeni sizce ne olabilir?

İkinci Dünya Savaşı yıllarında Avrupa’da yaygınlaşan varoluşçu felsefe de Türk edebi-
yatından çok sayıda sanatçıyı etkiler.

Geleneksel değerlerine ve dinine yüzyıllardır bağlı olan insanlığın XX. Yüzyılda büyük 
yıkımlar, ölümler, açlık, sefalet ve her türlü parçalanmışlığı yaşaması, bireylerin inançla-
rından, Tanrı’dan ve geleneksel değerlerinden uzaklaştırır. Bu uzaklaşmayla boşluğa ve 
bunalıma düşen insan, bu kez kendi varlığını ortaya koyma sıkıntısını hisseder, gerçekleş-
tirdiği özgür seçimi sonunda olması gerektiği gibi olur (Atalay, 2006).

Türk edebiyatında Demir Özlü, Ferit Edgü, Feyyaz Kayacan, Vüs’at O. Bener, Tezer 
Özlü ve Yusuf Atılgan gibi yazarlar, özellikle gençlik dönemlerinde yazdıkları yapıtların-
da Sartre felsefesinin izlerini barındırırlar. Demir Özlü’nün Bir Uzun Sonbahar, Bir Kü-
çük Burjuva’nın Gençlik Yılları, Bir Yaz Mevsimi Romansı; Ferit Edgü’nün Kimse; Yusuf 
Atılgan’ın Aylak Adam, Vüs’at O. Bener’in Buzul Çağının Virüsü; Tezer Özlü’nün Çocuklu-
ğun Soğuk Günleri adlı yapıtları varoluşçuluğa ve onun izleklerine yer verir.

1960-1980 yılları arasında Türk tiyatrosu Bertold Brecht’in epik tiyatro anlayışından 
etkilenerek yeni epik tiyatro niteliğiyle gelişir. Dünyayı sınıfsal bir gözle değerlendiren ve 
kapitalist sistemin değişime uğraması için tiyatrodan yararlanan Brecht, sömürü dizgesi-
ni, para ahlâkını, militarizmi ve küçük burjuva ideolojisini eğitici nitelikteki oyunlarında 
eleştirir. İşçi sınıfının savunmasını yapan ve tiyatroyu devrinin önemli silahlarından biri 
olarak gören Brecht, Türk tiyatro yazarlarını da etkisi altına alır.

Vasfi Öngören’in Asiye Nasıl Kurtulur? (1969), Oyun Nasıl Oynanmalı? ve Zengin Mut-
fağı adlı denemelerinden sonra, bu türün en önemli yazarı Haldun Taner olur. Keşanlı Ali 
Destanı’ından itibaren oyunlarında göstermeci bir anlatım kullanmaya başlar. Gözlerimi 
Kaparım, Vazifemi Yaparım; Ay Işığında Şamata; Sersem Kocanın Kurnaz Karısı, Zilli Za-
rife adlı oyunları Brecht tarzı oyunlarındandır (Korkmaz, 2011, s. 392-393).

Cumhuriyet Edebiyatının son dönemlerinde Türk edebî ürünlerinin Batı edebiyatı ürünle-
riyle boy ölçüşecek düzeye ulaşmasının sizce nedeni nedir?

6

7



Batı Edebiyatında Akımlar II224

Özet
  Osmanlı İmparatorluğu ile Batı ülkeleri arasındaki 

kültürel ilişkilerin başlaması, gelişmesi ve sonuçlarını 

yorumlamak

 Kültürel bağlamdaki etkilenme ve esinlenme, öncelik-

le beğenme ve hayranlık gibi duyu ve duygulara sesle-

nen gerekçeler ister. Bu gibi gerekçelerin oluşabilmesi 

için de ‘karşılıklı tanımak ve yakınlaşmak’ eylemleri 

gerekir. Hele de tarihsel süreçte yüzyıllar boyu birbiri-

ni düşman olarak görmüş kültür ve gruplar arasındaki 

etkilenme, en azından tara�ardan birinin zayı�ığını 

kabullenmesi, karşısındakinin üstünlüğünü kabullen-

mesi sonucunu doğurur. Etkilenmede ikinci gerekçe, 

belli değerlerin uzun süre kullanılması sonucu ortaya 

koyduğu yorgunluk, bıkkınlık duygularıdır. Bu du-

rumdaki kültür ve toplumsal gruplar kendi değerle-

rinden üstün ve yeni gördükleri ilk değere bağlanma 

güdüsüne sahip olurlar. 

 Osmanlı toplumu ve aydınları, toplumun genelinin 

anlamakta zorluk çektiği uzun yüzyıllar boyu nere-

deyse tekdüze hale gelmiş sanat anlayışları içinde kı-

sır döngü içinde dolanıp dururken, Avrupa ulusları 

karşısında eski gücünü kaybettiğinin bilincinde olan 

Osmanlı Devletinin, yeni bilimsel ve teknik gelişme-

leri yakından takip etmek için Avrupa’ya, özellikle de 

Fransa’ya gönderdiği öğrencilerin, elçilerin ve diğer 

devlet görevlilerinin aldıkları eğitim, gördükleri ye-

nilik ve uygulamaları yazı ve tanıklıklarıyla Osmanlı 

toplumuna aktarmaları; yurt dışından getirilen kimi 

alan uzmanlarının rehberliği, desteklenen basın ve 

yayın araçlarının katkısıyla Fransız kültürü ve edebi-

yatı daha yakından tanınmış olur ve artık usandıran 

yöntemlerine karşılık Divan edebiyatının rakibi ola-

cak yeni bir edebiyat anlayışı yavaş yavaş oluşmaya 

başlar. Fransız edebiyatından yapılan roman, tiyatro 

ve şiir çeviri ve uyarlamaları sayesinde Batıda egemen 

olan edebî akımlar da daha iyi tanınır ve benimsenir. 

Hiç kuşkusuz oluşan bu kültürel birikim ve deneyim 

çok geçmeden kişisel gayretler sayesinde yolunu bulur 

ve Tanzimat edebiyatını ortaya çıkarır.

  Batı edebiyatında ortaya çıkan edebî akımların Türk 

yazar ve şairleri üzerindeki etkilerini ayrıntılarıyla be-

timlemek, bildiklerinizi derlemek

 XIX yüzyıl Fransız edebiyatının başlangıcı, 

Bonaparte’ın bir darbeyle Fransa yönetimini ele ge-

çirdiği 1799 yılında başlar, 1899 yılındaki Dreyfus 

Olayına kadar devam eder. XVIII. Yüzyılın sonuna 

doğru gerçekleşen Fransız İhtilalin doğurduğu sıkın-

tıların ve toplum için getirdiği yeniliklerin gerçekleş-

tirilmesi bu yüzyılda olur. Fransa genelinde eğitim 

kilisenin tekelinden kurtarılarak devletin sorumlulu-

ğu altındaki yaygın hale getirilen okullar aracılığıy-

la yapılmaya başlanır. Türk yazar ve aydınlarının da 

Batıya açıldıkları dönem Tanzimat Fermanının ilan 

edildiği 1839 yılı sonrasındaki dönemdir ve bu dö-

nem 1820-1850 yılları arasında Fransız edebiyatına 

egemen olmuş Romantizmin en verimli olduğu dö-

nemdir. Bu durumda Tanzimat edebiyatının birinci 

dönem yazarlarının çoğunlukla bu akımın etkisi al-

tında kalması doğaldır.

 1830-1870 yılları arasındaki Fransız gerçekçiliğininin 

ve Romantizminin ardından özellikle ikinci dönem 

Tanzimat yazarlarını etkilemesi olağandır. Şiire emek 

verenler için Parnas şiir akımının 1860-1870 yılları 

arasında ortaya koyduğu ilke ve uygulamaların yan-

sıması kısa sürede Türk edebiyatına yansır. Akımların 

ortaya çıktığı dönemlere denk gelen her bir edebî ha-

reketin kendi dönemindeki akımdan ağırlıklı olarak 

etkilendiği görülür. Servet-i Fünûn’un romantizm, 

Fecr-i Âti’nin simgecilik ve parnasizm, garip hareke-

tinin gerçeküstücülük akımları akımından etkilenme-

leri bu gerekçeyle gerçekleşir. bir yazardan diğerine 

değişebilen etkilenme, romantizm, parnasizm, doğal-

cılık, gerçekçilik, simgecilik gibi akımların zamansal 

olarak birbirine girişken olmaları ve birbirine tepki 

olarak kendilerinden önceki akıma yakın bir sürede 

ortaya çıkmalarındandır.

  Tanzimat sonrası Türk edebiyatındaki farklı edebî 

grupları ve onların edebî türlerle ilgili ilke ve görüşleri 

hakkında benzerlik ve ayrımları açıklamak

 XIX. yüzyılın ikinci yarısına kadar ve hatta ondan 

sonra bile yüzyıllardır süregelen Divan edebiyatından 

sonra Avrupa’yla yaşanan kültürel yakınlaşmalar so-

nucunda ortay çıkan Tanzimat edebiyatı kendi içinde 

birinci dönem ve İkinci dönem Tanzimat edebiyatı 

olmak üzere iki grup altında ele alınır. Bu gruplaşma, 

edebiyata bakış açılarında ve ilkelerdeki farklılıklar-

dan kaynaklanır.

 Edebiyat tarihinin her döneminde olduğu gibi, ortaya 

çıkan yeni anlayış ve akım her zaman için kendinden 

öncekine bir tepki, kendinden öncekilerin kusurlarını 

tamamlama savıyla ortaya çıktığı gibi, Servet-i Fünûn 

da kendinden önceki Tanzimatçılara tepki olarak or-

1

3

2



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 225

taya çıkar. Buna göre, birinci dönem Tanzimatçılar 

Romantizmin etkisinde kalırken, ikinci dönem yazar 

ve şairleri gerçekçiliğin takipçisi olur. Bu dönemde ti-

yatro önem kazanır ve halkı eğitmeye yönelik bir araç 

olarak kullanılır. Oyunlar genellikle klasik Fransız 

oyunlarının çevirileri, uyarlama ya da taklitleri nite-

liğindedir. Yine bu dönemde Fransız edebiyatına bü-

yük ilgi gösterilmiş ve çok sayıda yapıt Türkçeye çev-

rilir. Roman, tiyatro ve öykü edebî yeni türler olarak 

edebiyatımıza girer.

 Servet-i Fünûn edebiyatında yer alan şairler şiiri es-

tetik açıdan ön plana çıkarmayı yeğler ve ilk kez Ba-

tıdan alınan yeni şiir formları onlarla uygulamaya 

konur. Bu dönemde dilin yalınlaştırılması arka plana 

itilir. Şiirlerinde Parnasizm ve Simgecilik akımları 

egemen olur.

 Roman ve öyküde Batı teknikleri kullanılarak her iki 

edebî tür Avrupa romanlarıyla yarışacak düzeye çıka-

rılır. Romanlarda çoğunlukla gerçekçiliğin etkisi gö-

rünür. Birkaç öykü dışında tüm romanlardaki uzam 

İstanbul ve onun çeşitli mahalle ve sokaklarıdır. Bu 

dönemde birkaç deneme türündeki oyun dışında ti-

yatroya yeterince önem verilmez.

 Fecr-i Âticiler Batı edebiyat ve düşüncesindeki ge-

lişmeleri çok yakından takip ederek kendi edebî ça-

lışmalarına yön vermeyi, genç yazar ve şairlerin ye-

tişmesi için zengin kütüphaneler oluşturulmasını, 

Batıdaki birçok yapıtı Türkçeye çevirmek için gere-

kirse komisyonlar oluşturulmasını isteyen ve büyük 

çoğunlukla Batı edebiyatından esinlenen gruptur.

 Milli edebiyat yazarlarının çalışmaları dildeki Farsça 

ve Arapça kullanımını kaldırmak, edebî ürünlerde 

Türkçenin en güzel ve en olgun hali olarak gördükleri 

İstanbul Türkçesini kullanmak, Türkçenin sözdizi-

mini kullanmayı ve geliştirmeyi hede�emekle sınırlı 

kalır. Konu ve izlekler çoğunlukla ülkeye ait öğelerdir.

 Farklı oluşum ve gruplarda oluşan Cumhuriyet Dö-

nemi edebiyatı öncelikle yeni kurulmuş bir devletin 

değerlerini yüceltmek ve onları nesiller boyu kalıcı 

hale getirmek görevini üstlenir. Sonraları yine özel-

likle Avrupa kıtasındaki edebî ve siyasal gelişmeler ile 

edebî akımların etkisiyle roman, şiir ve tiyatro alan-

larındaki üretimin hem kalitesi artar, hem de sayıca 

bollaşır. 

 Cumhuriyet edebiyatı ve çağdaş Türk edebiyatının gel-

diği aşamayı değerlendirmek

 Cumhuriyet yönetimine geçilmesi ve ardından eğitim 

ve öğretime verilen önemin artması, edebî türlerde 

kullanılan dil ve biçemin büyük emek ve zaman ge-

rektirecek uğraş olmaktan çıkması üzerine eğitimli 

Türk aydını her geçen gün birikimleri doğrultusunda 

ürün vermeye başlar. Köktenci değişikliklerin yapıl-

masının gerekmediği bir ortamda yazar, okunabilmek 

için rekabetin kızıştığı bir piyasada rakiplerinden 

daha başarılı ve kendine özgü biçemli olmak duru-

munda kalır.

 Cumhuriyet edebiyatı Yedi Meşaleciler, Garipçiler/I. 

Yeniciler, Maviciler, II. Yeniciler ve Toplumsal Ger-

çekçiler adları altında farklı edebî ilkeler altında grup-

laşsalar da herhangi bir gruba dâhil olmayarak yazan 

onlarca kişi vardır. Edebiyatın ilkesel ayrımından tür-

sel ayrımına geçildiği son dönemlerde artık ‘güdümlü 

edebiyat’, ‘gençlik edebiyatı’, ‘göçer edebiyatı’ gibi ede-

biyatlar içinde yapıt veren yazarlar vardır. Bir anlam-

da edebiyatın kendi içinde alt gruplara ayrılması ve 

romanın ‘tarihsel roman’, ‘polisiye roman’, vb. ayrımı 

gibi, edebî türlerinde ayrı türler olacak biçimde bö-

lümlenmesinin olduğu bir dönemde yazarlar yazdık-

ları türlerin şemsiyesinde anılır hale gelir.

 Yine de yurt içinde ve yurt dışında yaşayan yazarla-

rımız farklı edebî akımların ya da biçemlerin etkisi 

altında başarılı ürünler ortaya koyarlar. Özellikle 

Avrupa ölçeğinde farklı teşekküllerin ödüllendirdiği 

edebî ve sanatsal türlerimiz bu alanda aldığımız yolu 

gösterir. Kısaca, çoğunlukla Fransız edebiyatından et-

kilenen ve onu model alan Türk edebiyatı, hala Batılı 

rüzgârlara açık olsa da, teknik, biçem ve içerik olarak 

Batıyla boy ölçüşecek düzeye gelmiştir.

4



Batı Edebiyatında Akımlar II226

Kendimizi Sınayalım
1. Osmanlı Devleti XVIII. Yüzyıla kadar yabancı ülkelerde 
sürekli elçilikler kurmayı uygun görmemiştir.
XVIII yüzyılın ilk çeyreği sonunda vazgeçilen bu düşünce 
sonrası ilk elçiler hangi dönemde tayin edilir?

a. III. Selim Devri
b. I. Meşrutiyet Devri
c. II. Mahmut Devri
d. Abdülmecit Devri
e. Lale Devri

2. Aydınlanma Çağı’nda ortaya çıkan “Aydınlanma Felsefe-
si”, özgür düşünce ve bilimin önündeki tüm engellerin orta-
dan kalkmasını sağlamıştır. Bu durumun, 

I. toplumların kültür düzeyinin yükselmesi, 
II. din adamlarının ülke yönetimine katılması,
III. skolastik düşüncenin yaygınlaşması, 

sonuçlarından hangilerine ortam hazırladığı söylenebilir? 
a. Yalnız I 
b. Yalnız II 
c. Yalnız III 
d. I ve III 
e. II ve III

3. Parnasizm ve Simgecilik hangi edebiyat anlayışını büyük 
oranda etkiler?

a. Edebiyat-ı Cedide
b. Fecr-i Ati
c. Milli edebiyat
d. Tanzimat
e. Cumhuriyet

4. “Onun şiiri bir akşam manzarası gibi akisler, silik şekiller ve 
baygın renklerle doldu ve tatlı bir alacalığın istilası altında kaldı” 
İfadesini söyleyen yazar aşağıdakilerden hangisidir?

a. Mehmet Akif                       
b. Ahmet Haşim
c. Ziya Gökalp                        
d. Yahya Kemal
e. Faruk Nafiz

5. XVIII. yüzyıl Aydınlanma Çağı düşünce ve sorgulama 
akımlarının Osmanlıya yeterince yansımamasının sebebi nedir?

a. Osmanlı aydınlarının bu düşünce ve akımları benim-
sememesi. 

b. Osmanlı aydınlarının henüz böyle bir kültürel alt ya-
pıya sahip olmaması,

c. Osmanlıda XVIII. Yüzyıl felsefesi kavrayacak aydın 
olmaması,

d. Avrupa felsefe ve düşünce akımlarının Osmanlı’da 
yasak olması,

e. Osmanlı aydınları XIX. Yüzyıla kadar Avrupa edebi-
yat ve felsefesiyle temas halinde olamaması.

6. Hangisi Postmodern Türk romancıları arasında yer almaz?

a. Oğuz Atay

b. Pınar Kür

c. Yaşar Kemal

d. Latife Tekin

e. Yusuf Atılgan

7. Parnas şiir anlayışıyla Türk şiirine ilk olarak Batılı an-

lamda biçimsel şekil veren şair hangisidir?

a. Ahmet Muhip Dıranas

b. Cahit Sıtkı

c. Orhan Veli

d. Yahya Kemal Beyatlı

e. Ziya Paşa

8. Demir Özlü, Ferit Edgü, Feyyaz Kayacan, Vüs’at O. Bener 

adlı çağdaş yazarların 1968 sonrasında etkilenip ilk yapıtları-

nı bu etkilenmeyle yazdıkları felsefe ve akım hangisidir?

a. Gelecekçilik

b. Saçma felsefesi

c. Doğalcılık

d. Varoluşçuluk

e. İzlenimcilik

9. Benimsediği Romantizm’in etkisiyle eserlerinde kişiliği-

ni gizlemeyerek, olaylar karşısında kendi duygu, düşünce ve 

izlenimlerini halkı eğitmek için kullanmıştır. Zaman zaman 

olayın akışı kesilip olayla ilgisi olmayan bilgileri verebilir. 

Hasan Mellah, Hüseyin Fellah, Felatun Bey ile Rakım Efendi 

romanlarında bunu açıkça görebiliriz.

Bu parçada sözü edilen yazar aşağıdakilerden hangisidir?

a. Namık Kemal 

b. Ahmet Mithat Efendi

c. Ahmet Vefik Paşa 

d. Recaizade Mahmut Ekrem 

e. Nabizade Nazım

10. Aşağıdaki oyunlardan hangisi epik tiyatronun en usta ya-

zarı olarak tanınan Haldun Taner’in oyunu değildir?

a. Gözlerimi Kaparım, Vazifemi yaparım

b. Ay Işığında Şamata

c. Asiye Nasıl Kurtulur?

d. Zilli Zarife

e. Sersem Kocanın Kurnaz Karısı



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 227

Yaşamın İçinden

(…) Hazır gündeme gelmişken, “Neden Batı’dan alıyoruz”, 

biz Batı’nın parçası değil miyiz?

Kesinlikle çok haklısınız. Bu, yüzde yüz katıldığım yepyeni 

bir bakış açısı. Bir yandan da biz hem Doğulu hem Batılı bir 

toplumuz, diyoruz hem de Batı değerlerini yabancı olarak 

tanımlıyoruz. Kaldı ki yazılar bütünüyle bu toprağa ait bir 

roman. Özellikle İstanbul’u zamanında çok ince tahlil ede-

bilmiştir Türk romanı. Daha sonra bir dönem köy ortamına 

açılmış ve hiç de basit olmayan metinlerle yazılmış. Elbette 

başarısız örnekler de var ancak biz de eleştiri denince kötü 

bir taraf arıyoruz ama bu da bir hastalık. Bu yüzden ben bir 

okur olarak davranıp bu romanların bendeki izlerini, ifade 

etmeye çalıştım. Üstelik “Batı ve Doğu” meselesi romanımı-

zın temel meselelerindendir. Ama şuna dikkat edelim; hiçbir 

romancımız ne körü körüne Doğu’yu, ne de Batı‘yı savun-

muş. Hep bir sentez aramışlar. (…)

Türk romanı üzerine ne diyebilirsiniz?

Çok zengin bir roman. Türkiye’nin bütün ana meseleleri 

Türk romanında işlenmiştir. Ne yazık ki okuyucu katı bunun 

farkına varmamış. 

Ve ne yazık ki çok yalnız bırakılmış bir roman. Mesela Güney 

Amerika’ya ait romanlar Batı‘da muazzam bir çıkış yakaladı. 

Çünkü Güney Amerika bu romanlara sahip çıktı. Biz kendi 

romanımızı desteklemedik. Hatta romanlar kimi zaman suç 

unsuru sayılıp yazarları hapse bile atıldı.

Cumhuriyet öncesi ve hemen sonrası romancılarına bak-

tığımızda hep bir elitizm eleştirisi görürüz. Günümüzün 

romanları arasında benzer bir bağ var mı? 

Görmüyorum. Cumhuriyet öncesi romancıların bir umutla-

rı var. Mesela Yakup Kadri Karaosmanoğlu’nun “Sodom ve 

Gomore”sinde bile ileriye yönelik bir aydınlık ve umut var. 

1970’lerden sonra bu umut azalmaya ve eleştirel yön ağır bas-

maya başlıyor. 

Ama 80’lerden itibaren içe kapanış ve uzaklaşma var. Hem 

siyaseten hem de kitlelerin birbirleriyle olan kaynaşmasının 

çok zorluğundan ortaya çıkan bir uzaklaşma bu. 80 son-

rasında ise Türk romanı giderek muhalif, kırgın, mesafeli 

ve içe kapanık bir hal alıyor. Umudu insanın kendi birey-

sel çalışmasında arayan ama toplumla bağında bir kırılma 

noktası oluşmuş... 

Genç yazarları nasıl buluyorsunuz? Özellikle dillerini...

Umut görüyorum ama dil ve anlatımları bana pek yakın gelmi-

yor. Kendilerine özgü bir jargonları var. Bunu da çok doğal…

Sabahattin Kudret Aksal, “Bir yazar 60’ından sonra kendi-

sinden sonraki hiçbir yazarı anlamaz ve beğenmez” demişti. 

Altmışımı geçtim ama o noktada değilim, ama bazı noktaları 

tam kavrayamıyorum. Bu yeni jargonlu üslup bana çok sem-

patik gelmiyor. Ama buluşları hoşuma gidiyor. Mesela bizim 

romanlarımız hep ciddi, yüzü asıktı. Şimdi ise ironi payı 

yükselmiş durumda. Bunun da bir anlamı olduğunu düşü-

nüyorum. Herhalde bu beni de etkilemiş ki “Melun” gibi bir 

roman yazmışım! (…)

Kaynak: Buket AŞÇI/ (“Bizimkisi, çok zengin ama yalnız bir 

roman” adlı kitap tanıtım yazısından, Selim İleri’yle Söyleşi 

Bölümü,15 Nisan 2015, Vatan Kitap)

Okuma Parçası
Batı Edebiyatı Etkisinde Çağdaş Türk Eleştirisi

Prof. Dr. Mehmet Kaplan, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi adlı 

kitabının önsözünde şu dikkate değer hükme yer verir: 

“Bu arada hemen söyleyelim ki, yeni Türk edebiyatını sadece 

Batı edebiyatının tesiri altında vücuda gelmiş gibi görmek 

yanlıştır. Bu edebiyat, klasik Türk edebiyatı, Tanzimat’tan son-

ra değeri bilinmeğe başlanan Halk edebiyatı ve belli bir açıdan 

okunan Batı edebiyatının ortak tesirleri altında teşekkül etmiş 

yeni bir terkiptir.”

Mehmet Kaplan’ın bu tespiti, Tanzimat’tan bugüne kadarki 

edebiyatımız için yapılmış en kapsamlı, en doğru tespitlerden 

birisidir. Bu paragraf, yeni Türk edebiyatını besleyen üç 

temel kaynağı göstermektedir. Bunlar: Klasik edebiyat, Batı 

edebiyatı, Halk edebiyatı’dır.

Edebiyatımız, Tanzimat döneminden günümüze kadar bu üç 

kaynağın etkisinde varlığını sürdürmektedir. Tanzimat’tan 

sonra yetişen bütün sanatçılarımız için söylenebilecek en 

kapsamlı ifade şudur: Onlar, ya bu üç akımdan sadece biri-

sinin etkisi altında ya da ikisinin yahut üçünün ortak etkisi 

altında eserler vermişlerdir (…). 

Tanzimat Dönemi aydınları, Avrupa’ya gittiklerinde orada 

çok gelişmiş bir kültür ve edebiyat hayatı ile karşılaştılar. 

Sadece savaş meydanlarında değil, bilim ve teknik alanlarında 

da gerilediğimizi kavradılar. İmparatorluğun devamının an-

cak bu gelişime ayak uydurarak mümkün olacağını sezdiler. 

Şinâsi, Ziya Paşa ve Namık Kemal gibi Osmanlı aydınları, 

Batı’da örneklerini gördükleri tiyatro, roman, makale gibi 

türlerin ilk örneklerini verdiler, önemli gördükleri eserleri 

tercüme ettiler. Şinâsi ve Namık Kemal, eski dil ve edebiyat 

anlayışına karşı çıktı. Böylece Batı’daki örneklerinden yola 

çıkan yeni bir belagat ve yeni bir eleştiri anlayışı doğdu. 

Böylece edebiyatımız iki farklı kaynaktan beslenir oldu. 

Tanzimat’tan sonra yazılan bazı belâgat kitapları, tamamen 

eski yolu takip ettiler, bazıları ise Batı retoriğinden ve belâ-

gat geleneğinden yararlanarak yeni bir terkip yaratmaya 

yöneldiler. İki ayrı kaynaktan beslenmek edebiyat ve eleştiri 

kuramlarının zenginleşmesine yol açtı. 



Batı Edebiyatında Akımlar II228

Batı dünyasında iki bin yıldan fazla bir zaman içinde gelişmiş 

olan eleştirel düşünce geleneğinin Tanzimat döneminde, 

yirmi-yirmi beş yıl içinde kültür hayatımıza bir bütün halinde 

taşınması tabii ki mümkün olmadı. Ama bir defa yeni bir yol 

açılmıştı ve sistemli bir şekilde olmasa da Batılı anlamda bir 

eleştiri başlamış oldu. Servet-i Fünûn dönemi, Milli edebi-

yat ve Cumhuriyet döneminde eleştiri, daha çok Batıyı örnek 

alarak gelişti ve büyük bir çeşitlilik gösteren çağdaş eleştiri 

kuramları ülkemizde geniş ölçüde tanındı.

Kaynak: Prof. Dr. Rıza Filizok/ (“Edebî Eleştirinin Tanımı, 

Kapsamı ve Tarihî Kaynakları” (Ege Edebiyat, http://www.

ege-edebiyat.org/wp/?cat=15, 24.11.2016 ) 

Kendimizi Sınayalım Yanıt Anahtarı
1. a Yanıtınız yanlış ise “Tanzimat Edebiyatı Öncesi Ba-

tıyla Kültürel İlişkiler” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

2. d Yanıtınız yanlış ise “Tanzimat Edebiyatı Öncesi Ba-

tıyla Kültürel İlişkiler” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

3. a Yanıtınız yanlış ise “Servet-i Fünûn Edebiyatındaki 

Etki” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

4. b Yanıtınız yanlış ise “Fecr-i Âti Edebiyatındaki Etki” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

5. e Yanıtınız yanlış ise “Tanzimat Edebiyatı Öncesi Ba-

tıyla Kültürel İlişkiler” konusunu yeniden gözden 

geçiriniz.

6. c Yanıtınız yanlış ise “Cumhuriyet Edebiyatındaki 

Etki” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

7. d Yanıtınız yanlış ise “Fecr-i Âti Edebiyatındaki Etki” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

8. d Yanıtınız yanlış ise “Cumhuriyet Edebiyatındaki 

Etki” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

9. b Yanıtınız yanlış ise “Tanzimat Edebiyatındaki Etki” 

konusunu yeniden gözden geçiriniz.

10. c Yanıtınız yanlış ise “Cumhuriyet Edebiyatındaki 

Etki” konusunu yeniden gözden geçiriniz.

Sıra Sizde Yanıt Anahtarı
Sıra Sizde 1

XVII. yüzyıl sonundan itibaren özellikle Batı ülkeleriyle 

Osmanlı Devleti arasında yapılan deniz ve kara savaşların-

da Osmanlı ordularının başarısız olmalarının sonucunda, 

Mısır’ı işgale gelen Napolyon Bonaparte’a karşı kaybedilen 

savaş sonuçlarının da tetiklemesiyle, XIX. Yüzyıl başlarında 

Osmanlı idaresinde başarısızlıklarının nedeni konusunda bir 

sorgulama dönemi başlar. Sadrazam Mustafa Paşa ve III. Se-

lim gibi bu dönemin ileri görüşlü insanları, Avrupa’nın sana-

yi, askeri sanayi, bilim, fen, ticaret, sanat gibi alanlarda geliş-

tiğinin ve Osmanlıların bu gelişmelerden habersiz olduğu ya 

da çok geri kalındığının farlına varılır. Bunun üzerine gerekli 

eğitimi almaları için Batıya öğrenciler, elçiler gönderilerek 

bir yandan gelişmelerin takibi sağlanırken, bir yandan da 

eğitilen bireyler veya gerekli alanlarda yurt dışından getirilen 

uzmanlarla aradaki açık kapatılmaya çalışılır.

Bu sayede bir anlamda koşulların zorlamasıyla Batıyla ilişki-

ler başlatılmış olur. Bunlara ek olarak, okumuş aydın gençli-

ğin kısıtlı olanaklarla takip ettiği Fransız İhtilali ve sonuçları 

hakkındaki sorgulayıcılığı da bu ilişkilerin başlatılmasında az 

da olsa etkili olur.

Sıra Sizde 2

XVIII. yüzyıl sonlarında Almanya’da başlayıp, XIX. yüzyıl 

başlarında Fransa’da yaygınlaşan Romantizm akımı, yeni 

benimsenen bir akım olarak Fransa’daki edebî türlerde, ede-

biyat sohbetlerinde ve edebiyatla ilgilenen gazete ve basında 

tazelik ve güncelliğini koruduğu sırada gerek Fransa’ya giden 

Türk gençlerin karşılaştıkları ilk yeni anlayış, gerekse basın 

haberleri, mektuplar, yazılan ve çevrilen yapıtların içeriğini 

işgal etmesi nedenlerinden dolayı, Türk edebiyatında ilk ye-

nilikçiler olarak nitelendirilebilecek Tanzimatçıların çoğun-

lukla romantik akımı benimsemelerine neden olur.

Sıra Sizde 3

Tanzimat edebiyatının başlangıç aşamasında Fénelon’un Te-

lemak, Hugo’un Sefiller, Chateaubriand’ın Atala, Voltaire’in 

Mikromega, Lesage’ın Topal Şeytan adlı yapıtları gibi pek 

çok yapıtın çevirisi yanı sıra Corneile’in Le Cid adlı oyunu 

ve Moliere’in Zoraki Tabip gibi birçok tiyatro oyununun çe-

virisi ve uyarlaması yapılmıştır. Bunlara ek olarak Tanzimat 

edebiyatındaki şairlerin birçoğu Fransız şiirlerinden çeviriler 

yaparak tercüme şiir kitapları olarak yayınlatmıştır.

Sıra Sizde 4

Tanzimat edebiyatında şiir güzel olan her şeyi konu edi-

nirken Servet-i Fünûn’da şiirinde konu sınırlaması yoktur. 

Tanzimat edebiyatındaki dil ve biçem, kısmen daha yalındır. 

Tanzimat edebiyatı tiyatroyu bir eğitim aracı olarak görür ve 

ona önem verirken, Servet-i Fünûn edebiyatı roman ve öykü 

ağırlıklıdır. Tanzimat yazarları sanatın toplum için yapılma-

sını savunurken, Servet-i Fünûncular estetik değerin yapıtın 

bir parçası olduğundan hareketle “sanat için sanat” düşünce-

sini benimserler. Tanzimat yazarları çoğunlukla Romantizm 

ve Gerçekçilikten esinlenirken Servet-i Fünûn yazarları Par-

nas şiir akımı ve simgeciliği benimser. 



8. Ünite - Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri 229

Sıra Sizde 5

Fecr-i Âti grubunun ve özellikle Ahmet Haşim’in simgeciliği 

kendi yaşam anlayışlarından, Türk şiir geleneğinden ve Fran-

sız simgecilerden gelen öğlelerin birlikteliğinden oluşan bir 

yapıdır. Şiirlerinde ‘akşam’, ‘gece’, ‘anne’ ve ‘kadın’, ‘gerçekten 

kaçış’, ‘yalnızlık’ izlekleri ağırlıklı olarak göze çarpar. Ancak 

şiirleri izlenimci bir resim gibi, yansımalar, silik şekiller ve 

baygın renkleri çağrıştıran bir biçeme sahiptir. Onların sim-

geciliğinde Schopenhauer’in karamsar felsefesine, Edgar 

Allan Poe’nun esrarengiz büyülü imgelerini çağrıştıran öğe-

lerine, rüya ve düşlere ver verilmediği için Fransız simgecili-

ğinden daha farklı bir simgecilik anlayışına sahiptirler.

Sıra Sizde 6

Dünyayı geniş çapta etkileyen ve kitleleri felakete sürükle-

yen emperyalist ülkelerin izlediği siyaset ve özellikle İkinci 

Dünya Savaşı sonrasında hızlı kalkınma ve silahlanma için 

uygulanan anamalcı ekonomi modelinin, insanı ikinci plana 

itip, ürünü esas alan anlayışı sonunda bozulan ve yozlaşan 

insan ilişkilerine dikkat çekmek isteyen güdümlü aydınların 

bilinciyle, toplumsal gerçekçilik Türk edebiyatında da çokça 

ele alınan konulardan birisi olur.

Sıra Sizde 7

Tanzimat edebiyatından bu yana geçen yüz elli yılı aşkın süre 

boyunca, sürekli artan ve eğitim seviyesi yükselen bir nüfusu 

sahip olan Türkiye’nin, nüfus ve eğitim düzeyine paralel ola-

rak aydın ve yazar sayısı da çoğalır. Türk edebiyatı, içerik ve 

konu olarak kendine özgü bir yol izlese de, teknik ve biçem 

bağlamında Batı örneklerinden hiçbir zaman vazgeçmez. Ya-

zarların daha çok okunmak ve tanınmak için kıyasıya rekabet 

ettiği ve edebî üretimin bol olduğu bu dönemde kaçınılmaz 

olarak nitelik de artar ve bunun sonucunda başarı kendiliğin-

den gelmiş olur. Bu başarıyı ödül alan edebiyat insanlarımızla 

birlikte, her geçen gün yabancı dili yapıtları çevrilen yazarla-

rımızın artışı da göstermektedir. 

Yararlanılan ve Başvurulabilecek 
Kaynaklar
A.Mithat. (2015). Said Beyefendi Hazretlerine Cevap. (Z. 

Kerman, Dü.) İstanbul: Dergah Yayınları.

A.Refik. (1932). Lâle Devri. İstanbul: Hilmi Kütüphanesi.

Aksoy, E. (2008). La littérature d’expression française en Tur-

quie. Revue d’histoire littéraire de la france (3), 633-644.

Atalay, İ. (2006). Demir Özlü’nün Bir Uzun Sonbahar Adlı 

Romanında Varoluşun Varlıkbilimsel Bir Sorun Olarak 

Ortaya Çıkışı. VI. Uluslararası Dil, Edebiyat, Deyişbi-

lim Sempozyumu Bildirileri Kitabı, 242-247.

Batur, E. (1995). E/Babil Yazıları. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.

Best, S. (2011). Postmodern Teori (Çev. M. Küçük). İstanbul: 

Ayrıntı. 

Çetişli, İ. (2010). Batı Edebiyatında Edebi Akımlar. Ankara: 

Akçağ.  

Dino, G. (1978). Türk Romanının Doğuşu. İstanbul: Cem 

Yayınevi.

Ecevit, Y. (2012). Türk Romanında Postmodernist Açılımlar. 

İstanbul: İletişim Yayınları.

Göker, C. (1982). Fransa’da Edebiyat Akımları. Ankara: An-

kara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi. 

Gümüş, S. (2010). Modernizm ve Postmodernizm. İstanbul: Can. 

Gürsel, N. (1993). Paysage littéraire de la Turquie 

contemporaine. Paris: L’Harmattan.

İnal, T. (1981). Simgecilik, Klasisizm, Gelecekçilik, Gerçeküs-

tücülük. Türk Dili Aylık Dil ve Edebiyat Dergisi, Edebi-

yat Akımları Özel Sayısı, 349. 

Kefeli, E. (2012). Batı Edebiyatında Akımlar. İstanbul: 

Dergâh. 

Kantarcıoğlu, S. (1993). Edebiyat Akımları ve Temel Metin-

ler. Anlara:Gazi Üniversitesi. 

Kantarcıoğlu, S. (2007). Türk ve Dünya Romanlarında Mo-

dernizm. İstanbul: Paradigma Yayıncılık.

Karaosmanoğlu, Y. K. (1969). Gençlik ve Edebiyat Hatırala-

rı. İstanbul: Bilgi yayınevi.

Kolcu, A. İ. (1999). Tanzimat Edebiyatı II, Hikaye ve Ro-

man. Erzurum: Bakanlar Matbaası.

Korkmaz, R. (2011). Yeni Türk Edebiyatı 1839-2000. Anka-

ra: Grafiker Yayınları.

Moran, B. (2012). Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış (Cilt 

1). İstanbul: İletişim Yayınları.

Okay, O. (1990). Sanat ve Edebiyat Yazıları . İstanbul: 

Dergâh Yayınları.

Okay, O. (2005). Batılılaşma Devri Türk Edebiyatı. İstanbul: 

Dergâh. 

Özdemir, E. (1991). Türk ve Dünya Edebiyatında Dönem-

ler-Yönelimler. İstanbul: Bilgi Yayınevi.

Perin, C. (1916). Tanzimat Edebiyatında Fransız Tesiri. İs-

tanbul: Pulhan Matbaası.

R.M.Ekrem. (1871). Atala, Mukaddime-i Mütercim. İstanbul.

Saraç, T. (1960). Fransız Edebiyatında Son Şiir Akımları. Ter-

cüme Dergisi, 14(69-70), 140-155.

Sazyek, H. (1936). Cumhuriyet Dönemi Türk Şiirinde Garip 

Hareketi. İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları.

Tameson, F. (1990). Postmodernizm (Çev. N. Zeka). İstanbul: 

Kıyı Yayınları, 

Tanpınar, A. H. (1988). 19. Asır Türk Edebiyatı Tarihi. İstan-

bul: Çağlayan Basımevi.

Yalçın, A. (2000). Cumhuriyet Dönemi Türk Romanı. Anka-

ra: Günce Yayıncılık. 

Yetkin, S. K. (1938). Ahmet Haşim ve Sembolizm. Ankara: 

Cumhuriyet Halk Partisi. 

Yılmaz, D. (2002). Roman Kavramı ve Türk Romanının Do-

ğuşu. İstanbul: Ozan Yayıncılık.


	Kapak
	Ünite 1: Empresyonizm, Ekspresyonizm
	GİRİŞ
	EMPRESYONİZM (İZLENİMCİLİK)
	EMPRESYONİZMDEN ÖNCE FRANSA’DA SANAT VE DÜŞÜNCE ORTAMI
	EMPRESYONİZM DÖNEMİNDE SİYASAL VE SOSYAL ORTAM
	EMPRESYONİZMİN DOĞUŞU
	EMPRESYONİZMİN ÖZELLİKLERİ
	EMPRESYONİZMİN EDEBİYATA YANSIMALARI
	EMPRESYONİSTLER
	EKSPRESYONİZM (DIŞAVURUMCULUK)
	EKSPRESYONİZMİN ORTAYA ÇIKTIĞI SOSYAL VE SİYASAL ORTAM
	EKSPRESYONİZMİN İLKELERİ
	EKSPRESYONİSTLER
	Özet
	Kendimizi Sınayalım

	Ünite 2: Kübizm ve Dadaizm
	GİRİŞ
	KÜBİZM
	ŞİİRDE KÜBİZM VE KÜBİST ŞİİRİN ÖZELLİKLERİ
	KÜBİST ŞİİRİN TEMSİLCİLERİ
	DADAİZM
	DADAİST ŞİİRİN GENEL ÖZELLİKLERİ
	DADAİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ
	Özet
	Kendimizi Sınayalım

	Ünite 3: Fütürizm, Letrizm
	GİRİŞ
	FÜTÜRİZMİN ANLAMI VE AMACI
	FÜTÜRİZMİN DOĞUŞU
	FÜTÜRİZMİN TEMEL İLKELERİ
	FÜTÜRİST EDEBİYATIN İLKELERİ
	FÜTÜRİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ
	LETRİZM (HARFÇİLİK)
	LETRİST ŞİİRİN İLKELERİ
	LETRİZMİN TEMSİLCİLERİ
	Özet
	Kendimizi Sınayalım

	Ünite 4: Sürrealizm
	GİRİŞ
	SÜRREALİZMİN GELİŞİM SÜRECİNDE SİYASİ VE KÜLTÜREL ORTAM
	YIKICI BİR AKIM: GERÇEKÜSTÜCÜLÜK VE ONUN KISA TARİHİ
	SÜRREALİZMİN İLKE VE NİTELİKLERİ
	GERÇEKÜSTÜCÜLÜK SANATIN HER ALANINDA
	SÜRREALİZMİN ÖNEMLİ TEMSİLCİLERİ
	Özet
	Kendimizi Sınayalım

	Ünite 5: Varoluşçuluk
	GİRİŞ
	VAROLUŞÇULUK VE VAROLUŞ ÜZERİNE DÜŞÜNMEK
	EDEBİYATTA VAROLUŞÇULUK
	VAROLUŞÇULUĞUN TEMSİLCİLERİ VE ESERLERİ
	Özet
	Kendimizi Sınayalım

	Ünite 6: Büyülü Gerçekçilik
	GİRİŞ
	RESİMDE BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK VE BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN HAZIRLAYICILARI
	BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN TARİHSEL GELİŞİMİ
	BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİĞİN GENEL NİTELİKLERİ
	BÜYÜLÜ GERÇEKÇİLİK AKIMININ TEMSİLCİLERİ
	Özet
	Kendimizi Sınayalım

	Ünite 7: Postmodernizm
	GİRİŞ
	MODERNİZMDEN POSTMODERNİZME
	POSTMODERNİZMİ HAZIRLAYAN KOŞULLAR
	EDEBİYATTA POSTMODERNİZM
	POSTMODERN EDEBİYATIN ÖZELLİKLERİ
	POSTMODERNİZMİN TEMSİLCİLERİ
	Özet
	Kendimizi Sınayalım

	Ünite 8: Batı Edebiyatı ve Edebî Akımların Türk Edebiyatındaki Etkileri
	GİRİŞ
	TANZİMAT EDEBİYATI ÖNCESİ BATIYLA KÜLTÜREL İLİŞKİLER
	BATI ETKİSİNDEKİ TÜRK EDEBİYATI
	Özet
	Kendimizi Sınayalım


