
 

 

 

T. C. 

İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Maliye Anabilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

OSMANLI KLASİK ÇAĞI’NDA (1300-1600) 

TARIMIN VERGİLENDİRİLMESİ VE 

VERGİLEME İLKELERİ BAKIMINDAN 

İNCELENMESİ   
 

 

Sadık Müfit BİLGE 

2501906014 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Pınar AKKOYUNLU 

 

 

 

                                    İstanbul 2015 





III 

 

OSMANLI KLASİK ÇAĞI’NDA (1300-1600) 

TARIMIN VERGİLENDİRİLMESİ VE 
VERGİLEME İLKELERİ BAKIMINDAN 

İNCELENMESİ 

Sadık Müfit BİLGE 

ÖZ 

Tarımın ve köylülerin ortaya çıkmasından sonra, tarımın ve köylünün 

korunması için “devlet” adı verilen siyasî organizasyon ve “imparatorluk” denilen 

bölgesel ve güçlü devletler kuruldu.  

Toprağın en ilkel insan emeği karşılığında bile köylünün geçimi için gerekli 

olandan fazla ürün vermesinin köylüye vergi ödeme imkânı sağlaması sayesinde 

imparatorluklar, kendilerinden beklenen görevleri yerine getirmek amacıyla binlerce 

yıl köylülerin yarattıkları artık-ürün ve artık-değere vergi adı ile el koyarak malî 

kaynak sağladılar. Tarihin gördüğü en uzun ömürlü imparatorluklardan olan Osmanlı 

İmparatorluğu da saray, ordu ve bürokrasinin ihtiyaçlarını yüzyıllarca tarımdan ve 

köylüden alınan vergilerden sağladı.  

Maliye Anabilim Dalında hazırlanan bu tezde; tarımın gelişmesi ve tarım 

imparatorlukları ile üretim tarzı ve Osmanlı üretim tarzı tartışmaları ele alındıktan 

sonra, Osmanlı Klasik Çağı’nda (1300-1600) tarımın vergilendirilmesi, tarım ve 

köylüden alınan vergiler ayrıntılı olarak incelenmiş ve söz konusu vergilerin Adam 

Smith’in vergileme ilkelerine göre bir değerlendirmesi yapılmıştır.  

 

Anahtar kelimeler: Osmanlı İmparatorluğu, Tarım, Vergi, Vergileme, 

Vergileme İlkeleri.    

 

 

 

 



IV 

 

THE TAXATION OF AGRICULTURE AND 

RESEARCH OF THE TAXATION PRINCIPLES 

AT THE CLASSICAL AGE OF THE OTTOMAN 

EMPIRE 1300-1600 

Sadık Müfit BİLGE 

ABSTRACT 

After the emergence of agriculture and peasantry, a political organization 

entitled “state” and powerful regional states entitled “empire” were established that 

aimed to protect the peasants and their agricultural products.  

For thousand years, the land provided more product than it was necessary for 

the subsistence of the peasant, in return of the most primordial labour of the human 

being enabled them to pay their tax.  This agricultural surplus enabled the peasants to 

fund their empires under the name of taxes. It was this financial support that led the 

empires to carry out their public duties. As such, The Ottoman Empire, one of the 

longest-lasting political empires in the history, met the needs of the palace, the army, 

and the bureaucracy by the taxes levied on the peasants and on the agriculture. 

In this dissertation prepared in the Public Finance Sub-Department, firstly are 

evaluates the development of agriculture, the mode of production in general, and the 

mode of production in the Ottoman Empire in particular. Secondly, it focuses on 

taxation of agriculture, tax revenue collected from agriculture and peasantry. Then, it 

provides an analysis of agricultural taxation in the so-called “classical age” of The 

Ottoman Empire (1300-1600) according to Adam Smith’s principles of taxation.  

 

Key words: The Ottoman Empire, Agriculture, Tax, Taxation, Principles of 

Taxation.    

 

 

 

 



V 

 

ÖNSÖZ 

Köylüleri ve kırsal hayatı konu alan tabloları ile ünlü Fransız ressam Jean- 

François Millet’nin (1814-1875) günümüzde Paris’te Musée d’Orsay’da 

sergilenmekte olan 83,8 cm x 111,8 cm boyutlarında Des Glaneuses (Hasatçılar) 

isimli bir tablosu vardır. Gerçekçi resmin en güzel örneklerinden olan söz konusu 

tabloda üç köylü kadın hasattan geriye kalanları toplamakta, arka planda ise mahsül 

arabalara yüklenmektedir.  

Jean-François Millet. Des Glaneuses/Hasatçılar (1857) 

 

 
 

Bu resim sadece bir kırsal hayat tasviri değildir. Aynı zamanda  toprak 

sahibinin payından arta kalanlarla yetinmek zorunda kalan yoksul köylülerin yürek 

burkan yoksulluklarını tasvir ederek zenginlik ve yoksulluk, güç ve çaresizlik 

arasındaki zıtlıkları gösteren gerçekçi bir toplumsal eleştiridir.  

Köylüler, günümüzden 12.000-15.000 yıl önce ortaya çıktılar. Toprakla 

uğraşma onlarla bir mesleğe (köylülük) dönüştü. Tarımla birlikte nüfus, köylülükle 

birlikte topraktan alınan verim arttı. Tarımın ve köylünün korunması için “devlet” 

adı verilen siyasî organizasyon ve “imparatorluk” denilen bölgesel ve güçlü devletler 



VI 

 

ortaya çıktı. Kendinden beklenen görevleri yerine getirebilmek için askerlere ve malî 

kaynaklara ihtiyaç duyan devletler, hem askerleri hem de malî kaynağı köylüden 

temin ettiler. Toprağın en ilkel insan emeği karşılığında bile çiftçinin geçimi için 

gerekli olandan fazla ürün verme yeteneği çiftçiye vergi ödeme imkânı sağlaması 

sayesinde köylüler, binlerce yıl devletler ve imparatorlukların malî kaynaklarını 

sağladılar. Köylülerin yarattıkları artık-ürün ve artık-değer, yönetici sınıfların 

gücünü, sarayların ihtişamını, orduların kudretini ve şehirlerin servetini meydana 

getirdi. 18. yüzyıldan sonra da sanayileşme için gerekli kaynak ve pazarı sağladı.  

Tarihin gördüğü en uzun ömürlü siyasi organizasyonlardan biri olan Osmanlı 

Devleti de sarayın, ordunun, bürokrasinin ihtiyaçlarını yüzyıllarca tarım kesiminden 

ve köylüden alınan vergilerden sağladı. Türkiye’de köylülük, tarım ve kırsal hayatla 

ilgili çalışmalar, Osmanlı malî kayıtlarının incelenmesi suretiyle Ömer Lütfi Barkan 

ile birlikte başladı. Ancak Osmanlı tarımı, köylülüğü ve kırsal hayatı ülkemizde 

akademik olarak üzerinde en az çalışan konulardan biridir.  

Bir maliye tezi olarak hazırlanan ve konuya katkı amacı güden bu çalışmada 

tarımın gelişmesi ve tarım imparatorlukları ile üretim tarzı ve Osmanlı üretim tarzı 

tartışmaları ele alındıktan sonra, Osmanlı Klasik Çağı’nda (1300-1600) tarım ve 

tarım kesiminden alınan vergiler incelenmiş, son olarak söz konusu vergilerin 

vergileme ilkelerine göre bir değerlendirmesi yapılmaya çalışılmıştır.  

Kişisel yüksek lisans maceram 1988 yılında İÜ SBE’nde (Maliye) başladı. 

Ancak tez aşamasında Ankara’da işe başlamam yüzünden tamamlanamadı. 2006’da 

AKÜ SBE’nde (Tarih) başlayan ikinci yüksek lisans öğrenimim de yine tez 

aşamasında başka bir şehre tayin olmam nedeniyle aynı akıbete uğradı. Aftan 

yararlandıktan sonra yeniden başlayan yüksek lisans sürecim bu kez sonuna geldiyse, 

bunu her şeyden önce hem mükemmel bir insan, hem de mükemmel bir hoca olan, 

tezimin yazılma sürecinde yazdığım metinleri dikkatle okuyan, bilgi birikimi ve 

önerileri ile beni yönlendiren, her aşamada yanımda olan tez danışmanım, sevgili 

hocam Prof. Dr. Pınar Akkoyunlu’nun ilgisi ve ısrarına borçluyum. Kendisine çok 

müteşekkirim.  

Çalışmamın tüm ilgililere yararlı olmasını dilerim. 



VII 

 

   İÇİNDEKİLER 

                                                                                                Sayfa No:  

ÖZ ……………………………………………………………………... III 

ABSTRACT …………………………………………………...………   IV 

ÖNSÖZ ………………………………………………………………..    V 

İÇİNDEKİLER ……………………………………………………….          VI 

TABLOLAR ………………………………………………………...... XVI 

HARİTALAR …………………………………………………………     XVI 

KISALTMALAR ……………………………………………………..  XVII 

GİRİŞ ………………………………………………………………….                                                                                                   1 

BİRİNCİ BÖLÜM TARIMIN ve TARIM İMPARATORLUKLARININ 

EVRİMİ, ÜRETİM TARZLARI VE OSMANLI 

ÜRETİM TARZI TARTIŞMALARI 

1.1. TARIMIN EVRİMİ …………………………………………...                                                                                 8 

1.2. YAKINDOĞU’DA TARIM İMPARATORLUKLARININ 

EVRİMİ ………………………………………………………. 

 

11        

1.3. ÜRETİM TARZLARI VE OSMANLI DEVLETİ’NİN 

ÜRETİM TARZI TARTIŞMALARI ………………………… 

       

26 

 1.3.1. Üretim Tarzı Kavramı ……………………………..                                           26 

 1.3.2. Feodal Üretim Tarzı ……………………………….                                  29 

 1.3.3. Asya Tipi Üretim Tarzı ……………………………                                                          34 



VIII 

 

 1.3.4. Osmanlı Devleti’nin Üretim Tarzı Tartışmaları ….                        40 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

OSMANLI TOPLUMUNUN SINIF YAPISI, 

OSMANLI TOPRAK DÜZENİ, OSMANLI 
DEVLETİ’NDE KÖYLER VE KÖYLÜLER, 
KIRSAL HAYAT VE TARIM 

2.1. OSMANLI TOPLUMUNUN SINIF YAPISI ………………... 55 

 2.1.1. Askerî Sınıf .…………………………………………                                                                                  56 

 2.1.2. Reâya Sınıfı ………………………………………….                                                                                  57 

 2.1.3. 
Yöneten (Askerî) ve Yönetilen (Reâya) Sınıf 

Arasındaki Hukukî ve Malî Farklılıklar ………...…...                                                        
 

58 

2.2. OSMANLI TOPRAK DÜZENİ ………………………………                                                              61 

 2.2.1. Osmanlı Toprakları …………………………………                                                                                                                             61 

 2.2.2. Osmanlı Toprak Düzeni …………………………….                                                                63 

 2.2.2.1. Mirî Arazi Düzeni ………………………..                                                                 70 

 2.2.2.2. Tımar Düzeni …………………………….                                                                         74 

 2.2.2.3. Çift-Hane Sistemi ……………………….                                                                  86 

2.3. OSMANLI DEVLETİ’NDE KÖYLER VE KÖYLÜLER, 

KIRSAL HAYAT VE TARIM ……………………………….                                                                

         

94 

 2.3.1. Osmanlı Devleti'nde Köyler ve Köylüler …………..                                    94 

 2.2.2. Osmanlı Topraklarında Tarım ……………………… 98 

    

 

 



IX 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

OSMANLI VERGİ SİSTEMİ VE OSMANLI 

DEVLETİ’NDE TARIM KESİMİNDEN ALINAN 

VERGİLER 

3.1. OSMANLI VERGİ SİSTEMİ ………………………………...                                                                          109 

3.2. KÖYLÜLER VE DEVLET ...………………………………...                                                          113 

3.3. OSMANLI DEVLETİ’NDE TARIM KESİMİNDEN 

ALINAN VERGİLER ……………………………….............                                                                                   

 

118 

 3.3.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan Vergiler  (Çift 

Resmi ve Türevleri) ………………………………… 

 

120 

 3.3.1.1. Çift Resmi .……………………………...                                                                   122 

 3.3.1.2. Bennâk Resmi .………………………….                                                                                                                             125 

 3.3.1.3. Mücerred ve Caba Resmi ………………                                               126 

 3.3.1.4. Dönüm Resmi/Resm-i Dönüm …………                                                                129 

 3.3.1.5. İspençe Resmi …………………………..                                                                131 

 3.3.1.6. Harac-ı Muvazzafa ……………………...                                                         133 

 3.3.1.7. Kışlak Resmi ……………………………                                                                133 

 3.3.1.8. Boyunduruk Resmi …………………….                                                       133 

 3.3.1.9. Âdet-i Irgâdiye ………………………….                                                              133 

 3.3.1.10. Çift-bozan Resmi ……………………….                                                        134 

 3.3.2. Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler ………………..               134 

 3.3.2.1. Hububat Öşürü ve Salariye …………….               137 



X 

 

 3.3.2.2. Pamuk Öşrü ……………………………..                                                                   140 

 3.3.2.3. Keten, Kenevir ve Kendir Öşrü ………..               140 

 3.3.2.4. Susam Öşrü ……………………………..                                             142 

 3.3.2.5. Afyon Öşrü ……………………………...                                                                    142 

 3.3.2.6. İpek Öşrü ………………………………..                                                                       142 

 3.3.2.7. Çeltik Öşrü ……………………………..                                                                    142 

 3.3.2.8. Bahçe, Bostan, Meyve Öşrü …………… 143 

 3.3.2.9. Bağ Öşrü ……………………………… 145 

 3.3.2.9.1. Resm-i Sepet, Resm-i Tekne..                                     147 

 3.3.2.9.2 Ako Resmi ………………….                                                              147 

 3.3.2.9.3. Resm-i Mengene …………...                                                      148 

 3.3.2.9.4. Resm-i Şıra …………………                                                             148 

 3.3.2.10. Resm-i Palamud ………………………...                                                          148 

 3.3.2.11. Resm-i Sumak ……………….………….                                                             149 

 3.3.2.12. Resm-i Odun ……………………………                                                               149 

 3.3.2.13. Resm-i Saz ……………………………...                                                                   149 

 3.3.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler …………….………                                            149 

 3.3.3.1. Ağnam Resmi …………………………..                                                              150 

 3.3.3.2. Ağıl Resmi ……………………………...                                                                     151 

 3.3.3.3. Koşare Resmi …………………………...                                                               152 



XI 

 

 3.3.3.4. Çayır Resmi ……………………………..                                                                   152 

 3.3.3.5. Yonca Resmi ………………………..…..                                                                  153 

 3.3.3.6. Ağnam Bacı ……………………………..                                                                  153 

 3.3.3.7. Zebiha Resmi …………………………...                                                               153 

 3.3.3.8. Manda Resmi …………………………...                                                               153 

 3.3.3.9. Resm-i Mevâşi ………………………….                                                             154 

 3.3.3.10. Resm-i Revgân ………………………….                                                            154 

 3.3.3.11. Domuz Resmi …………………………..                                                             154 

 3.3.3.12. Resm-i Bellut …………………………...                                                               154 

 3.3.3.13. Bojik Resmi .………………………….....                                                               155 

 3.3.3.14. Balık Öşrü ………………………………                                                                   155 

 3.3.3.15. Kovan Resmi ……………………………                                                              155 

 3.3.4. Bâd-ı Havâ Vergileri: Osmanlı Vergi Sistemi İçinde 

Yeralan Tahsili Zuhurata (Ortaya Çıkmalarına) Bağlı 

Vergiler ……………………………………….         

      

 

157 

 3.3.4.1. Tapu Resmi ………………………….....                                                                   157 

 3.3.4.2. Tütün Resmi …………………………....                                                                 158 

 3.3.4.3. Yaylak Resmi …………………………...                                                                159 

 3.3.4.4. Kışlak Resmi …………………………....                                                                 159 

 3.3.4.5. Otlak Resmi ………………………….....                                                                  160 



XII 

 

 3.3.4.6. Selamet Akçası ………………………….                                                              160 

 3.3.4.7. Adet-i Deştbani …………………………                                                             160 

 3.3.4.8. Adet-i Çobanbeyi ……………………….                                                          161 

 3.3.4.9. Değirmen Resmi ………………………..                                                           161 

 3.3.4.10. Resm-i Ding ………………………….....                                                                162 

 3.3.4.11. Resm-i Bezirhâne ……………………….                                                        162 

 3.3.4.12. Resm-i Arûs ………………………….....                                162 

 3.3.4.13. Kaçgun Resmi, Yave Resmi ……………                                          163 

 3.3.4.14. Resm-i Cürüm ve Cinâyet ……………..                                            163 

DÖRDÜNCÜ 

BÖLÜM 

 

VERGİLEME İLKELERİ VE OSMANLI 

DEVLETİ’NDE TARIM KESİMİNDEN ALINAN 

VERGİLERİN VERGİLEME İLKELERİNE GÖRE 

İNCELENMESİ 

4.1. VERGİLEMENİN TEMEL KAVRAMLARI ………………..                                        164 

 4.1.1. Vergi Sistemi ………………………….....................        163 

 4.1.2. Vergi………………………….................................         165 

 4.1.3. Verginin Konusu …………………………................        166 

 4.1.4. Verginin Matrahı…………………………...............                                                                      166 

 4.1.5. Verginin Mükellefi …………………………............                                                               166 

 4.1.6. Vergiyi Doğuran Olay………………………….........                                                           167 

 4.1.7. Vergi Oranı-Vergi Tarifesi…………………………..                                                     167 



XIII 

 

 4.1.8. Verginin Tarhı-Tebliği-Tahakkuku-Tahsili …………                            168 

 4.1.9. Vergi Muafiyeti…………………………...................                                                                    168 

4.2. VERGİLEME İLKELERİ …………………………................                                                                      169 

 4.2.1. Eşitlik İlkesi …………………………......................                                                                         171 

 4.2.2. Belirlilik İlkesi …………………………...................                                                                       171 

 4.2.3. Uygunluk İlkesi …………………………..................                                                                   172 

 4.2.4. İktisadilik İlkesi .………………………….................                                                                  172 

4.3. OSMANLI DEVLETİ’NDE TARIM KESİMİNDEN ALI-

NAN VERGİLERİN VERGİLEME İLKELERİNE GÖRE 

İNCELENMESİ .………………………….............................                                                       

                                                                                

     

173 

 4.3.1. Eşitlik İlkesi ………………………….......................                                                                    173 

 4.3.1.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan 

Vergiler ……………………...................                    

 

173 

 4.3.1.2. Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler …...              180 

 4.3.1.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler ………..               187 

 4.3.1.4. Osmanlı Vergi Sistemi İçinde Yeralan 

Tahsili Zuhurata (Ortaya Çıkmalarına) 

Bağlı Vergiler ………………………  

       

 

189 

 4.3.1.5. Değerlendirme ………………………….   190 

 4.3.2. Belirlilik İlkesi ………………………………………                                                                 192 

 4.3.2.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan 

Vergiler …………………………………  

     

192 



XIV 

 

 4.3.2.2. Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler …...              193 

 4.3.2.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler ………...              194 

 4.3.2.4. Osmanlı Vergi Sistemi İçinde Yeralan 

Tahsili Zuhurata (Ortaya Çıkmalarına) 

Bağlı Vergiler …………………………...                                                 

    

 

194 

 4.3.2.5. Değerlendirme …………………………..   194 

 4.3.3. Uygunluk İlkesi……………………………………...                                                                           195 

 4.3.3.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan 

Vergiler …………………………………  

     

195 

 4.3.3.2. Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler …...              195 

 4.3.3.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler ………..               196 

 4.3.3.4. Osmanlı Vergi Sistemi İçinde Yeralan 

Tahsili Zuhurata (Ortaya Çıkmalarına) 

Bağlı Vergiler ……………………….           

      

 

196 

 4.3.3.5. Değerlendirme…………………………...   196 

 4.3.4. İktisadilik İlkesi ……………………………………..                                                                               197 

 4.3.4.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan 

Vergiler …………………………………  

     

197 

 4.3.4.2. Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler …...              197 

 4.3.4.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler ………...              197 

  



XV 

 

 4.3.4.4. Osmanlı Vergi Sistemi İçinde Yeralan 

Tahsili Zuhurata (Ortaya Çıkmalarına) 

Bağlı Vergiler ………………….…...            

      

 

197 

 4.3.4.5. Değerlendirme …………………………..   198 

SONUÇ ………………………………………………………………..   200 

KAYNAKÇA ………………………………………………………….                                                                                           209 

                                                                                         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XVI 

 

TABLOLAR   

                                                                                                          Sayfa No:         

Tablo 2. 1. Çeşitli Sancaklarda Çiftlik Arazisinin Büyüklükleri ………….                  91 

Tablo 3. 1. Çeşitli Sancak ve Kazalarda Çift Resmi, Bennâk ve Mücerred 

Resmi Miktarları ……………………………………………...                                                                   

   

128 

Tablo 3. 2. Çeşitli Kanunnâmelerde Dönüm Resmi miktarları ………….          131 

Tablo 3. 3.  Çeşitli Sancak ve Kazalarda İspençe Miktarları ……………...                        132 

Tablo 3. 4. Çeşitli Sancaklarda Farklı Ürünlerden Alınan Öşür Oranları ..       141 

Tablo 3. 5. 16. Yüzyılda Çeşitli Sancak ve Kazalarda Bağ Öşrü miktarları     146 

Tablo 3. 6. Çeşitli Sancak ve Kazalarda Resm-i Kovan miktarları……….                  156 

 

HARİTA                                                                                              

Harita 2. 1.  16. Yüzyılın Sonlarında Osmanlı Eyaletleri ………………….                              62 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XVII 

 

KISALTMALAR 

AİTİA  Ankara İktisadi ve Ticari İlimler Akademisi  

APK   Araştırma Planlama Koordinasyon  

ATÜT   Asya Tipi Üretim Tarzı 

AÜ   Ankara Üniversitesi 

AÜDTCF  Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 

AÜHF  Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

AÜİF İİD   Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İslami İlimler Dergisi 

AÜSBF  Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Bkz. Bakınız 

C.  Cilt  

Çev.   Çeviren 

DAGM  Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü 

DTCFD   Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 

Ed.   Editör 

GÜ İİBF   Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

HÜ  Hacettepe Üniversitesi 

İA  İslam Ansiklopedisi 

İÜ  İstanbul Üniversitesi 

İÜEF  İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

İÜHFM  İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası 

İÜİF   İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi 

İÜİFM  İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi Mecmuası 

JESHO  Journal of the Economic and Social History of Orient 

kg.   Kilogram 

KTB  Kültür ve Turizm Bakanlığı 

M.Ö.  Milattan Önce 

No. Number 

OA   Osmanlı Araştırmaları 

s.  Sayfa 

ss.  Sayfa sayısı 



XVIII 

 

SBE   Sosyal Bilimler Enstitüsü 

SBF  Siyasal Bilgiler Fakültesi 

SDÜ İİBF  Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi 

SDÜ FEF SBD  Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 

SÜ TAE  Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

SÜHF  Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

TALİD  Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 

TDVİA  Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

THİTM  Türk Hukuk ve İktisat Tarihi Mecmuası 

TİB  Türkiye İş Bankası 

TK  Türk Kültürü 

TKGM  Tapu ve Kadastro Genel Müdürlüğü 

TODAİE Türkiye ve Ortadoğu Amme İdaresi Enstitüsü 

Trans.  Translator 

TTK Türk Tarih Kurumu 

UÜ İİBF  Uludağ Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

VD  Vakıflar Dergisi 

Vol. Volume 

YKY Yapı ve Kredi Yayınları 



1 

 

 GİRİŞ  

İktisatçı ve siyaset bilimci Joseph A. Schumpeter’in (1883–1950) ifadesi ile  

“Kamu maliyesi bir toplumu incelemenin en iyi başlangıç noktalarından biridir. Bir 

halkın ruhu, kültürel seviyesi, toplumsal yapısı, politikasının ortaya koyabileceği işler, tüm 

bunlar ve daha fazlası o toplumun malî tarihinde kayıtlıdır. Buradaki mesajı nasıl dinlemesi 

gerektiğini bilen biri, dünya tarihini başka bir yerden öğreneceğinden çok daha belirgin bir 

şekilde öğrenir” (Schumpeter,1991:101).  

Çalışmanın amacı; Osmanlı Devleti’nin 1300–1600 yıllarını kapsayan ve ilk 

defa Halil İnalcık tarafından Klasik Çağ olarak adlandırılan1
 dönemde, tımar düzeni 

ve çift-hâne sisteminin uygulandığı Macaristan, Balkanlar, Anadolu ve Suriye'deki 

eyaletlerde tarım kesiminden alınan vergileri incelemek ve söz konusu vergileri 

vergileme ilkeleri açısından değerlendirmektir.  

Çalışma dört bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde; tarımın ve tarım 

imparatorluklarının evrimi, üretim tarzları ve Osmanlı Devleti’nin üretim tarzı 

tartışmalarına yer verilmiştir. İkinci bölümde; Osmanlı toprak düzeni, köyler ve 

köylüler,  kırsal hayat ve tarım anlatılmıştır. Üçüncü bölümde; Osmanlı vergi düzeni 

ve Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden alınan vergiler ele alınmış, dördüncü 

bölümde; vergilemenin temel kavramları ve bunların çalışmada neye karşılık 

geldikleri belirtilmiş, vergileme ilkeleri ve Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden 

alınan vergilerin söz konusu ilkelere göre incelenmesi konuları yer almıştır.  Çalışma 

tarih, iktisat, iktisat tarihi, maliye, maliye tarihi ve sosyoloji gibi toplumsal bilimler 

ile çokça kesişecek olmakla birlikte malî bir çalışma olarak düzenlenmiş, maliye 

ilminin kavram ve terimlerinin kullanılmasına dikkat edilmiş ve özen gösterilmiştir. 

Çalışma zaman bakımından 1300–1600 yıllarını kapsayan dönemi ele 

almakla birlikte, çift-hâne denilen Osmanlı tarım ve vergileme düzeninin birincil 

kaynakları olan tahrîr defterleri ve bu defterlerin girişinde yer alan kanunnâmelerin 

                                                           
1 Halil İnalcık, The Ottoman Empire, The Classical Age, 1300–1600, Weidenfeld and Nicholson, 

London 1973, Türkçe Ter. Osmanlı İmparatorluğu Klâsik Çağ (1300–1600), (Çev. Ruşen Sezer), 
YKY, İstanbul 2003. Ancak Osmanlı klasik çağını daha farklı sürelerde düşünen araştırmacılar da 
vardır. Mehmet Genç’e bu dönem 16. yüzyıldan 19.yüzyılın başlarına (1500–1800) kadardır 
[Mehmet Genç, Osmanlı İmparatorluğu’nda Devlet ve Ekonomi, Ötüken Neşriyat, İstanbul 2010, 
46, 47]. 



2 

 

hemen tamamının 15. ve 16. yüzyıllara (1430’lar–1590’lar) ait olması dolayısıyla 

esas olarak anılan yüzyılları yansıtmaktadır. 

Çalışmanın mekân bakımından sınırı, nüfus ve arazi tahrirlerinin yapıldığı, 

tımar düzeni ve çift-hâne sistemi uygulanan, başkentten daha kolay ulaşılan ve daha 

doğrudan Osmanlı yönetimine bağlı bölgedir. Karadeniz ile Akdeniz arasında Tuna 

nehri, Doğu Anadolu ve Zağros dağları ve Suriye çölü ile sınırlanan, orta iklim 

kuşağındaki, Akdeniz ikliminin etkili olduğu, akarsu kıyılarında ve alüvyonlu 

vadilerde yer alan verimli arazileri kaplayan Anadolu, Balkanlar, Macaristan, Suriye 

ve Filistin topraklarıdır.  

Tâbî devletler olan Eflak, Boğdan, Erdel ve Karadeniz’in kuzeyindeki verimli 

topraklara sahip Kırım Hanlığı ve Kafkasya’daki ülkelerle, tropik ve subtropik 

bölgede yer alan, Mısır’ın verimli toprakları dışında kurak ve düşük verimli 

topraklarla, çölleri kaplayan, idarî bakımdan merkez bölgeye göre daha farklı olan, 

Osmanlı merkezî yönetiminin tam anlamıyla yerleşmediği, merkezî devletle yerel 

olarak güçlü unsurlar arasındaki siyasî dengelerin ortaya farklı mülkiyet biçimleri ve 

toprak düzenleri çıkarttığı (Pamuk,2005:42) Cezayir, Tunus, Trablusgarp, Mısır, 

Yemen, Habeş, Basra, Lahsâ2
 ve Bağdad eyâletleri çalışmanın kapsamı dışında 

tutulmuştur. Adıgeçen eyâletler, Osmanlı yönetimi tarafından idarî ve malî/vergi 

yükümlülükleri bakımından genel hükümlerin dışında tutulmuş olan, Bağdat’ın bazı 

sancakları hâriç tımar sistemi uygulanmayan, beylerbeyleri ve sancakbeylerinin 

maaşlarını merkezî hazineden yıllık ve nakit olarak aldığı salyâneli eyaletlerdir.  

Hem şehirli hem de köylü bulûğa ermiş gayrimüslim erkeklerden kişilerin 

malî durumu ve ortalama gelir seviyelerine göre daima nakden alınan ve devletin en 

önemli gelir kaynaklarından olan cizye
3
 vergisi ile ağırlıklı olarak 16. yüzyılın 

sonlarından itibaren yaygınlaşan şehirli, köylü ve konargöçer olmasına bakılmaksızın 

bütün halktan olağanüstü durumlarda alınan, miktarı re’sen ve farklı belirlenen 

nakden veya aynen tahsil edilen ya da bedenen yerine getirilen bir vergi olan avârız4
 

vergisi çalışmada ele alınmamıştır.  

                                                           
2
 Lahsâ: Bugünkü Kuveyt’ten Umman’a kadar uzanan Arabistan topraklarını, Basra Körfezi’nin batı 
sahillerini kaplayan eyalet. 

3
 Cizye: Gayrimüslim yetişkin erkeklerden alınan şer’î baş vergisi.  

4
 Avârız: Olağanüstü durumlarda salınan olağanüstü vergi ve hizmet yükümlülükleri. 



3 

 

Temel sorunsalı Osmanlı Klasik Çağı’nda tarımın vergilendirilmesi ve tarım 

kesiminden alınan vergilerin vergileme ilkelerine göre değerlendirilmesi olan 

çalışmaya 16. yüzyılın son çeyreğinden itibaren Osmanlı tarımı ve tarıma dayalı 

askerî ve malî yapısında ortaya çıkan bozulma ve bunun bir sonucu olan değişim 

süreci dâhil edilmemiştir.  

Çalışmanın kaynakları; Barkan’ın öncü çalışmaları sayesinde5
 Osmanlı iktisat 

ve maliye tarihi için önemi fark edilen tahrir defterlerinin başında yer alan, sancakta 

geçerli vergilerin, bu cümleden olarak tarım kesiminin ödeyeceği vergilerin, 

vergilendirme kuralları ve oranları ile vergiden muaf zümrelerin belirtildiği ve 

tamamına yakını yayınlanmış olan sancak kanunnâmeleri6
 ile tahrir defterlerine 

dayalı olarak çeşitli sancak ve kazâları konu alan kitaplar ve makalelerdir.
7
 Ayrıca, 

köylü incelemeleri konusunda yapılmış genel çalışmalardan da yararlanılmıştır.8 

Kapital’in 3. cildinde (Marx,1990:543-714) tarım ve köylülükle özel olarak 

ilgilenmiş olan Karl Marx’a atıfta bulunmadan mülk-mülkiyet biçimleri, üretim 

                                                           
5
 Ömer Lûtfi Barkan, “Türk İktisat ve Maliye Tarihi için Kaynaklar: Türkiye’de İmparatorluk 
Devirlerinin Büyük Nüfus ve Arazi Tahrirleri ve Hakâna Mahsus İstatistik Defterleri I”, İÜİFM, C: 

II, No: 1, 1940, ss. 20-59, aynı yazar, “Türk İktisat ve Maliye Tarihi için Kaynaklar: Türkiye'de 
İmparatorluk Devirlerinin Büyük Nüfus ve Arazi Tahrirleri ve Hakâna Mahsus İstatistik Defterleri 
II”, İÜİFM, C:II, No:2, 1941, ss. 214-247.  

6
 Osmanlı hukukunun/malî hukukunun en önemli kaynakları olan Osmanlı kânunnâmeleri hakkında 
bkz. Ahmet Akgündüz, Osmanlı Kânunnâmeleri, C: 1-9, İstanbul, FEY Yayınları, 1990–1996; 

Ömer Lütfi Barkan, XV ve XVI ncı Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu’nda Ziraî Ekonominin 
Hukukî ve Malî Esasları: Kanunlar I, İstanbul, İÜEF Türkiyat Enstitüsü Neşriyatı,1943; Halil 
İnalcık, “Kanunnâme”, TDVİA, C: 24, 2001, ss. 333–337. 

7
 Tahrir defterlerinin niteliği ve söz konusu defterlere dayanılarak yapılmış çalışmalar hakkında bkz. 
Erhan Afyoncu, “Türkiye’de Tahrir Defterlerine Dayalı Olarak Hazırlanmış Çalışmalar Hakkında 
Bazı Görüşler”, TALİD, C:I, No:1, 2003, ss. 267-286; Adnan Gürbüz, XV.-XVI. Yüzyıl Osmanlı 
Sancak Çalışmaları, Dergah Yayınları, İstanbul 2001; Mehmet Öz, “Tahrir Defterlerinin Osmanlı 
Tarihi Araştırmalarında Kullanılması Hakkında Bazı Düşünceler”, VD, C:22, 1991, ss. 429-439. 

8 Güneri Akalın, Tarımımızın Sosyo-Ekonomik Yapısı Vergileme ve Gelişme, AÜ SBF Yayınları, 
Ankara 1975; Korkut Boratav, Tarımsal Yapılar ve Kapitalizm, AÜ SBF Yayınları, Ankara 1980; 
Aleksandr V. Chayanov, The Theory of Peasant Economy, (Ed. Daniel Thorner, Basile Kerblay, 

R.E.F.Smith), Richard Irwin INC, Homewood 1966; Frank Ellis, Peasants Economics: Farm 

Households in Agrarian Development, Cambridge University Press, Cambridge 2000; Muzaffer 

İlhan Erdost, Kapitalizm ve Tarım, Onur Yayınları, Ankara 1984; Gülten Kazgan, Tarım ve 
Gelişme4, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2013; Robert Redfield, Peasant Society 

and Culture An Anthropological Approach to Civilization, Chicago University Press, Chicago 

1956; Ahmet Şahinöz, Neolitik’ten Günümüze Tarım Ekonomi ve Politikaları, Turhan Kitabevi, 

Ankara 2011; Ali Tanoğlu, Ziraat Hayatı 1, Ziraat Tari ine Bir Bakış ve Orta İklim Memleket- 
lerinde Ziraat, İÜ Coğrafya Enstitüsü Yayınları, İstanbul 1968; Andrew Murray Watson, “Ziraat”, 
TDVİA, C:24,2013, ss.449-457; Eric R.Wolf, Köylüler, (Çev. Abdülkerim Dönmez), İmge 
Yayınları, Ankara 2000.  



4 

 

tarzları, ürün ve artık değer tartışması kısaca bir iktisat tarihi araştırması yapmak 

mümkün değildir. Karl Marx’tan günümüze kadar dünyada yeni bir tarihî-iktisadî ve 

toplumsal gelişme kuramı üretmiş bir kuramcı ve Marksizm’den başka bir bakış açısı 

bulunmadığından Marx’ın açıklama, yorum ve çözümlemeleri çalışmada -kuramsal 

olarak- yol gösterici olmuştur.  

Dünyada “köylü araştırmaları” nın ayrı bir araştırma olarak ortaya çıkışı 20. 

yüzyılın başlarına rastlar (Singer,1996:20). Özellikle II. Dünya Savaşı’ndan sonra 

Marksist veya Marksizm’den esinlenmiş olan Batılı ve Üçüncü Dünya tarihçileri ve 

iktisatçıları “köylülük” ve “köylü sorunu” na yeniden eğildiler. 

Genel olarak Avrupa ülkeleri, Fransa ve İspanya gibi ilki 19. yüzyıla, ikincisi 

20. yüzyıla kadar bir tarım ekonomisi ve köylü toplumu olan Akdeniz ülkeleri ile 

1917 Ekim Devrimi’ne kadar bir tarım ekonomisi ve köylü toplumu olan Rusya’nın 

tarımı, köylülüğü ve kırsal hayatı hakkında kapsamlı araştırmalar yayınlanmıştır.9 

Bunların benzerleri Osmanlı tarımı, köylülüğü ve kırsal hayatı için ne yazık ki fazla 

yoktur. Bir istisnası dışında,10
 “kırsal toplumların incelendiği geniş kapsamlı 

çalışmalarda Osmanlı toplumu genellikle ihmal edilmiştir” (Faroqhi,2006:57).  

Osmanlı tarihçiliğinde klasik dönem köy tarihi çalışmaları daha çok tahrir 

defterleri ve şer’iye sicilleri kullanılarak yapılmaktadır. Bu konudaki ilk ve en büyük 

katkı Osmanlı kırsal tarihine ait ilk monografileri yayınlayan Türk iktisat 

                                                           
9
 Slicher van Bath, The Agrarian History of Western Europe: AD 500–1850, (Trans. Olive 

Ordish), Edward Arnold, London 1963;
 
Georges Duby, Rural Economy and Country Life in 

Medieval West, University of South Carolina Press, Columbia 1976; Leopold Genicot, Rural 

Communities in the Medieval West, The Johns Hopkins University Press, Baltimore 1990; 

Hopcroft Rosemary Lynn, Regions, Institutions, and Agrarian Change in European History, 

The University of Michigan Press, Ann Arbor 2002; Werner Rosener, The Peasantry of Europe, 

Blackwell, London 1994; The Cambridge Economic History of Europe Vol. I The Agrarian Life 

of the Middle Ages, (Ed. M.M. Postan), Cambridge University Press, Cambridge 1966; The 

Peasantries of Europe: From the Fourteenth to the Eighteenth Centuries, (Ed. Tom Scott), 

Longman, London 1998. Fransa ve İspanya için bkz. Pierre Goubert The French Peasantry in the 
Seventeenth Century, (Trans. Ian Peterson), Cambridge University Press, Cambridge 1986; Richard 

Herr, Rural Change and Royal Finances in Spain at the end of the Old Regime, University of 

California Press, Berkeley 1989; Philip T. Hoffman, Growth in a Traditional Society the French 

Countryside 1450-1815, Princeton University Press, Princeton 1996. Rusya için bkz. Jerome Blum,  
Lord and Peasant in Russia From the Ninth to the Nineteenth Century,  Princeton University 

Press, Princeton 1971; David Moon, The Russian Peasantry, 1600- The Russian Peasantry, 

1600-1930, The World the Peasants Made, Longman, London 1998.  
10

 Fikret Adanır, “The Ottoman Peasantries c.1360-c.1860”, The Peasantries of Europe: From the 

Fourteenth to the Eighteenth Centuries, Longman, London 1998, 269-312. 

http://www.abebooks.com/servlet/BookDetailsPL?bi=1252570239&searchurl=an%3Dblum%26bi%3D0%26bx%3Doff%26ds%3D30%26recentlyadded%3Dall%26sortby%3D17%26sts%3Dt%26tn%3Dlord%2Band%2Bpeasant%26x%3D21%26y%3D14
http://www.abebooks.com/servlet/BookDetailsPL?bi=1252570239&searchurl=an%3Dblum%26bi%3D0%26bx%3Doff%26ds%3D30%26recentlyadded%3Dall%26sortby%3D17%26sts%3Dt%26tn%3Dlord%2Band%2Bpeasant%26x%3D21%26y%3D14


5 

 

tarihçiliğinin öncüsü Ömer Lütfi Barkan’a aittir.11
 Bu konuda önemli bir başka 

çalışma Lütfi Güçer’in kitabıdır.12
 Halil İnalcık da Osmanlı köy çalışmaları 

konusunda büyük katkı sağlamış ve Osmanlı tarım ekonomisi ve iktisadî-mali 

sisteminin dayandığı temel olan çift-hâne sistemini ortaya koymuştur.13
 Adı geçenler 

dışında Türk akademisyen ve araştırmacılar arasında toprak meselelerini inceleyenler 

varsa da bu topraklar üzerinde kurulmuş olan haneler ve içlerinde yaşayan insanları 

anlatan tarihçiler -artık bizden biri diyebileceğimiz Suraiya Faroqhi hariç- yoktur.  

Osmanlı toplumunun en kalabalık bölümünü oluşturan ve ekonomik hayatın 

temelini teşkil eden köylü-çiftçi denilen insanların faaliyetleri, yaşayış tarzları bir 

sessizliğe bürünmüş hâldedir  (Emecen,2011:271).  

Barkan’ın “Türkiye’de Toprak Meselesinin Tarihi Esasları” isimli konu 

hakkındaki öncü makalesinde (1938:51);  

“Türkiye’nin ve Türkiye ile birlikte Osmanlı İmparatorluğu’nun mukadderatına az çok 

uzun bir süre iştirak ederek bu mukadderat iştirakinin vermiş olduğu bünye hususiyetlerini 

iktisap etmiş bulunan memleketlerdeki toprak meselelerinin mahiyetini anlayabilmek için, 

imparatorluk devirlerinin içtimai nizamını, devlet telakkisini ve nihayet bu tipte bir devlet 

yapısının temellerini teşkil eden bir toprak politikasını göz önünde bulundurmak lazım gelir”  

diye yazmasından bugüne kadar üç çeyrek yüzyıldan fazla zaman geçmesine karşılık, 

Osmanlı Devleti’nde tarım, kırsal hayat, köylülük ve köy toplumuna ilişkin tarım 

arazileri, tarımda işgücü ve işgücü fiyatları, üretim araçları, ziraî üretim, ürünler, 

ürün fiyatları, bitkiler, evcil hayvanlar, iklim şartları ve tabî afetlerle bunların ziraî 

üretime etkisi ve kıtlıklar gibi konularda yazılmış çalışmalar hâlâ yetersizdir.14
  

                                                           
11

 Ömer Lûtfi Barkan, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Çiftçi Sınıfların Hukuki Statüsü”, Ülkü, C: IX, 

Sayı 49, Mart 1937, ss. 33-48, C: IX, Sayı 50, Nisan 1937, ss. 101-116, C: IX, Sayı 53, Temmuz 
1937, ss. 329-341, C: X, Sayı 56, Birinciteşrin 1937, ss. 147-159, C: X, Sayı 58, Birincikanun 1937, 
ss. 293-302, C: X, Sayı 59, İkincikanun 1938, ss. 414-422; “Osmanlı İmparatorluğu’nda Kuruluş 
Devrinin Toprak Meseleleri”, II. Türk Tarih Kongresi. İstanbul 20–25 Eylül 1937. Kongreye 
Sunulan Tebliğler, TTK Yayınları, İstanbul 1943, 1002-1013; “XV. ve XVI’ıncı Asırlarda Osmanlı 
İmparatorluğu’nda Toprak İşçiliğinin Organizasyonu Şekilleri”, İÜİFM, C: I, No:1, 1939, ss. 29-74. 

12
 Lütfi Güçer, XVI.-XVII. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Hububat Meselesi ve 

Hububattan Alınan Vergiler, İÜİF Yayınları, İstanbul 1964. 
13 Halil İnalcık, “Köy, Köylü ve İmparatorluk”, V. Milletlerarası Türkiye Sosyal ve İktisat Tarihi 

Kongresi: İstanbul, 21-25 Ağustos 1989 Tebliğler, TTK Yayınları, Ankara 1990, ss. 1-11; aynı 
yazar, Osmanlı İmparatorluğu: Toplum ve Ekonomi, Eren Yayıncılık, İstanbul 1993; aynı yazar, 
Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi I. Cilt: 1300-1600, (Çev. Halil 
Berktay), Eren Yayıncılık, İstanbul 2004; aynı yazar, “Çift-Hane Sistemi ve Köylünün Vergilendiril- 
mesi”, Doğu Batı Makaleler II, Doğu Batı Yayınları, Ankara 2008, ss. 96-110. 

14
 XV.-XVI. yüzyıllarda Osmanlı tarımı, köy toplumu ve tarım ekonomisi için bkz. İsmail Arslan, 
Osmanlı Dünyasında Köyler ve Köylüler:19.Yüzyıl Balıkesir Örneği, Bilge Kültür Sanat 



6 

 

Osmanlı arşiv belgelerinin çoğunun malî olması sayesinde tarım kesiminin 

ödediği vergilerin kırsal hayatın daha iyi bilinen bir yönünü teşkil etmesine karşılık 

(Faroqhi,2006:59), hem Osmanlı Devleti’nin finansmanı, hem de 15. ve 16. 

yüzyıllarda emperyal bir devlet aygıtı olan Osmanlı ordusunun maliyetinin 

karşılanması için hayatî önem taşıyan tarım kesiminin vergilendirilmesi konusunda 

fazla çalışılmamıştır.15
 Osmanlı malî tarihine ait ilk kitaplar olan Süleyman Sudî’nin 

Defter-i Muktesid,
16

 Abdurrahman Vefik (Sayın)’ın Tekâlif-i Kavâidî ve Tarih-i 

Malî17
 isimli eserlerinden itibaren, tarım kesimine konulan vergilere Osmanlı vergi 

                                                                                                                                                                     

Yayınları, İstanbul 2014; Ömer Lûtfi Barkan, Türkiye’de Toprak Meselesi, Toplu Eserler 1, 

Gözlem Yayınları, İstanbul, 1980; aynı yazar, “Çiftlik”, İA, C: III, 1945, ss. 392-397; aynı yazar, 
“Timar”, İA, C: XI, 1979, ss.286-333; Lütfi Güçer, XVI.-XVII. Asırlarda Osmanlı İmparator-

luğunda Hububat Meselesi ve Hububattan Alınan Vergiler, İÜİF Yayınları, İstanbul 1964; Halil 
İnalcık, “Köy, Köylü ve İmparatorluk”, V. Milletlerarası Türkiye Sosyal ve İktisat Tari i 
Kongresi: İstanbul, 21-25 Ağustos 1989 Tebliğler, TTK Yayınları, Ankara 1990, ss. 1-11; aynı 
yazar, Osmanlı İmparatorluğu: Toplum ve Ekonomi, Eren Yayıncılık, İstanbul 1993; aynı yazar, 
Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi I. Cilt: 1300-1600, (Çev. Halil 
Berktay), Eren Yayıncılık, İstanbul 2004; aynı yazar, “Çift-Hane Sistemi ve Köylünün 
Vergilendirilmesi”, Doğu Batı Makaleler II, Doğu Batı Yayınları, Ankara 2008, ss. 96-100.; aynı 
yazar, “Çiftlik”, TDVİA, C: 8, 1993, ss. 313-314; aynı yazar, “Timar”, TDVİA, C: 41, ss. 168-173; 

Fuat Ercan, Kırsal Yapıda Toplumsal Değişme, Yar Yayınları, İstanbul 1993; Suraiya Faroqhi, 
“Onaltıncı Yüzyıl Boyunca Anadolu ve Balkanlar’da Kırsal Toplum I-II”, Osmanlı Şe irleri ve 
Kırsal Hayatı, (Çev. Emine Sonnur Özcan), Doğu Batı Yayınları, Ankara 2006, ss. 57-156; 

Huricihan İslamoğlu, Osmanlı İmparatorluğu’nda Devlet ve Köylü,2 İletişim Yayınları, İstanbul 
2010; Zafer Karademir, İmparatorluğun Açlıkla İmti anı Osmanlı Toplumunda Kıtlıklar 
(1560-1660), Kitap Yayınevi, İstanbul 2014; Vera P. Moutafchieva, Agrarian Relations in the 

Ottoman Empire in the 15
th

 and 16
th 

Centuries, Columbia University Press, New York 1988; 

Kayhan Orbay, Osmanlı Çift-Hane Sistemi, AÜ SBE Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 
2010, (http://acikarsiv.ankara.edu.tr/browse/6228/); Mehmet Öz, “XVI. Yüzyıl Anadolusu’nda 
Köylülerin Vergi Yükü ve Geçim Durumu Hakkında Bir Araştırma”, OA, C: 17, 1997, ss. 77-90; 

aynı yazar, “Osmanlı Klasik Döneminde Tarım”, Osmanlı, (Ed. G.Eren-K.Çiçek-C. Oğuz), C: 3, 
Ankara 1999, 66-73; Alaattin Aköz, Sürü Peşinde Saban İzinde Osmanlı Devletinde 
Konargöçerler ve Köylüler, Palet Yayınları, Konya 2014; Oktay Özel, XV.-XVI. Yüzyıllarda 
Anadolu’da Kırsal (Ziraî) Organizasyon: Köylüler ve Köyler, HÜ SBE Tarih Anabilim Dalı 
Basılmamış Bilim Uzmanlığı Tezi, Ankara 1986.  

15
 Neşet Çağatay, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Reâyadan Alınan Vergi ve Resimler”, AÜDTCFD, C: 

V, No: 1-5, 1947, ss. 483-511; Halil İnalcık, “İslam Arazi ve Vergi Sisteminin Teşekkülü ve Osman-

lı Devrindeki Şekillerle Mukayesesi”, AÜİF İİD, C:I, No:1, 1950, ss. 15-30; aynı yazar, “Osmanlı- 
lar’da Râiyyet Rüsumu”, Belleten, C: XXIII, No: 92, 1959, ss. 575-610; aynı yazar, “Islamization of 
Ottoman Laws on Land and Land Tax”, Essays in Ottoman History, Eren Yayıncılık, İstanbul 
1998, ss. 155-169. 

16
 Süleyman Sudî, Defter-i Muktesid, 1-3, Dersaadet 1306-1307 (1889-1890); Osmanlı Vergi 
Düzeni (Defter-i Muktesid), (Yay. Mehmet Ali Ünal), Fakülte Yayınları, Isparta 1996. 

17
 Abdurrahman Vefik (Sayın), Tekâlif Kavâidî, C. 1–2, Dersaadet 1328–1330 (1912–1914); Tekâlif 
Kavâidî (Osmanlı Vergi Sistemi), (Yay. F. Hakan Özkan), T.C. Maliye Bakanlığı APK Kurulu 
Başkanlığı Yayınları, Ankara 1999; Abdurrahman Vefik, Tarih-i Malî, T.C. Maliye Bakanlığı APK 
Kurulu Başkanlığı Yayınları, Ankara 2000. 



7 

 

sistemi ile ilgili kitap ve makalelerin içerisinde yer verilmiştir.18
 Çalışmada Osmanlı 

maliyesi hakkında yazılmış kitaplar ve makaleler19
 kullanılmıştır. Vergileme ilkeleri 

konusunda 1776 yılında yayınlanan ve tarihsel verilerle kaleme aldığı eserinde, bu 

ilkeleri ilk defa ortaya koyan ve formüle eden Adam Smith’in Milletlerin 

Zenginliği20
 ve Politik İktisat alanının kurucusu olan David Ricardo’nun 1817 yılında 

yayınlanan Siyasal İktisadın ve Vergilemenin İlkeleri21
 isimli kitapları ile kamu 

maliyesi ve vergi teorisine ilişkin kaynakçada belirtilen eserlerden yararlanılmıştır. 

Çalışmada tarih, iktisat, maliye ve sosyoloji gibi toplumbilimlerinin çeşitli 

dallarına ait kaynaklar kullanıldığından, yararlanılan kaynakları sürekli olarak tekrar 

etmenin yer ve zaman açısından olumsuz olacağı düşünülerek kullanılan kaynaklar 

metinde, cümle veya paragraf içinde veya sonunda -örnek olarak (Barkan,1938:51)- 

şeklinde verilmiştir. Bunun dışında konu ile bağlantılı yayınlar ve kısa açıklamalar 

sayfa altında (1) şeklinde dipnot olarak gösterilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
18

 Linda Darling, Revenue-Raising and Legitimacy: Tax Collection and Finance Administration 

in the Otoman Empire 1560–1660, E.J.Brill, Leiden 1996; Ziya Kazıcı, Osmanlı Vergi Sistemi, 
Bilge Yayınları, İstanbul 2005. 

19
 Anılan çalışmalar hakkında bkz. Kaya Bayraktar, “Osmanlı Maliyesi Üzerine Yapılan Çalışmalar”, 
TALİD, C:I, No: 1, 2003, ss. 115-145.  

20
 Adam Smith, Milletlerin Zenginliği, (Çev. Haldun Derin), TİB Kültür Yayınları, İstanbul 2011. 

21
 David Ricardo, Siyasal İktisadın ve Vergilemenin İlkeleri, (Çev. Barış Zeren), TİB Kültür 
Yayınları, İstanbul 2011. 



8 

 

BİRİNCİ BÖLÜM  

TARIMIN ve TARIM İMPARATORLUKLARININ EVRİMİ, 

ÜRETİM TARZLARI ve OSMANLI ÜRETİM TARZI 

TARTIŞMALARI 

Köylülüğü bir bütün olarak ve tarihsel-evrimsel bir bakış açısından ele alan 

ilk çalışma olan Köylüler (Peasants)
1
 kitabının önsözünde Eric R. Wolf’un (1923–

1999) dediği gibi “ilkel kabileyle sanayi toplumu arasında yarı yolda bir yerde 

durmakta olan… ne ilkel ne çağdaş olan ve her biri milyonlarca insandan oluşan… 

İnsanlığın büyük bir kısmını oluşturmakta olan” (Wolf,2000:11) köylüler, 

günümüzden 12.000-15.000 yıl önce Mısır ve Mezopotamya’da Nil, Dicle ve Fırat 

kıyılarında ortaya çıktılar. Toprakla uğraşma onlarla bir mesleğe (köylülük) dönüşür. 

Tarımla birlikte nüfus, köylülükle birlikte topraktan alınan verim artar. Tarımın ve 

köylünün korunması için devlet denilen siyasî organizasyon ve imparatorluk denilen 

bölgesel ve güçlü devletler ortaya çıkar. Devletler kendinden beklenen fonksiyonları 

yerine getirebilmek için asker olarak kullanacakları insanlara ve harcayabilecekleri 

malî kaynaklara ihtiyaç duyarlar. Asker köylülerden alınırken, malî kaynak da 

köylüde bulunur.  

Binyıllar boyunca devletler ve imparatorlukların insan gücü olan ve malî 

kaynaklarını sağlayan köylülerin yarattıkları artık-ürün ve artık-değer, yönetici 

sınıfların gücünü, sarayların ihtişamını, orduların kudretini ve şehirlerin servetini 

meydana getirir. Birinci bölümde tarımın ve Yakındoğu’da tarım imparatorluklarının 

evrimi ile üretim tarzları ve Osmanlı Devleti’nin üretim tarzı tartışmaları 

incelenecektir.  

1.1. TARIMIN EVRİMİ  

Toprakla, bitkisel ürünlerle, hayvanlarla ve hayvan ürünlerinin üretimiyle 

ilgili tüm faaliyetler olarak tanımlanabilecek tarım,  

                                                           

1 
Eric R. Wolf, Köylüler, (Çev. Abdülkerim Dönmez), İmge Yayınları, Ankara 2000. 



9 

 

“Sadece bir gıda üretim süreci olmadığı gibi gıda ürünü de herhangi bir iktisadî mal 

değildir. Tarım farklı bir ekonomik birim, başlı başına bir yaşam biçimi ve özgün bir toplumsal 

sistemdir” (Şahinöz,2011:21).  

Günümüzden 12.000–15.000 yıl kadar önce neolitik çağ’da sürekli yerleşim 

yerleri kurulmaya başlandı. Sert taşların cilalanmasıyla birlikte balta ve keserler ve 

de pişmiş topraktan çömlekler yapıldı. Söz konusu gelişmeler sayesinde insan 

toplumları daha önce avlanarak, balık tutarak, yabani bitkileri ve meyveleri 

toplayarak elde etmeye çalıştıkları ihtiyaç duydukları besin maddelerini kendileri 

üretmeye yani tarım yapmaya ve hayvan yetiştirmeye başladılar.  

Arkeolog ve tarihçilerin tarımsal artık üretimin insanın toplumsal 

örgütlenmesi üzerindeki derin etkilerini anlatmak için “Neolitik tarım devrimi” 

olarak adlandırdığı insanlığın avcılık ve toplayıcılıktan tarıma geçişi insan 

ekonomisini dönüştüren ilk devrimdi (Mazoyer ve Roudart,2010:53-54; Wolf,2000: 

19). Yerleşik tarım Batı İran’dan Akdeniz’e uzanan bölgede, Anadolu’da ve Ege’nin 

iki yakasında başladı. Mısır’a, Hindistan’a ve Eski Dünya’nın diğer kısımlarına 

yayıldı (Güran, 2011:11). 

“Tarımın keşfi önemli miktarlarda artık üretimi imkânı sağladı… Bu toplumsal 

örgütlenmede başlangıcından itibaren çevreyle yeni bir tür ilişkiye dayanan bir ekonomik 

dayatma var oldu. Mısır, Mezopotamya ve İndüs’ün alüvyon ovaları, üretim faktörlerinin 

uygun biçimde örgütlenmesi durumunda zengin su kaynaklarının ve verimli toprakların büyük 

miktarlarda tarımsal artı üretimini mümkün kılması açısından birbirine benzerdi” (Gills ve 

Frank,2003:177).  

Yakındoğu’nun tarıma elverişli iklim ve arazi şartlarına Cline ve Graham da 

dikkat çekerler (Cline ve Graham,2011:12). Tarımda ilerleme, özellikle büyük 

nehirlerin geçtiği verimli vadilerde çabuk oldu. Nehirlerin yıllık kabarmaları tarlalara 

bitki besinleri bakımından zengin balçık ve lös bırakıyordu. Aynı tarla, arka arkaya 

birkaç mevsim ekilebiliyordu (Zubritski-Mitropolski-Kerov,1978:51). Nil Vadisi, 

Mezopotamya bölgesi ve İndüs Vadisi 8500 yıl önce neolitik tarımın en önemli 

merkezleri hâline geldiler. Buğday, arpa, çavdar, darı, susam, nohut, bezelye, 

mercimek ve keten buralarda ekilmeye başladı. Koyun, keçi, domuz ve inek ilk 



10 

 

olarak bu topraklarda evcilleştirildi (Dolukhanov,1998;81-83; Mazoyer ve Roudart, 

2010:167; Kiple,2010:49-54; Tanoğlu,1968:33).  

Bir taraftan göçebe ve yarı göçebe hayat biçimi yaygınlaşırken (Aydın,2007: 

75), diğer taraftan toprakla uğraşma uzmanlığı tam bir mesleğe dönüştü (Dinçol, 

1989:190). M.Ö. 6000 civarında ilk yerleşik tarımcı köyleri ortaya çıktı (Wolf,2000: 

19). İlk tarım toplumlarında ekonomik ve toplumsal organizasyonun temel birimi 50-

300 nüfusa sahip 10-15 aileden oluşan köydü (Güran,2011:13).  

Antropologlara göre yiyecek üretmek için toprak işleyenlerle köylü 

arasındaki geçiş noktası devletin ortaya çıkmasıdır. Köylülüğün başlangıç noktası 

Ortadoğu’da M.Ö. 3500’ler olarak kabul edilebilir (Wolf,2000:30). Tarımın ve 

hayvancılığın ilerlemesi insanlık tarihinde büyük bir ilerleme teşkil etti. Tarımın 

bulunuşu, yazıyı kullanan, şehirleşme devrimini gerçekleştiren uygarlıkların 

çıkmasına yol açtığı için tarihte en önemli olaylardan biridir (Sezer,1979:30).  

Bu devrimin önemli bir sonucu nüfusun hızla artması oldu. İnsanlar sürekli 

yerleşim yerlerinde yaşamaya başladılar. Yiyecek arzı daha düzenli ve güvenilir hâle 

geldi (Güran,2011:11). Yerleşik düzene geçiş ve üretim aşaması M.Ö. 10.000’lerde 

başladı ve 18.–20. yüzyıllardaki sanayi ve teknoloji devrimine kadar ana ilkeleri 

değişmeden kalan bir hayat biçim oldu (Dinçol,1989:189).   

İnsanlığın tarımda ve hayvancılıkta uzmanlaşması ilk toplumsal işbölümünü 

başlattı. Çobanlarla, tarım yapanlar arasındaki ilişkiler öküz ve eşek gibi hayvanların 

tarımda çekim hayvanı olarak kullanılması sonucunu verdi. Kas gücü insanınkinden 

üstün olan çekim hayvanlarından yararlanılması M.Ö. 3000’lerde Mezopotamya ve 

İran’da sabanın bulunmasına ve yayılmasına yol açtı (Zubritski-Mitropolski-Kerov, 

1978:53).  

Hayvanların koşulduğu ve büyük ölçekte tarla ekimini (tarımı) sağlayan 

saban bu dönemde ortaya çıktı. Böylelikle yaşam araçlarında çağın şartları 

bakımından çok büyük bir artış görüldü. Ormanların açılarak tarlalara ve çayırlara 

dönüştürülmesi sabanın türetilmesine bağlıdır (Engels,1979:79). Ilıman bölgelerde 

hafif sabanla yapılan nadaslı tarım ve kurak bölgelerde hidrolik tarım sistemleri 

uygulaması günümüzden 5000-6000 yıl önce İndüs ve Sarı Nehir vadileri ile birlikte 



11 

 

yine Nil Vadisi ve Mezopotamya bölgesinde başladı (Mazoyer ve Roudart,2010:253- 

254).  

1.2. YAKINDOĞU’DA TARIM İMPARATORLUKLARININ 

EVRİMİ 

Tarım, sadece bir gıda üretim süreci olmadığı gibi gıda ürünü de herhangi bir 

iktisadî mal değildir. Doğal şartlara ve doğal ortama bağlı, bu nedenle dönemsel ve 

uzun bir üretim süreci olan tarım başlı başına bir hayat tarzı ve özgün bir toplumsal 

sistemdir. Gıda ürünleri ise insanların ve kullandıkları hayvanların beslenme 

ihtiyacını karşılamaya yönelik olduğundan hayatî ve talep esnekliği çok katı 

ürünlerdir  (Şahinöz,2011:21-23).  

Yeryüzü şekilleri ve iklim Yakındoğu’yu binlerce yıl boyunca etkiledi. Kolay 

tarım yapılan alanlar azdı. Toprağın sürülmesi için hayvan gücü (öküz) gerekliydi. 

Ovalar ve alçak arazilerde yağmurların mevsimlik olarak belirsiz oluşu ve yağış 

miktarının düşüklüğü nedeni ile “kuru tarım” adı verilen yöntemler geliştirilmişti. 

Tarımın en önemli meselesi suyu ve toprağı muhafaza etmekti. Eğer sulama tesisleri 

yapılmazsa toprağın sulanması ve kentlerin büyümeleri mümkün olmazdı (Heaton, 

1985:19-21).  

Mısır ve Mezopotamya’da Nil, Dicle ve Fırat kıyılarında yaşayanlar tarımda 

beceri kazandılar. Toprakla uğraşma uzmanlığı bir mesleğe (köylülük) dönüştü. 

Tarıma geçişle birlikte nüfus arttı. Köylülük ortaya çıkarken, buğday tarlalarından 

alınan verim sekiz katına yükseldi.  

“Toprağın en ilkel insan emeği karşılığında bile çiftçinin geçimi için gerekli olandan 

fazla ürün verme yeteneği çiftçiye vergi ödeme imkânı sağlar. İşte rantın kökeni budur” 

(Marx,1977:192).   

Toprağın daha iyi sürülmesine imkân sağlayan saban ve çekim hayvanlarının 

kullanımının yaygınlaşması hem toprağın verimliliğini hem de çiftçi emeğinin 

üretkenliğini belirgin şekilde artırdı (Zubritski-Mitropolski-Kerov,1978:54). Çiftçiler 

kolayca kendi aile ihtiyaçları üzerince artık-ürün üretebildiler (Childe,1983:66). 



12 

 

Köylünün ürettiği mahsulün artması neticesinde toplumsal gelişme için 

gerekli iki önemli unsur ortaya çıktı: artık-zaman
2
 ve artık-ürün3

 veya başka bir ifade 

ile artık-değer (Dinçol,1989:189). Tarımsal üretim süreci sonucunda elde edilen 

tarımsal hasıla ile çiftçi kesiminin tüketim ve yeniden üretim için ihtiyaç duyduğu 

miktar arasındaki pozitif fark olan tarımsal artık, tarım kesiminin artık-değer 

toplamına eşittir (Şahinöz,2011:58,98).  

Neolitik topluluklardan itibaren temel ekonomik birikim aracı ve binlerce yıl 

boyunca yaşanan toplumsal ve ekonomik evrimin itici gücü ve üretim güçlerinin 

gelişmesinin en önemli kaynağı olan tarımsal artık, çalışmada ele alacağımız bütün 

vergilerin temelini ve kaynağını teşkil etmektedir.  

Artık-ürün daha önemli gelişmelere yol açtı. Artık-ürünün az sayıda kimsenin 

elinde toplanması, toplumu sınıflara böldü ve yeni ekonomi içinde daha büyük bir 

çelişkiye yol açtı (Childe,1983:72). Sınıflar, ancak artık-ürünle yani üretici güçlerin 

gelişmesi insana o andaki ihtiyaçlarını karşılamak için gerekenden fazlasını üretme 

imkânı verdiği zaman ortaya çıktı (Zubritski-Mitropolski-Kerov,1978:54). Tarımın 

avcı-toplayıcı toplulukların karşı karşıya kaldığı gıda kaynağı kısıtlılıklarını 

gidermesiyle birlikte işgücünün dörtte bire varan kesimi başka uğraşlara yönelmek 

için serbest kaldı (Kiple,2010:88). Madenlerin eritilmesi, madenî eşya yapımı, 

çömlekçilik, dokumacılık gibi üretim uzmanlıkları ve zanaatlar ortaya çıktı. Her 

üretim uzmanlığı (zanaat) dalında çalışan herkesin birbirine ihtiyacı vardı ve herkes 

eğer üretim fazlası yani artık-değeri varsa başka şeyler elde edebilirdi. Böylece her 

uzmanlık alanı birer meslek oldu (Dinçol,1989:190-191).  

İnsanlar üretim evresine girip fazla zaman elde edince kendilerini korkutan ve 

üretimi güçleştiren doğal olaylar hakkında düşünmeye ve onları sınıflandırmaya 

başladılar. Bu olayların sorumlusu ‘tanrılar’dı. Her türlü iyilik ve kötülük onlardan 

geldiğine göre insanlar iyi ürün almak tarımı ve tarıma bağlı olan gündelik hayatı 

sekteye uğratacak kuraklık-kıtlık, yağış, sel heyelan ve salgın hastalıklar gibi doğal 

olaylardan korunmak için tanrılarla iyi geçinmek, onları hoş tutmak ve felaketlerini 

                                                           
2
 Artık ürün üretimi için harcanabilecek iş zamanı parçasına artık-zaman denilir. 

3
 Toplum kendisini meydana getiren ve üretim faaliyetini yürüten bireylerin en zorunlu ihtiyaçlarını 
karşılamaya yetecek üretim miktarını aşan bir seviyede üretimde bulunabilecek bir gelişme 
aşamasına ulaştığında, bir üretim fazlasına sahip olur. Bu fazlaya artık-ürün denilir. 



13 

 

insanların üzerine yollamaması için onların istediğini yapmak zorundaydılar. Bazı 

insanlar bu işleri üstlendiler, böylece hiçbir şey üretmeyen bir tabaka olan rahipler 

ortaya çıktılar (Dinçol,1989:192). Verimsiz ve kıraç toprakların çokluğu yüzünden 

Yakındoğu ve Akdeniz havzasında kuraklıklar ve onların yol açabileceği kıtlıkları 

önlemek amacıyla sulama tesislerinin yapılması ve bu tesislerin işletilmesi 

gerekiyordu. Mezopotamya’da ilk toprak malikleri rahipler oldu. Rahipler sulama 

işlerini yönettiler, köylülere ekip-biçmeleri için belli bir toprak parçası verdiler ve 

bunların ürettikleri ürün fazlasını toprak kirası ve din adamlarına ödenen išratum 

vergisi (10 manasına gelen ešrum kelimesinden türetilmiş olup, yerel krallıklar 

tarafından ürünlerden % 10 oranında alınan “öşür vergisi” olarak tanımlanmaktadır. 

% 10’luk orana her zaman uyulmamıştır) şeklinde onlardan aldılar (Bayram,1993: 

11). Ortadoğulu ve Mısırlı rahipler tarımı idare eden kişilere dönüştüler (Kiple,2010: 

88).  

Her hasatta yeterli ürünün elde edilmesi ve bunun gelecek ürünün 

olgunlaşmasına kadar depolanması neolitik ekonominin bir unsuruydu (Childe,1983: 

46). Bu nedenle tahıl ambarları ve depolar her köyün ve rahiplerin yönettiği her 

‘Tanrı evi’nin bir özelliği idi. Muhtemelen artık-ürün üretimini kurumsal hâle getiren 

ve bununla kentlerin kurulmasına öncülük eden ellerindeki ideolojik amaçları ile 

rahipler ve tapınaklar oldu. ‘Tanrıların toprakları’ndan elde edilen üretim fazlası 

tapınaklarda bulunan ambarlarda toplanmaktaydı. Üretim fazlasının mülkiyeti 

‘Tanrı’ya aitti. Bu üretim fazlası, çeşitli hizmetlerin yerine getirilmesine ve ihtiyaç 

duyulan malların üretimi gerçekleştiren ihtisaslaşmış zanaatkârlara harcanmaktaydı 

(Sezer,1979:53).  

Zanaatkârlar, ameleler ve ulaştırma işçileri eğer kendilerine emekleri 

karşılığında bir ücret ödenmemişse, hiç değilse çalışırken beslenmeleri sağlanmış 

olmalıydı. Bu nedenle toplumun elinde bunların bakılması için bir yiyecek fazlası 

artık-ürün bulunmalıydı. Toprağın çiftçiye tüketebileceğinden çok daha fazlasını 

üretme imkânı veren verimliliği bunu sağladı (Childe,1983:68). Böylece doğrudan 

doğruya besin üretimi ile ilgili işlerde çalışmaktan çekip alınan uzmanlar, tanrının 

topraklarını işleten kiracılarca üretilen ve tanrının tahıl ambarlarında toplanan artık-

ürünle besleniyorlardı (Childe,1983:70). 



14 

 

Köylülüğün ortaya çıkışı ve yoğun tarımsal uğraşın yarattığı artık-ürün 

kentlerin doğmasına zemin hazırladı (Kiple,2010:58). Bu artık-ürünle zenginleşen 

insanlar yalnız yeni köyler değil, altyapı tesisleri, ticaret yapılan kentler, saraylar ve 

tapınaklar inşâ ettiler. Sanatçılar ve zanaatkârlar finanse edildi.  

Kent devrimi M.Ö. 4000 ile 3000 yılları arasında Mezopotamya’da başladı ve 

daha sonra Yakındoğu’nun başka yerlerine yayıldı (Cline ve Graham,2011:12). O 

zamana kadar görülmemiş büyüklükte yerleşmeler ortaya çıktı (Childe,1983:69). 

Bunun gerçekleşmesinin ön şartı da artık-ürün üretimiydi.  

Tarım toplumları, evcil hayvan sürüleriyle de özellikle tarıma geçmemiş avcı 

topluluklar için ideal bir yağma hedefi teşkil ediyorlardı. Bu da çiftçi toplumları 

savunma tesisleri kurmaya itti (Sezer,1979:31). Daha kalabalık yaşamanın getirdiği 

gerilimlere bağlı olarak kişiler ve gruplar arasındaki çatışma riski de arttı (Aydın, 

2007:73). Üstelik hem şehirler hem de artık-ürün, toprakları tarıma elverişsiz dağlı 

kavimler ve göçebeler tarafından tehdit ediliyordu.  

Kişiler ve gruplar arasındaki çatışmalara engel olacak, saldırganları 

gözleyecek, onlara karşı savaşacak, savunma sistemleri geliştirecek ve oralarda görev 

yapacak güçlü ve eğitimli insanlara gerek vardı. Üretim yapmayan bir uzmanlık ve 

meslek dalı böyle gelişti: Askerler (Dinçol,1989:192).  

Birlik ve ortak yönetime dayanan bir askerî teşkilat, çiftçi toplumların tarihî 

şartlar içinde ve sonunda gerçekleştirdikleri bir yapıydı (Sezer,1979:36). Artık 

toplum tabakaları belirlenmiş, çeşitli seviyelerdeki soylular, halktan olanlar ve 

köleler gibi toplumsal tabakalar, meslek grupları ve bireyler arası ilişkiler karmaşık 

bir hâle gelmişti (Cline ve Graham,2011:12).  

Yakındoğu’da bu ilişkileri tanzim etmek, hem tarımın organizasyonu (üretim 

tarzının, tarım arazilerinin düzenlenmesi, hem köylü hem de yabancı insanlardan, 

esirlerden, çeşitli nedenlerle toprağı ve üretim araçları olmayan veya ellerinden 

alınmış kişiler olan köle emeğinin denetim altına alınması vs.) sağlamak, şehirlerin 

beslenmesi ihtiyacını karşılamak ve bütün bu işlerde çalışacak görevliler ile askerleri 

temin etmek ve ücretleri ödemek (tarımsal artık-ürüne el konulması) gibi ekonomik 



15 

 

hem de sosyal ve dinî faaliyetleri düzenli olarak yürütecek bir kuruma gerek 

duyuldu. Yazılı tarih döneminin başlarında “devlet” ortaya çıktı (Childe,1983:73).  

“Medeniyetin en belirleyici ölçütü kent değil devletti ve genelde yiyecek üretimi için 

toprak işleyenlerle köylü arasındaki geçiş noktasını belirleyen şey devletin ortaya çıkması idi” 

(Wolf,2000:30).  

Kentler bir defa inşâ edildikten ve devlet ideolojik, bürokratik ve askerî 

yapıları ile ortaya çıktıktan sonra kentin civarında üretilen artık-ürün üreticiden 

ideolojik araçların yanı sıra şiddet araçlarıyla da toplanmaya başladı. Temel artık-

ürün toplama yöntemi köylülerin vergilendirilmesi idi. Etkili bir sulama için gerekli 

su tesisleri ile su denetimi ve geniş çaplı toprak düzenlemeleri köylüler tarafından 

gerçekleştirilip devam ettirilemezdi. Bu işler ancak emri altında yeteri kadar 

malzeme ve işgücünü seferber ederek kullanabilecek bir hükümdarın varlığı hâlinde 

mümkündü. Tarım ve gıda üretimi önce rahip devletin, sonra hükümdarların ve 

onlarla birlikte yönetici sınıfının ortaya çıkmasından sonra hükümdar devletinin 

yönetim ve denetimi altına girdi.  

 “Toplumsal örgütlenme neolitik tarım devriminin bir başka ürünüydü. Mezopotamya, 

Mısır, Doğu Asya ve İndüs Vadisi’ndeki ilk uygarlıklarda güç sahibi insanlar zamanla yönetici 

konumuna yükseldiler. Gıda üzerindeki denetim iktidar demekti ve tarıma dayalı ilk 

uygarlıkların hepsinde devlet gıda üretiminin yüklü bir kısmına el koyuyordu” (Kiple,2010: 

88).  

Mezopotamya’da bazı rahipler, nehir kıyılarındaki şehirlerin kralları hâline 

geldiler ve zaman içinde büyük krallıklara dönüştüler (Heaton,1985:12-13).  

İlk devletler M.Ö. 4000 ile 2000 arasında Mezopotamya (Sümer, Akad, Asur, 

Babil), Küçük Asya (Hitit), Hindistan ve Çin’de kuruldular (Zubritski-Mitropolski-

Kerov,1978:70).  

Sümer efsanelerine göre bir bahçıvanın oğlu olan Sargon, Mezopotamya’da 

rahiplerin hükümranlığını yıkarak güçlü bir merkezî devlet (Akad İmparatorluğu) 

kurdu. Mezopotamya’daki şehir devletlerini birleştirerek tek bir yönetim altında 

toplayan M.Ö. 2300 ile 2100 arasında yaşamış olan Akad’a tarihteki ilk dünya 

imparatorluğu denebilir. Sargon, çok geniş toprakları yönetmek, vergilendirmek ve 

kontrol etmek için emperyal bürokrasi, arşivcilik, düzenli ordu, garnizonlar, askerî 



16 

 

personele hizmet karşılığı tahsis edilen devlet arazisi gibi kurumlar oluşturdu. En az 

bu kurumlar kadar önemli olan bir yenilik “tanrısal” bir imparator tarafından 

yönetilen “evrensel imparatorluk” fikriydi (Ünlü,2011:122-123).  

Çok büyük insan gücü ve idarî organizasyon gerektiren, bürokratik ve askerî 

kurumların yaşatılması, ancak “imparatorluk” denilen büyük siyasî yapılarla 

mümkündü. Asurlulardan itibaren Yakındoğu’da kurulan devletler Sargon’dan 

öğrendikleriyle kendi imparatorluklarını kurmaya kalkıştılar (Childe,1983:112).  

Akad ve Asur devletlerinden itibaren Yakındoğu ve Akdeniz havzasında 

kurulan, ekonomileri büyük bölümü devlet mülkiyetinde olan arazilerde hafif sabanla 

yapılan nadaslı tarıma ve küçük köylü işletmelerine dayalı, coğrafyanın engebeliğine 

karşılık sınırları yüzlerce kilometreye yayılan (Mann,2013:32) Akad, Asur, Mısır, 

Hitit, Pers, Roma-Bizans, Emevî-Abbasî imparatorlukları dâhil tüm siyasî yapılar 

literatürde antik imparatorluk olarak adlandırılır.4 Yakındoğu’da M.Ö. 3. binyıldan 

modern devletler sistemine kadar, devamlı şekilde evrensel imparatorlukla 

parçalanmış devletler sistemi arasında salınımlara sahne oldu.  

Marx’ın ifadesi ile (1977:152);  

“Durmadan kendini aynı biçim içerisinde üreten ve yok edildikleri zaman da aynı yerde 

ve aynı adla yeniden türeyen bu kendi kendine yeterli topluluklardaki üretim için örgütlenme 

sadeliği -bu sadelik, Asyatik toplumların değişmezliğinin sırrının anahtarını verir- bu 

değişmezlik, Asyatik devletin sürüp giden dağılmaları, yeniden kurulmaları ve bitip tükenmez 

hanedan değişiklikleri ile çarpıcı bir karşıtlık teşkil eder. Toplumun ekonomik öğelerinin 

yapısı, politik gökyüzündeki fırtına bulutlarının etkisi dışındadır.”  

Fetih, antik imparatorluklarda değişimin şartlarını yani normları oluşturmada 

çok önemliydi. Fethin hemen ardından, fethedilen halklara ve mevcut sınıflara el 

koyma gelir, en nihayetinde imparatorluk fethettiği bölgelerde kuralları değiştirmek 

sureti ile kendi hukukunu uygulamaya koyardı. Bu nedenle üretim tarzları ve belirgin 

bölgesel yayılmacılık içeren bütün yapılar, “askerî devlet” dikkate alınmadan 

açıklanamaz (Mann,2013:64). Yakındoğu’daki ilk evrensel imparatorluk olan Akad 

                                                           
4
 Konu hakkında yapılmış son çalışma; Eric H. Cline-Mark W. Graham, Ancient Empires: From 

Mesopotamia to the Rise of Islam, Cambridge University Press, New York, 2011. 



17 

 

İmparatorluğu ile sonuncusu olan Osmanlı İmparatorluğu arasında geçen süreç bu 

durumu göstermektedir (Ünlü,2011:98-99).  

Yakındoğu ve Akdeniz havzasının tarihinde, birbirini izleyen imparatorluklar 

kurumsal ve toplumsal bakımdan benzerliklere sahiptiler. Bu benzerliklerin ilk 

nedeni, imparatorluk mantığının birçok etnik grubun yaşadığı çok geniş toprakları 

yönetmek için benzer üstyapısal çerçevelere ihtiyaç duyması, ikinci nedeni, her 

imparatorluğun kendisinden önceki imparatorlukların kurumsal, bürokratik, iktisadî, 

malî, kültürel ve ideolojik miraslarından yararlanması ve bunları çağının ve 

coğrafyasının gereklerine göre belli ölçüde geliştirmesidir. (Ünlü,2011:98).  

Sümerli kâtipler, muhtemelen devlet denilen siyasî erki meşrulaştırmak için 

krallığın, efsanevî Tufan’dan binlerce yıl önce göklerden indiğini uydurdular 

(Childe,1983:73). Yakındoğu imparatorluklarında tekrar tekrar ortaya çıkan, Tanrı 

tarafından seçilmiş, zaferle güçlenmiş ve hükümdarın “sürüsü” olan sıradan insanlar 

için refah ve adaletle anlam bulmuş bir hükümet anlayışı 4500 yıl süren bir dönem 

boyunca Asur, Hitit, Pers, Roma-Bizans, Emevî-Abbasî, Türk ve Moğol idarelerini 

karakterize etti.  

 “Bu anlayış, vergi gelirlerini belirleyen yasalar ve tâbi halka karşı adil davranma 

yoluyla, yazılı kaydı tutulan toprak, nüfus ve gelir tahrirleri, köylülerin hükümdarın ve 

memurlarının haksızlıklarına dair şikâyette bulunabildiği mahkemeler ve hükümdarın 

fermanlarını uygulamakla görevli taşra yöneticileri ile bu yöneticilerin askerleri yoluyla hayata 

geçirilirdi” (Darling,2006:40). 

Mezopotamya’da ve medeniyetin ortaya çıktığı başka yerlerde ilk okur-

yazarlık devletin içinde meydana geldi. Devlet çoğunlukla, yeni ortaya çıkan iki çeşit 

normu özel mülkiyet hakları ile kamu hak ve ödevlerini derliyor ve karara 

bağlıyordu. Kayıtları tutmak için icat edilen ilk piktogramlar
5
 ve logogramlar

6
 şehir 

devletlerinin tapınak veya ambarlarındaki yazıcıların muhasebe sistemlerini 

geliştirmesini ve kimin neye sahip olduğunu ve kimin neyi kamuya borçlu olduğunu 

kalıcı bir şekilde belirtmesini sağladı. Yazı, sonraları heceli çivi yazısına dönüştü 

                                                           
5 

Piktogram, bir eşyayı, bir objeyi, bir yeri, bir işleyişi, bir kavramı resmetme yoluyla temsil eden 
semboldür. 

6
 Logogram, harflerin bulunmadığı eski Mısır dili gibi dillerdeki yazı sistemlerinde kullanılan, bir 
sözcüğü veya bir fikri temsil eden grafik semboldür. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Sembol
http://tr.wikipedia.org/wiki/M%C4%B1s%C4%B1r
http://tr.wikipedia.org/wiki/Sembol


18 

 

ama yüzlerce yıl boyunca ilk emperyal devletlerin yani Akadların ve ardından gelen 

imparatorlukların devlet bürokrasisi içindeydi ve hâlâ aynı ikili işlevi yerine 

getiriyordu (Mann,2013:9-10).  

Devletin ortaya çıkması toprağın mülkiyet yapısında köklü değişikliklere yol 

açtı. Tanrıların toprakları artık tanrının temsilcisi olan hükümdarın yani devletin 

mülkü idi. Devlet mülkiyeti üretim faktörü olarak kullanılan (hububat tarımı yapılan) 

arazi için söz konusuydu. Devletin en yüksek temsilcisi olan hükümdarın elinde olan 

topraklar, savaşlar sayesinde genişlemişti. Kendi toplumsal temelini güçlendirmek 

amacıyla hükümdar bu toprakları devlet görevlileri, askerler ve tapınaklara veriyordu 

(Zubritski-Mitropolski-Kerov,1978:74). Söz konusu topraklardan Asurluların işruu 

(onda bir), İsrail oğullarının ma’şer (onda bir) dedikleri, hükümdara veya tapınaklara 

verilen 1/10 oranında aynî bir vergi alınıyordu. 

Prebendal mülkiyet denilen toprakların mülkiyet yapısı, egemen sınıfların 

üretici köylülerden vergi almasına/tarımda yaratılan artık-ürüne el koymasına imkân 

verir. Ancak el koyma biçimleri aynı sistemin bütününde çeşitlilik göstermektedir 

(Mann,2013:48). Prebendal mülkiyet, arazilerin mülkiyetinin devlete, tasarruf 

hakkının ise köylüye ait olması, devletin hizmetkârları sıfatıyla köylüden vergi 

toplama hakkının memurlara bahşedilmesi ve bu hakkın miras yolu ile geçmiyor 

olması şeklinde tanımlanabilir (Wolf,2000:89). Merkezi yönetim çeşitli vergiler ve 

harçlar şeklinde büyük kazançlar elde etmektedir (Briant,1985:228).Tarih boyunca 

geliştirilen ekonomik sistemlerin en belirleyici kriteri olan mülkiyet sistemleri içinde 

önemli bir yere sahip olan prebendal mülkiyet biçimi, toprağı değil devletin, 

hükümdarın şahsında köylüden gelir elde etmesini içerir. Memura devlete ödenecek 

verginin bir kısmına el koyma ve bunu kendi ihtiyaç ve amaçları için kullanma hakkı 

verir (Wolf,2000:90).  

Hizmetin karşılığını bu şekilde ödeme biçimi güçlü merkezi bürokratik 

imparatorlukların bir özelliği idi. Ancak üretici, devlet ya da toprak verdiği kişiler 

değil; köylü idi. Bu nedenle toprağı tasarruf etme, ekip-biçme hakkı üreticiye ait 

olacaktı. Köylünün üretim faaliyeti sırasında kullanacağı araçların mülkiyeti de 

kendisine aitti. Buna karşılık devlet, tarımsal üretimin 1/5’ine “aynî” olarak el 

koyarak vergi almaya bu şekilde hem kendi ihtiyaçlarını karşılamaya hem de 



19 

 

ambarlarını sürekli dolu tutmak suretiyle açlığa karşı halkını teminat altına almaya 

başladı.   

Uygarlığın yayılması ilk olarak kralların ve tanrıların topraklarında yiyecek 

maddeleri tarımı ile uğraşan köylülerden artık-ürün toplanmasıyla mümkün olmuştu. 

Bu düzen sadece yeterli bir artık-ürün birikimini ve sulama tesislerin bakımını 

sağlamakla kalmadı, yeni askerî devletlerin vergi toplayıcıları için çok elverişli bir 

düzen olduğunu da gösterdi. Vergilerin toprak beylerinin ambarlarında depo edilmiş 

gerçek servetten toplanması tek tek çiftçilerin küçük ambarlarından toplanmasından 

daha kolay oldu ve daha kolay paraya dönüştürüldü (Childe,1983:109).  

Antik imparatorluklar hükümdarın doğrudan temsilcileri tarafından yönetilen 

eyâletlere bölünmüşlerdi. Devlete ait olan topraklar, vergiye bağlanmış halkları 

korumakla yükümlü olan garnizonlar tarafından kontrol altında tutuluyordu (Briant, 

1985:218). Geçmişte tapınaklara ait olan arazilerde serf durumunda olan köylüler, 

devlete ait arazilerde hür köylüler hâline gelmişlerdi. Antik imparatorluklarda 

nüfusun büyük çoğunluğu köylerde yaşayan farklılaşmamış veya az farklılaşmış 

köylü ailelerden meydana geliyordu. Her aile bir eve, küçük bir bahçeye, iş aletlerine 

(saban, orak, çapa, küfe, çömlek vs.), kümes hayvanları ile inek, eşek, koyun ve 

keçilere sahipti. İklim ve arazi şartları nedeni ile eski Mezopotamya uygarlıklarından 

beri antik imparatorlukların ekonomisi, “Avrasya tahıl tarımı” da denilen, üretim 

aracı bir çift öküzle çekilen saban olan ve kısa dönem nadas yöntemi ile yapılan kuru 

tarıma dayalıydı (Wolf,2000:58-59).  

Bir örnek olarak, Anadolu ve Suriye’ye egemen olan Hitit İmparatorluğu’nda 

tarım yapılan araziler saraya ve tapınaklara aitti. Gündelik hayatın önemli bir 

bölümünü tarım kaplıyordu. Bu yoğun ve önemli ekonomik uğraşın izleri günümüze 

kadar kalan tapu kayıtları, tarla ve demirbaş listelerinde görülmektedir. Güz 

mevsiminde toprak saban ve bir çift sığır ile sürülür ve tohum ekilirdi. Hitit 

kanunlarının önemli bir kısmı hububat ekimi, korunması ve saklanması gibi 

konularla ilgili hükümleri içermektedir (Sandıkçıoğlu,2014:160,161). Köylerin 

kendilerine ait tarım alanları vardı. Öncelikle buğday ve arpa gibi tahıllarla, bakliyat, 

üzüm, meyve ve zeytin üretilir, sığır, domuz, eşek, at, koyun ve keçi yetiştirilir ve 

arıcılık yapılırdı. Kimseye ait olmayan, işlenmeyen topraklar köyler arasında sınırı 



20 

 

teşkil ederdi. Toprağa bağlı üretimi gerçekleştiren halkın köylerinden ayrılarak idarî, 

askerî ve dinî merkezlerde yaşaması söz konusu değildi (Sevinç,2008:15,17). Hitit 

hükümdarları kendilerine yakın kişilere ve asillere arazi bağışlar, sadece toprağın 

kullanım hakkının değil aynı zamanda miras hakkının da verildiği bu arazilerin 

sahipleri vergilerden ve türlü angarya yükümlülüğünden muaf tutulurlardı. Arazinin 

işletim hakkının devredildiği toprağı işleyen köylü ise üretiminin 1/4’ünü vergi 

olarak öderdi (Eğilmez,2005:36). Genellikle ürün olarak alınan vergiler Hitit ordusu 

için çok pahalı bir donanım gerektiren atlı arabalar ve arabalı savaşçıların temini 

amacıyla kullanılırdı. Ahmet Ünal, Hitit toprak düzeninin Osmanlı toprak düzeni ile 

benzerlik gösterdiğine dikkat çekmiştir (Ünal,2005:144-145). 

Antik imparatorluklarda toprakların çok büyük kısmı devlete aitti. Bir kısmı 

ise devlet görevlileri ve ruhbanların kullanımına verilmişti. Bu imparatorluklarda 

toplum Ortaçağ Avrupası’nda olduğu gibi senyörlere ait bir serf toplumu değildi. 

Çok az farklılaşmış ve ağır bir emek haracına tâbi olan bir köylü ekonomisiydi. 

Devlete dayalıydı ve vergilendirilmişti (Mazoyer ve Roudart,2010:190).  

Devlet köylülere tohum, tarım araçları, yük hayvanları dağıtır, devlet 

görevlileri tarım üretimini yakından takip ederek, kayıt altında tutar, üretilen ürünler 

belirli paylara göre saraya, yöneticilere ve askerlere dağıtılırdı (Divitçioğlu,2010a: 

75). Artık-ürün, önce kâtipler tarafından kaydedilir, sonra bir kısmı yöneticilere 

dağıtılır, bir kısmı da kamu işlerine ayrılırdı. Mal vergisi (çalışanların sayısına göre 

hesaplanan vergi, ürün miktarına göre hesaplanan vergi, hayvan sayısına göre 

hesaplanan vergi, diğer vergiler) memurların sıkı denetiminde toplanır ve devletin 

ambarlarında saklanırdı (Mazoyer ve Roudart,2010:190). Vergileri tahsil etmek 

üzere yerel elit veya merkezden gönderilen memurlar kullanılırdı. Bu kişiler artık-

ürünün bir kısmını kendilerine saklar, buna karşılık merkez için askerî veya idarî bir 

görevi yerine getirirlerdi (Ünlü,2011:101-102).  

Yakındoğu’da binlerce yıl süren bu iktisadî-malî ve toplumsal düzen, eski 

İran’da en gelişmiş biçimini aldı. M.Ö. 6.–4. yüzyıllarda İran coğrafyasında 

Akamenidlerin uyguladığı sisteme kaştu adı verilmektedir. Kaştu, bir okçunun 

geçimini sağlayacak büyüklükte bir topraktı. Söz konusu arazinin vergisini toplama 

hakkını alan kimseler, buna karşılık askerlik yapmaktaydılar (Özyüksel,2007:140).  



21 

 

Akamenidlerden sonra bölgeye hâkim olan Selevkoslarda kleros adını alan, 

Sasanilerde de uygulanan bu düzen, Roma’da beneficium, Bizans’ta pronoia, bu 

sistemi Sasaniler ve Bizans'tan alan Emevî ve Abbasî devletlerinde katia (Demirci, 

2000:43), Büyük Selçuklu Devleti ve Anadolu Selçuklu Devleti’nde iktâ, Osmanlı 

Devleti’nde tımar olarak ortaya çıktı.  

Tarımda başlıca üretim faktörü topraktı. Toprağın üretime geçebilmesi için 

devlet müdahalesi ile sulama tesisleri yapılması gerekmekteydi. Toprağı boş bir arazi 

olmaktan çıkarıp onu bir üretim faktörü yapan ve üretimin mümkün olabilmesi, 

topraktan ürünün alınabilmesi için üreticilerin ve üretimin düşmanların yağmasından 

korunması için savunma ve askerlik işlerini üstlenen de devletti.  

Siyasî erk, yerleşik halkı avcı-toplayıcı topluluklar ve düşmanlara karşı 

korumak için asker bulundurmak, bu askerlerle, kentlerin giderek artan nüfusunu 

beslemek için ziraî üreticiyi korumak, tarım arazilerinin dağıtımını belirlemek, 

uzman yazıcılarla tarımsal üretim ve hayvanların kaydını tutmak ve gıda depolarına 

göz kulak olmak zorundaydı (Kiple,2010:58). Toprağın üretim faktörü olarak 

kullanılması için iki temel şart (toprağın bir üretim faktörü haline getirilmesi ve 

toprağın yağmadan korunması) devlet tarafından yerine getiriliyordu. Öyleyse 

toprağın mülkiyeti de devlete ait olacaktı.  

Varlık nedeni küçük köylünün korunması, tarımın organizasyonu ve 

denetlenmesi olan, vergisel imparatorluk da denilen,
7
 toprakları üzerine kurulduğu 

eski yapıları eline geçirme ve toplumun bütün biçimlerinin üretim ve yeniden 

üretimini kendi yararına geliştirmek için bu eski yapıları dönüştürme yeteneğini 

gösteren bu imparatorlukların elde bulundurmak zorunda oldukları geniş askerî ve 

bürokratik kurum ve kadroların finansmanı büyük ölçüde tarımda yaratılan artık-

ürüne el konulmasına, tarımın ve köylünün vergilendirilmesine bağlıydı. Toplum, 

doğrudan üreticiler (köylü) ve doğrudan üreticilerin artık-ürününe vergi adı altında el 

koyanlar (devlet gücünü elinde tutan yöneticiler) olmak üzere iki sınıfa ayrılmıştı 

(Mann,2013:48).  

                                                           
7
 Konu hakkında en yeni çalışma: Tributary Empires in Global History, (Ed. Peter Fibiger Bang-C. 

A. Bayly),  Palgrave Macmillan, New York 2011. 

http://www.palgrave.com/authors/author-detail/Peter-Fibiger-Bang/31038
http://www.palgrave.com/authors/author-detail/C.-A.-Bayly/24019
http://www.palgrave.com/authors/author-detail/C.-A.-Bayly/24019


22 

 

Tarımla uğraşanlar devleti olan bir topluma entegre edildiklerinde ve kendi 

toplumsal katmanı dışında olan iktidar sahiplerinin (yöneticilerin) taleplerine tâbi ve 

vergi ödemekle yükümlü hâle geldiklerinde artık gerçek anlamda köylülükten söz 

edilebilir (Wolf,2000:30).  

Köylü kendisini dışarıdan kontrol eden bir erke tabi olduğunda kendi talepleri 

ile dışarıdan olanların talepleri arasında bir denge kurmak ve bu dengeyi korumak 

zorunda kalır. Dışarıdan olan siyasî de erk köylüyü kendi güç fonunu büyüteceği bir 

emek ve mal kaynağı olarak görür (Wolf,2000:30).  

Köylülük, parçası olduğu toplumun ve uygarlığın bir boyutudur. Köylüler 

hem parçası oldukları toplumun ve uygarlığın diğer unsurları ile her anlamda ilişki 

içindedir hem de kendilerini koruma çabasındadır. Köylülük yerel tarihin değil, bir 

uygarlık tarihinin konusudur (Redfield, 1956:68-69).  

Tasarruf ettikleri topraklar üzerinde geleneksel yöntemlerle tarımsal üretim 

faaliyetinde bulunan köylü hem ekonomik bir faaliyette bulunan bir fert hem de bir 

ailenin (hâne) reisi,
8
 onun işletmesi de hem bir iktisadî birim hem de bir yuva idi. 

Köylü tarımını yönlendiren kararlarda, sosyal rasyonalite ekonomik rasyonalitenin 

önünde yer alır. Bu bağlamda köylü tarımı bir “aile ekonomisi” niteliğine bürünür 

(Şahinöz,2011:129).  

Rus iktisatçı Alexander V. Chayanov’un (1888–1937) savunduğu üzere 

Yakındoğu ve Akdeniz coğrafî kuşağında ekonomik bakımdan en etkin üretim 

sistemi, geleneksel köylü aile çiftliği idi ve binlerce yıl boyunca kırsal toplumun 

“temel hücre”si olarak kaldı (İnalcık,2004:187).  

Chayanov; “tarımsal ekonominin, iktisadî faaliyetlerinde özel motiflere sahip 

ücretsiz aile ekonomik birimlerine dayandığını, bu köylü ekonomisinde üretimin 

köylü aile emeği birimi biçiminde örgütlendiğini, köylünün çiftlik ekonomisinin 

temel özelliğinin onun bir aile ekonomisi olması olduğunu, köylü işletmesinin, hem 

üretici hem de tüketici bir birim olduğu bu ekonominin tüm örgütlenmesinin, köylü 

hane halkının büyüklüğü ve bileşimince ve tüketim taleplerinin çalışacak el sayısı ile 

                                                           
8 Köylü ekonomileri hakkında yapılan modern çalışmalarda da üretici bir toplumsal birim olan köylü 

ailesi (family) terimi yerine hâne halkı (household) terimi daha uygun kabul edilmektedir (Ellis, 

2000:14).  



23 

 

koordine edilmesi ile belirlendiğini” öne sürerek, aynı anlamda kullandığı “köylü aile 

emeği birimi”/“aile çiftliği”/“köylü birimi” terimini bir “ekonomik form” olarak 

belirtir. Chayanov’a göre, köylünün dürtüsü kendi çıkarının veya ürün fazlasının 

maksimize edilmesi değildi. Bütün üretim süreci işin ağırlığı ve zahmeti ile marjinal 

fayda arasındaki denge tarafından belirleniyordu. Bu tip üretimde emek, dışarıdan 

işçi tutulmaksızın ailenin kendisiydi. Başka bir ifade ile tüm hane halkı bir ekonomik 

birimdir. Küçük köylü, kendi arazisinin rantını, kendi sermayesinin faizini, kendi 

emeğinin ücretini ve bütün bunları üretim sürecinde birleştiren bir müteşebbis olarak 

kendi teşebbüsünün getirisi olan kârını aynı anda elde eden bir birimdir. Köylünün 

kendine özgü bir gelir tipi tanımlanamaz. Köylü hane halkının yıllık geliri dört ayrı 

faktör (rant, faiz, ücret, kâr) payına paylaştırılır. Bu nedenle, köylü aile birimlerine 

dayanan, kapitalist olmayan bir üretim tarzının egemen olduğu bir ekonominin 

yapısal özelliklerinin kapitalist ekonominin faktör payları yaklaşımı gibi modern 

iktisat teorileri ile incelenmesi mümkün değildir (Chayanov,1966:25,41-42,70,88, 

226-228).  

Chayanov’un köylü çalışmalarına en önemli katkısı, hâne birimlerine 

dayanan köylü ekonomileri aile birimlerinin büyükleri ve emek verimliliklerine bağlı 

olarak değişim eğilimi gösterdiklerini, köylü aile ekonomisinin durağan olmadığını, 

kendi içyapısında değişim öğeleri barındırdığını ortaya koyması oldu (İslamoğlu, 

2010:68).  

Ancak, Chayanov, üretim düzeyinin belirleyicisi olarak tanımladığı köylü aile 

biriminin büyüklüğü ve emek verimlilik oranları gibi iktisadî değişkenleri, kırsal 

bölgelerdeki toplumsal ve siyasî ilişkilerden soyutlayarak, iktisadî faktörlerdeki 

değişikliklerin toplumsal ve siyasî ilişkileri nasıl etkilediğini açıklamaya çalışmıştır. 

Oysa köy ekonomisindeki ilişkileri ve gelişmeyi ne yönde ve nasıl etkilediğini, 

topluma egemen olan üretim ve bölüşüm ilişkileri belirler. Kırsal ekonomideki 

gelişme yani verimlik artışları büyük ölçüde piyasa talebi tarafından değil devletin 

vergi talepleri tarafından uyarılır (İslamoğlu,2010:68 vd).   

Nüfusun % 90’ı asgarî geçim düzeyinde veya biraz üstünde toprakla uğraşan 

doğrudan üreticiler olan imparatorluklarda sömürü, imparatorluk yetkilerine ödenen 

vergi veya çok daha nadir olarak toprak sahiplerine ödenen kira olmak üzere iki 



24 

 

şekilde gerçekleştiriliyordu. Üretici olmayanlar servet ve iktidarlarını imparatorluk 

yetkisini ellerinde bulundurarak veya toprak sahibi olarak elde ediyorlardı (Mann, 

2013:40). 

Bu düzen Vergisel/Haraca Dayalı Üretim Tarzı olarak da adlandırılır (Briant, 

1985:218;Amin,2003:458). Bu üretim tarzının temel özellikleri, doğrudan üreticilerin 

(köylü) üretim araçlarına serbestçe erişebilmeleri, ortaya çıkardıkları artık ürünün 

ekonomik değil siyasî ve askerî araçlarla yöneticiler tarafından toplanmasıdır (Ünlü, 

2011:102). 

“Antik imparatorlukların temel belirleyicisi tarıma dayalı sosyal örgütlenmeleri idi. 

Tarımdan ve imparatorluk haracından sağlanan ekonomik artının büyüklüğü esas olarak 

denetlenen bölgelerin büyüklüğünün bir fonksiyonuydu. Dolayısıyla diğer şeyler aynı kalmak 

üzere, bir imparatorluğun toprak alanı ne denli büyük ve siyasî denetimi ne kadar kapsamlıysa, 

vergilendirilebilir artı ve imparatorluğun gücü de o kadar büyük olmaktaydı” (Gills,2003: 

250).  

Devletin gücünün doğrudan üreticiden (köylü) toplanan vergiyle ölçüldüğü 

söz konusu toplumlarda vergi ve angaryalar o denli ağırdı ki köylüye hiç bir fazlalık, 

zenginleşmesi ve üretim araçlarını iyileştirebilmesi için hiç bir imkân bırakmıyordu. 

Bu nedenle söz konusu toplumlarda teknik ilerlemeler çok yavaş oldu hatta kimi 

bölgeler ve üretim sektörlerinde hiç olmadı (Mazoyer ve Roudart,2010:190; Briant, 

1985:218). Ancak toplumsal ve ekonomik özgünlüğünü koruyan köylülük zaman 

içerisinde gecikmelerle de olsa kendisini yenileyip değişen ekonomik şartlara ayak 

uydurabildi. Bu toplumsal ve siyasî yapı ilk kez 18. yüzyılda Fransız filozof ve 

siyaset bilimcisi Charles Louis de Montesquieu (1689–1755) tarafından Asya Tipi 

Despotizm olarak adlandırıldı. Bu yapının temel çizgileri, Adam Smith (1723-1790), 

William Jones (1746–1794), John Stuart Mill (1806–1873) ve Karl Marx (1818–

1883) tarafından ortaya konuldu (Mazoyer ve Roudart,2010:192).  

Antik imparatorluk geleneğinin temelde zor kullanmaya, bürokratik 

merkeziyetçiliğe ve tarımdan daha fazla vergi (haraç) alınmasına dayalı olduğunun 

öne sürülmesine rağmen 1980’lerden itibaren gerek arkeolojik bulgular, gerekse 

yazılı kaynaklara dayalı çalışmalar bu devletlerde haracın biricik birikim aracı 

olmadığını ortaya koymuştur.   



25 

 

“Dünya sistemindeki tarımsal ve sınaî birikim tarzları arasında çok katı bir analitik 

ayrım yapmaya çalışmak yanlış olacaktır. Dünya sisteminin en arkaik aşamalarında bile 

ekonomik ağ, tarım dışı üretim ve birikim alanlarını da kapsıyordu” (Gills ve Frank,2003: 

206).  

Örnek olarak, Mezopotamya, batıda Anadolu ve Akdeniz’e, doğuda İran ve 

Hindistan’a bağlı yoğun bir ticaret ağına sahipti (Ekholm ve Friedman,2003:149).  

Uluslararası ilişkiler, uluslararası siyaset ve ekonomi uzmanları;  

“Modern çağ öncesindeki imparatorluğun bölgesel güç dinamiğinin, bölgesel sınırları 

aşan ticaret dinamiğinden kolayca ayrılmaz nitelikte olduğunu, imparatorlukların yalnızca 

tarımsal artı’ya veya bu artı’ya el koymaya dayalı değil, uzak pazarlarda ürünlerin değiş tokuş 

edilmesine dayandığını, birikimin en önemli araçlarından birinin değiş-tokuş ve ticaret 

olduğunu” (Gills,2003:252-253) 

ifade ederek,  

“Akadlarla başlayan eski Mezopotamya imparatorluklarının, Asur, Pers, Roma, Bizans 

imparatorlukları, Emevî-Abbasî ve onları izleyen İslâm imparatorlukları, Çin ve Osmanlı 

Devleti gibi evrensel imparatorlukların sadece tarımsal temelden daha fazla vergi alma 

çabasıyla topraklarını genişletmeyi değil, ana ticaret yollarını, temel madde kaynaklarını ve 

nakit gelir yaratan şehirleri denetlemeyi hedeflediklerini” (Gills,2003:255-256) 

ortaya koymuşlardır.  

Varlığını 20. yüzyıla kadar sürdüren Osmanlı Devleti, 19. yüzyılın ortalarında 

bile büyük oranda mirî mülkiyete, küçük köylü-aile işletmelerine dayanan tarımı ve 

ziraî ekonomisi ile -anakronik de olsa- antik imparatorluk geleneğinin son örneği 

kabul edilebilir.  

Çağlar boyu geleneksel tarım düzenini bırakamayan ve tarımda teknoloji 

devrimi yapamayan Osmanlı Devleti’nin maliyesi de büyük ölçüde tarım kesiminin 

vergilendirilmesine dayanmıştı. Osmanlıların 15. ve 16. yüzyıllardaki fetihlerinin 

eski ticaret yollarının güzergâhları ve ticaret merkezleri yönünde olması, tacirlere 

tanınan kolaylıklar ve kervan ticareti yollarını hâkimiyet, denetim ve emniyet altına 

alma çabaları, Gills’in yukarıda alıntıladığımız görüşünü teyid eder niteliktedir.   



26 

 

1.3. ÜRETİM TARZLARI VE OSMANLI DEVLETİ’NİN 

ÜRETİM TARZI TARTIŞMALARI 

1.3.1. Üretim Tarzı Kavramı 

 “Toplum”, insanın sosyal canlı olma zorunluluğunun yaşandığı zaman/ 

mekân, tarihî gelişme içinde, belirli bir üretim ilişkisinin belirli bir aşamasında bir 

arada yaşayan insanların tümü veya toplumsal ihtiyaçlarını karşılamak için etkileşen, 

belirli bir mekânda (coğrafya) yaşayan insanların oluşturduğu birlikteliktir (Çelebi, 

1991:121; Ulucan,1984:1170). “Toplumsal Yapı” ise tarihî evrim sürecinde belli 

görevler üstlenmiş, öğeleri birbirleri ile uyumlu (Ozankaya,1977:108) siyasî ve 

iktisadî kurumlar ve bu kurumlar arasındaki karşılıklı ilişkiler bütünü olarak 

tanımlanabilir (Yasa,1970:1).  

Bir kavram olarak kullanılması 18. yüzyılın ortalarına kadar uzanan, ancak 

günümüzdeki anlamıyla kullanılması Marx ile başlayan (Çelebi,1991:116) “sınıf”/ 

“toplumsal sınıf” ise sosyal bilimlerin tüm dalları tarafından her toplumda var olan 

eşitsizlikleri anlamaya ve açıklamaya çalışan bir kavramdır. Gelir ve servet 

farklılıkları, itibar farkı ve iktidarın (toplumsal gücün) bölüşümünden kaynaklanan 

söz konusu eşitsizlikler sınıf tanımının temelini teşkil eder. Buna göre toplumsal 

sınıf, gelir ve servet seviyeleri, hayat tarzları ve toplumda gördükleri saygıya göre 

birbirlerinden ayrılan geniş insan kümeleridir.  

Marksist teoride kişinin tarihsel olarak belirlenmiş bulunan, toplumsal üretim 

ilişkileri içindeki yerine göre tanımlanan toplumsal sınıf, üretim araçlarına sahip olup 

olmadıklarına, üretici güçler üzerinde denetim gücü bulunup bulunmadığına, 

toplumsal işbölümü düzeninde aldıkları yere, toplumsal zenginliğin bölüşümü ve 

yönetiminde söz sahibi olup olmadıklarına göre birbirlerinden ayrılan geniş insan 

kümeleridir (Heyet, 1978:II,516; Ulucan,1984:1171). 

İlk defa Karl Marx tarafından formüle edilen ve Marksist teorinin merkezinde 

yer alan “üretim tarzı”, belli bir tarihsel dönemde bir toplumun (toplumların) kendini 

yeniden üretebilen ve üretim sürecinin maddî temelini oluşturan üretim güçleri ile 

toplumsal sınıfların üretim ilişkilerinin eklemlenerek belirledikleri iktisadî bir yapı 



27 

 

olarak tanımlanır (Hindess ve Hirst,1975:10; Boguslavski-Karpuşin-Rakitov,1990: 

263; Zubritski-Mitropolski-Kerov,1978:24; Divitçioğlu,2001:171).  

Üretim tarzı, üretimin niteliğini veya karakteristik şeklini ve üretim sürecinin 

sonucu ile üretim araçları arasındaki ilişkiyi ifade eder.9  

“Marx ve Engels’e göre üretim tarzı, bireylerin yaptığı belli bir faaliyet şeklidir. 

Bireylerin ne oldukları üretimlerine, yani neyi ve nasıl ürettiklerine bağlı olarak ifade edilir” 

(Divitçioğlu,2010:102).  

Üretim tarzı, toplumun maddî hayat şartları sisteminde sonuç belirleyici rol 

oynar. Her toplumun temel nitelikleri, ideolojik ve siyasî görüşleri toplumun üretim 

tarzına uygundur. Toplumlar geliştikçe üretim tarzlarını değiştirirler. Her üretim tarzı 

kendinden önceki üretim tarzını aştığı gibi eski üretim tarzının yenisi ile değişmesi 

gelişen üretim güçleriyle üretim ilişkileri arasındaki çelişkilerin sertleşmesinin 

kaçınılmaz bir sonucudur.  Konumuz açısından değerlendirildiğinde, tarımsal artığın 

paylaşımı temel üretim araçları olan köylü ve toprak üzerindeki güç birikimine göre 

şekillenmektedir. Üretim sürecindeki işlevler yani toplumsal farklılaşma, her şeyden 

önce üretim araçlarının mülkiyetine göre şekilleniyorsa üretim süreci sonucunda 

ortaya çıkan ürünün paylaşımı da toplumsal hiyerarşiye göre ister istemez eşitsiz 

olacaktır (Şahinöz,2011:112).  

Alman İdeolojisi ve Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı’da (Marx,1974; 

Marx ve Engels,1976) üretim tarzları olarak ilkel topluluk, kölecilik, feodalizm, 

Asya tipi üretim tarzı ve kapitalizmi sayan (Chesneaux,1970:23; Divitçioğlu,2010a: 

116-117) Karl Marx’ın 1860’larda kaleme aldığı notlardan oluşan ve 1939 yılında 

Moskova’da yayınlanan Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri isimli kitapta;  

“Geniş çizgileriyle, asya üretim tarzı, antik çağ, feodal ve modern burjuva üretim 

tarzları, toplumsal-ekonomik şekillenmenin ileriye doğru gelişen çağları olarak nitelendirilebi- 

lir” (Marx ve Engels,1977:124) 

denilmektedir.  

                                                           
9
 Karl Marx ve Friedrich Engels’in üretim tarzlarını konu alan çalışmaları; Karl Marx, Ekonomi 

Politiğin Eleştirisine Katkı (Çev. Sevim Belli), Sol Yayınları, Ankara 1974; Karl Marx-Friedrich 

Engels, Alman İdeolojisi, (Çev. Sevim Belli), Sol Yayınları, Ankara 1976; Karl Marx-Friedrich 

Engels, Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri, (Çev. Mihri Belli), Sol Yayınları, Ankara 1977. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%9Cretim_ara%C3%A7lar%C4%B1


28 

 

Karl Marx (1818–1883) ve Friedrich Engels (1820–1895)’in takipçileri 

tarihte insan toplumunun gelişmesi sürecinde değişerek birbirlerinin yerini alan ilkel 

topluluk, kölecilik, feodalizm, kapitalizm ve sosyalizm olmak üzere beş üretim tarzı 

olduğunu, eski üretim tarzının yenisi ile değişmesinin, gelişen üretim güçleriyle 

üretim ilişkileri arasındaki çelişkilerin sertleşmesinin yani sınıf savaşının kaçınılmaz 

bir sonucu olduğunu öne sürerler. Marksist ekonomik tarih “üretim tarzı” ve “sınıf 

savaşımı” gibi kavramların egemenliği altındadır (Frank ve Gills,2003:85). 

Marksist üretim tarzı kavramı; Üretim Tarzı = üretim güçleri (emek, üretim 

araçları ve bu faktörleri fiilen birleştirip üretim sürecini gerçekleştiren organ yani 

üretim birimi) ile üretim ilişkileri arasındaki karmaşık birleşimdir.  

“Üretim tarzı.. yalnız maddî ürünleri üretmekle kalmaz, bu ürünlerin üretildiği üretim 

ilişkilerinin ve böylece de buna tekabül eden bölüşüm ilişkilerini sürekli olarak yeniden üretir” 

(Marx,1990:771).  

“Üretici güçler” doğanın tasarruf biçimine yani emek sürecine tekabül eder. 

Üretimde toplumsal ilişkiler, artık-emeğin tasarrufunun belirli bir biçimini ve artık-

emeğin tasarruf biçimine uygun düşen üretim araçlarının toplumsal dağılımının özgül 

biçimini tanımlar ve maddî üretimin zorunlu bir öğesi olan ve üretim ilişkileri 

denilen şeyi oluştururlar (Hindess ve Hirst,1975:11; Zubritski-Mitropolski-Kerov, 

1978:24).  

Üretim araçları üzerindeki mülkiyet biçimleri, üretim sürecinde taraf olan 

toplumsal zümre ve sınıfların tarihsel var oluş biçimleri ve karşılıklı konumları ile 

artık-ürünün ele geçirilme (temellük) biçimi olmak üzere birbirine sıkıca bağlı, iç içe 

geçmiş üç unsurdan oluşan (Oyan,1998:6) üretim ilişkileri, artık yaratan ve artığa 

dolaysız üreticilerin dışındaki grupların el koyabildiği ve bu nedenle sınıfların 

oluştuğu toplumların açıklanmasında işe yarayan bir kavramdır. Üretim süreci içinde 

veya bu süreç dolayısıyla insanlar arasında oluşan ilişkileri değil, “artığa el 

koymanın özel biçimlerini ve mekanizmalarını” oluşturan bağıntılar üretim 

ilişkileridir (Boratav,1980:12).  

 



29 

 

Marksist üretim tarzı ve Osmanlı Devleti’nin üretim tarzı konusu, Türkiye 

gündemine 1960’larda Sencer Divitçioğlu’nun (1927–2014) yayınlandığı dönemde 

hem Marksist üretim tarzları hem de Osmanlı iktisat tarihi alanındaki kuramsal 

tartışmalara yapılan önemli birer katkı olan (Todorov,1983:4) kitapları ile girmiştir.10
  

Üretim tarzı kavramı, geleneksel, sanayi-öncesi ve kapitalist-olmayan 

tarımsal ekonomiler birçok teorik yaklaşımın konusunu oluşturur.  

“Osmanlı Devleti’nin klasik döneminde ‘çekirdek’ tabir olunan Anadolu ve Rumeli 

eyaletlerinde geleneksel tarım ekonomisinin organizasyon biçimi Osmanlı tarihçileri, iktisatçı 

ve yazarlar tarafından yoğun bir teorik ve ampirik çalışma konusu oldu” (Orbay,2010:21).  

Tarihçi, iktisatçı ve sosyologların, geleneksel, sanayi-öncesi ve kapitalist-

olmayan bir tarımsal ekonomi olan Osmanlı ekonomik organizasyonunu açıklamayı 

amaçlayan belli bir teorik model (Feodal Üretim Tarzı ve Asya Tipi Üretim Tarzı 

teorileri) ve kavramsal çerçeve ile hareket eden geniş tartışmaları 1980’lere kadar 

devam etmiştir. Tartışmanın özü Osmanlı toplumunu açıklamak için Feodal Üretim 

Tarzı veya Asya Tipi Üretim Tarzı (ATÜT) modelinin geçerli olup olmadığıdır. Söz 

konusu iki üretim tarzını kısaca açıklamak yararlı olacaktır.  

1.3.2. Feodal Üretim Tarzı 

Feodalizm kavramının türediği feud kelimesi Latince feudum (hizmet karşılığı 

bağışlanmış mülk) kelimesinden gelmekte olup “feodalizm” terimi ilk defa 18. 

yüzyılda Henri de Boulainvilliers (1658–1722) ve Charles Louis de Montesquieu 

(1689–1755) tarafından Fransız eski rejimini (L’Ancien Régime = 15.–18. 

yüzyıllarda mutlak monarşi ve aristokratlarla, ruhbanların imtiyazlarının varlığı ile 

simgelenen ve 1789 Fransız Devrimi ile yıkılan Fransız monarşisinin siyasî ve sosyal 

kurumlarını belirtmek için kullanılan bir terim) kötülemek için küçültücü anlamda 

kullanılmıştır (Cin ve Akyılmaz,1995:2; Kılıçbay,1985:203).  

Ortaçağ Avrupası’ndaki bağımlılık durumlarını karşılaştırmaya düşkün 

olduğu kadar köylü topluluklarını incelemek konusunda da hünerli olan Adam Smith, 

insanlar arasındaki bağlar kavramını, feodalitenin yasalarını ve karışık bir toplum 

                                                           
10

 Sencer Divitçioğlu, Asya Üretim Tarzı ve Osmanlı Toplumu, İÜİF Yayınları, İstanbul 1967; 
Sencer Divitçioğlu, Marksist Üretim Tarzı Kavramı, İÜİF Yayınları, İstanbul 1970. 



30 

 

düşüncesini, tarihçilerden çok daha iyi bir şekilde ortaya çıkarma başarısını gösterdi. 

Feodalite’nin ayrı bir üretim tarzı olduğunu ilk önce Smith fark etmiş, 19. yüzyıldan 

itibaren kapitalizm ve iktisat ilminin gelişmesine paralel olarak Ortaçağı tanımlamak 

için kullanılan feodalizm ve feodal ekonomi araştırılmaya başlanmıştır (Kılıçbay, 

1985:203). Ancak kavrama özgünlüğünü kazandıran Karl Marx’ın katkısı oldu. 

Marx, feodaliteyi insanlara ve emeklerinin bir bölümüne el konulması üzerine dayalı 

insanlık tarihinin bir dönemine özgü ekonomik ve toplumsal bir örgütlenme tarzı 

olarak kabul etti.  

Feodalite, kısaca ülkenin önemli miktarda toprağının belirli bir hizmet 

yükümlülüğü (özellikle askerî hizmet) karşılığı belirli şartlarla fief olarak feodal 

beylere (senyör) tevcih edilmesi olarak tanımlanabilir (Cin ve Akyılmaz,1995:5). 

Klasik (Marksist) ‘ekonomik’ tanımı ile tarımsal artığın serf ya da köylüden temellük 

edilip toprak sahiplerine aktarıldığı bir düzen olan feodal ekonomik örgütlenme, 

doğrudan üreticiden feodal rantın emek-rant biçiminde elde edilmesi üzerine 

kuruludur (Kılıçbay,1985:213).  

Roma İmparatorluğu’nun 395’te ikiye ayrılmasından sonra “barbar” olarak 

nitelendirilen kuzey kavimlerinin istila ve yerleşme süreci içinde uygulamaya 

konulan veya değiştirilen yeni üretim ilişkileri ve örgütlenmesi sonucu (Zubritski-

Mitropolski-Kerov,1978:152; Tuna,1989:199-202), 8. yüzyıla kadar Batı Avrupa’da 

ortaya çıkan ve 9. yüzyılda kemikleşen feodalite, 10. yüzyıldan itibaren Batı 

Avrupa’da yeni bir ilişki örgütlenmesi hâline geldi (Duby,1976:174) ve 13. yüzyıla 

kadar Batı ve Orta Avrupa’nın tümüne egemen oldu.11
   

                                                           
11 Feodalite hakkında en önemli çalışma bir klasik olan Mark Bloch, Feodal Toplum, (Çev. Melek 

Fırat), Kırmızı Yayınları, İstanbul 2007’dir. Ayrıca bkz. François Louis Ganshof, Feudalism, 

(Trans. Philip Grierson), University of Toronto Press, Toronto 1964, Witold Kula, Feodalizmin 

Ekonomik Teorisi, (Çev. Oğuz Esen), Birey ve Toplum Yayıncılık, Ankara 1985. Ortaçağ 
Avrupası’nda feodalite hakkında bkz. Henri Pirenne, Ortaçağ Avrupa’sının Ekonomik ve Sosyal 

Tarihi, (Çev. Uygur Kocabaşoğlu), Alan Yayınları, İstanbul 1983. Ankara 1983. Steven A. Epstein, 
Geç Dönem Ortaçağ Avrupası Ekonomik ve Sosyal Tari , 1000-1500, (Çev. Serap Işık), İstanbul 
Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 2014. Feodalite ve Osmanlı Üretim tarzının karşılaştırılması 
için bkz. Mehmet Ali Kılıçbay, Feodalite ve Klasik Dönem Osmanlı Üretim Tarzı, Teori 

Yayınları, Ankara 1985; Halil Cin-Gül Akyılmaz, Tari te Toplum ve Yönetim Tarzı Olarak 
Feodalite ve Osmanlı Düzeni, SÜHF Yayınları, Konya 1995; Murat Özyüksel, Feodalite ve 

Osmanlı Toplumu, Derin Yayınları, İstanbul 2007.  

http://www.google.com.tr/search?hl=tr&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Fran%C3%A7ois+Louis+Ganshof%22
http://www.amazon.com/s/ref=ntt_athr_dp_sr_2?_encoding=UTF8&field-author=Philip%20Grierson&ie=UTF8&search-alias=books&sort=relevancerank


31 

 

Feodalite/Feodalizm denilen bu siyasî ve iktisadî düzenin üretim biçimi olan 

Feodal Üretim Tarzı’nda araziler kral, soylular ve kilise mensupları gibi toprak 

sahiplerinin (senyör) özel mülküdür (manoir). Her biri bir veya daha fazla köye 

(villae) sahip olan manoir arazileri ister krala, ister soylulara, isterse kiliseye ait 

olsun üçe ayrılmaktadır. Toprakların ilki, senyörün evi, şato veya kalesinin 

bulunduğu domain ile senyörün kullanımı için ayrılan ve köylüler tarafından senyör 

(kral, soylu, kilise) hesabına işlenen (genellikle manoir arazisinin yarısı) tarlalardır 

(demesne). İkincisi, demesne ile birlikte üstünde tarım yapılan arazileri (résérve) 

teşkil eden, büyüklükleri değişik yerlerde önemli farklılıklar göstermekle beraber her 

köyde (villae) dikkate değer bir benzerlik gösteren, aile büyüklüğüne göre bir ailenin 

geçimini sağlayacak kadar topraktan oluşan köylünün tasarruf edip ekip-biçtiği 

tarlalar (mansus), üçüncüsü ise tasarruf ettikleri arazinin büyüklüğü ile orantılı olarak 

tüm serflerin ortak kullanımına açık olan, köylülerin odun toplamak, hayvanlarını 

otlatmak gibi haklarının olduğu, mülkiyeti senyöre ait orman, fundalık, otlak, çayır 

ve mera gibi alanlardı (communia) (Pirenne,1983:52-58; Heaton,1985,I,85-102; Van 

Bath,1963:40-53; Epstein,2014:53-68; Kılıçbay,1985:213-220).   

Feodal üretim tarzında emek ve toprak olmak üzere sadece iki faktör vardır. 

(Kılıçbay,1985:212). Doğrudan üretici olan köylü, senyöre hem ekonomik hem de 

tâbiyet ilişkisi ile hukukî bakımdan doğrudan bağımlı serf durumundadır (Kula,1985: 

10). Köylü doğrudan üreticinin belirleyici statüsü serfliktir. Üretim ve mülkiyet 

ilişkilerinin aldığı şekle bağlı olarak kişisel tâbiyet ilişkisi meydana gelmiştir. 

Senyörün dışında bir manoir arazisi içinde yaşayan herkes serf veya yarı-serftir 

(Pirenne,1983:55). Batı feodalitesi üzerinde durduğunu belirten Marc Bloch, 

feodalizmi bağımlı bir köylülüğün varlığı, fief biçiminde toprak, ücretin hizmet 

karşılığı olarak temliki uzmanlaşmış bir savaşçı sınıfının egemenliği ve insanı insana 

bağlayan itaat ve koruma ilişkileri olarak tanımlar (Bloch,2007:257 vd.).  

Feodal üretim tarzında belirleyici üretim aracı olan toprağın mülkiyeti, 

toprağı işleyenlerden artık-ürün elde etmenin hukukî dayanağı olmaktadır (Kılıçbay, 

1985:208) ve “résérve arazi” ile “serf arazisi” arasındaki ayrım feodalitenin en güçlü 

unsuru olarak ortaya çıkmaktadır.  



32 

 

“Bunun anlamı feodalitede artık ürün ve gerekli ürünün üretilmelerinin birbirlerinden 

zaman ve mekân bakımından ayrılmalarının şart olduğudur” (Kılıçbay,1985:218).  

Üretim araçları senyörün denetimi altındadır. Üretim senyör tarafından 

denetlenmekte ve serf üretim dışı bırakılabilmektedir. Feodalitenin oluşma 

aşamasında emek gücünün toprağa nazaran az olması emek faktörünün daha değerli 

olmasına yol açmış, bu durumdan feodalitenin temel özelliği olan kişisel tâbiyet 

ilişkileri ortaya çıkmıştır.  

“Feodalitenin ekonomik ve toplumsal örgütlenmesi artığı üreten doğrudan üreticiye el 

konulması ve doğrudan üreticiden feodal rantın emek-rant biçiminde elde edilmesi üzerine 

kuruludur” (Kılıçbay,1985:208).  

Feodal rantın ortaya çıkması için toprak sahibi (senyör) ve üreticilerin (serf) 

farklılaşmaları gerekir. Köylüler işledikleri toprakların büyüklüğüne göre farklılaşır-

lar (Heaton,1985:I,90).  

Toprakların mülk olması ve serfin ancak ekip biçme hakkını elinde tutması 

söz konusu farklılaşmayı ve neticesinde feodal rantı ortaya çıkarır. Serfin ‘artık 

ürün’ü, senyörün kendi toplumsal konumunu yeniden üretmesi için gereklidir. Bu 

nedenle senyör, serfin artık ürününe ekonomi dışı zorla el koyar. Feodal rantın temel 

özelliği “artık ürünün serften senyöre geçmesi”, artığa angarya yoluyla el 

konulmasıdır. Feodal üretim tarzında artık ürüne el konulması, aynı zamanda artığı 

üreten doğrudan üreticiye el konulmasıdır.  

Feodal üretim tarzı, Marksist teoride de önemli bir konum işgâl eder. Marx ve 

Engels, gelişme yasalarına göre toplumların zorunlu olarak geçmesi gereken tarihî 

aşamalar arasında kölecilik, feodalite ve kapitalizmi sayarlar. Feodalizm köleci 

toplum düzeni ile kapitalist toplum düzeni arasında yer alan bir iktisadî düzendir.12
 

Feodal üretim tarzının varlığında genel bir mutabakat olmasına karşılık, bu 

üretim tarzının hangi toplumlara uygulanabileceği hususunda anlaşmazlık ve tartışma 

vardır. Bu durum birazda söz konusu üretim tarzının niteliklerinin ilk olarak Avrupa 

                                                           
12 Marksist teoride feodalite hakkında bkz. Y.Zubritski, D.Mitropolski, V.Kerov, İlkel Toplum, 
Köleci Toplum, Feodal Toplum Kapitalist-Öncesi Biçimler, (Çev. Sevim Belli), Sol Yayınları 
1978. 



33 

 

tarihi bağlamında çalışan Avrupalı tarihçiler tarafından ortaya konulmuş olmasından 

kaynaklanmaktadır.  

Feodalite konusundaki en önemli tartışmalardan biri feodalizmin sadece 

Ortaçağ’da Batı Avrupa’ya özgü bir sistem olup olmadığıdır. Marx, Batı Avrupa’ya 

özgü feodalite ile birlikte Asya Tipi Üretim Tarzı (ATÜT) kavramı üzerinde 

dururken, Engels, Avrupa feodalitesi hakkında yaptığı açıklamalarda ATÜT 

kavramını hiç kullanmadan Doğu toplumlarının “bir çeşit tarımsal feodalite” 

olduğunu ifade eder (Divitçioğlu,2010a:66-67).  

Marksist ve Avrupa merkezli tarih anlayışına sahip tarihçi, iktisatçı ve iktisat 

tarihçileri Avrupa dışında oluşan kurumları, Avrupa kurumlarıyla özdeşleştirmekte 

ve bunun sonucu her yerde feodalite görmekte ve feodaliteyi bir doğal ekonomi 

olarak nitelendirmektedir (Kılıçbay,1985:203,207). Marx’ın toplumların izlediğini 

öngördüğü tarihî süreçle ilgili görüşlerinden dolayı Batı’ya özgü olan gelişme 

kuramının evrenselleştirilmesi amacı ile hareket eden Marksist tarihçi, iktisatçı ve 

iktisat tarihçileri tüm toplumların aynı evrim sürecini izlemesi gerektiğini tartışmasız 

kabul ederek Doğu toplumlarının “burjuva” aşamasında olmadıkları için feodal 

olduklarını öne sürerler. Ancak bugün biliyoruz ki Avrupa dışında oluşan kurumları, 

Avrupa kurumlarıyla özdeşleştirmek ve bunun sonucu her yerde feodalite görmek 

düşüncesi yanlıştır.  

Ortaçağ tarihçilerinin en önemlilerinden olan Henri Pirenne (1862–1935) 

feodaliteyi Batı Avrupa’ya özgü bir sistem olarak kabul etmişti. 20. yüzyılın en 

büyük feodalite tarihçisi kabul edilen ve Ortaçağ Avrupası’na Annales okulunun 

yaklaşımını yansıtan Marc Bloch (1886–1944) da 1930’larda feodal toplumun her 

yerde ortaya çıkmadığını ve Ortaçağ Avrupası’nın tamamını temsil etmediğini 

anlamıştı (Epstein,2014:7). Bloch’un 1939’da yayınlanan Feodal Toplum isimli 

eseri, feodal ilişkilerin Ortaçağ Batı Avrupası’nda bir toplumsal formasyon ve üretim 

tarzını tanımladığını ortaya koydu. Üstelik feodalitenin politik üst yapısı her yerde 

çeşitlilik gösterir. Fransız Ortaçağ tarihçisi George Duby (1919–1996), en fazla 

Romanize olmuş Akdeniz ülkelerinin, Ortaçağ’da Batı’nın Akdeniz dışındaki 

bölgelerinden farklı bir tarımsal gelişme izlediğini ortaya koymuştur (Duby,1976: 

113-118). 



34 

 

1.3.3. Asya Tipi Üretim Tarzı 

Osmanlı tarımsal, iktisadî ve malî organizasyonunu açıklamak için kullanılan 

bir diğer teori Asya Tipi Üretim Tarzı (ATÜT)’dır. ATÜT terimini ilk defa Marx, 

1853’te New York Daily Tribune gazetesinde yayınladığı bir dizi makalede Çin (14 

Haziran) ve Hindistan (25 Haziran)’ın ekonomik durumlarını incelerken kullanmıştır 

(Godelier,1966:13; Hobsbawm,1985:54). Marx, 14 Haziran 1853’te Engels’e yazdığı 

mektupta;  

“Bernier,13
 haklı olarak Doğu’daki (Türkiye’den, İran’dan ve Hindistan’dan söz 

ederken), bütün olayların temelini toprakta özel mülkiyetin yokluğunda buluyor. İşte Doğu 

cennetinin gerçek anahtarı” (Marx,1977:104) 

diye yazmaktaydı.  

Osmanlı İmparatorluğu ve Avrupalı müttefikleri (İngiltere, Fransa, Sardunya) 

ile Rusya arasında Kırım Savaşı’nın çıktığı 1853 yılı, 1848’den önce Doğu tarihi 

alanında düşündüğünü gösteren hiçbir kanıt bulunmayan Marx ve Engels’in 

Doğu’nun tarihsel sorunlarına çok fazla ilgi duydukları, Engels’in Farsça öğrenmeye 

giriştiği bir dönemdi (Hobsbawm,1985:54).  

Engels çeşitli eserlerinde ele alıp işlediği ATÜT kavramına Ailenin, Özel 

Mülkiyetin ve Devletin Kökeni (1884) kitabında artık yer vermese de bu kavramı 

Marx’ın ölümünden sonra yayınladığı Kapital’in II. ve III. ciltlerinde muhafaza etti. 

ATÜT kavramının en ileri işlenmiş şekli Marx’ın Ekonomi Politiğin Eleştirisine 

Katkı kitabında yer almaktadır (Godelier,1966:13). Marx, ATÜT’ün diğer üretim 

tarzlarından (kölecilik ve feodalizm) farklı tipte bir üretim tarzı olduğunu, kronolojik 

olarak da adıgeçen üretim tarzlarına ön gelen bir aşama olduğunu belirtmektedir.  

Marx’ın ATÜT kavramını oluşturmasını, Avrupa’da 18. yüzyılın sonu ile 19. 

yüzyılda yaşanan gelişmeler iktisadî ve sosyal gelişmeler ve ortaya çıkan 

tartışmaların ışığında değerlendirmek ve kavramın kendi tarihselliğini göz önünde 

tutularak incelemek gereklidir. Dünyada Batı egemenliğinin kurulmaya başlandığı 

18. yüzyıldan itibaren, dünya tarihi Batı Avrupa tarihi merkez alınarak yazıldı.  
                                                           
13 

 François Bernier, 17. yüzyılda yaşamış Fransız fizikçi, düşünür ve seyyahtır. Hindistan’daki 
Babürlü /Moğol İmparatorluğu’na yaptığı seyahati ve buradaki gözlemlerini anlatan Voyage dans 

les États du Grand Mogol, Paris, 1671 isimli bir seyahatnamesi vardır. 



35 

 

Bu Avrupa-merkezci dünya tarihi anlayışı Doğu ve Batı’nın tarihlerinin 

birbirlerinden çok farklı bir şekilde seyrettiğini ve Doğu’nun tarihinin onun iktisadî, 

sosyal ve kültürel olarak gelişmesini engellerken Batı’nın tarihinin bu gelişmelerin 

önünü açtığını iddia eder (İslamoğlu,2010:31). 

Doğu-Batı karşıtlığına dayanan dünya tarihi anlayışını Marx da benimsemişti. 

Marx, Asya’nın tamamında üretici güçlerin Batı gelene kadar “geleneksel”, “geri” ve 

“durgun” olduklarını ve Batı kapitalizminin, ATÜT’ü sonsuza kadar sürmesi 

muhtemel uykusundan uyandırdığını söyler (Frank,2010:40). Marksist ekonomik 

tarih, “Batı’nın yükselişi” ve “kapitalizmin gelişimiyle” ilgili olarak “burjuva” 

karşıtları kadar, hatta daha da fazla Avrupa-merkezci olagelmiştir (Frank ve Gills, 

2003:85). 

“Marksistlerin yaptığı feodalizm, mutlakıyet ve burjuva devrimine yönelik analizlerin 

büyük kısmı ve ‘Avrupa’nın sözde üstünlüğü ve özgünlüğü’ saplantıları, Batılı uygarlık 

kibrinin yani oryantalizmin ‘tarih kisvesine bürünmüş ideoloji’ ve ‘oryantalizmin kızıla 

boyanması’ gibi başka biçimlerde devam ettirilmesidir” (Frank,2010:40). 

Doğu toplumlarının gelişememesini (daha doğrusu kapitalizmin Doğu’da 

gelişmemesini) ATÜT kavramı ile açıklamaya çalışan (İslamoğlu, 2010:34) Marx, 

sanayi devrimi, Batı Avrupa’nın sanayileşmesi ve sömürgeciliğe başlamasının 

ardından 19. yüzyılda ortaya çıkan Avrupa-merkezci bir bakışla, Asya’yı tanımlamak 

ve ATÜT’ün temel yapısını ortaya koymak için başvurduğu kaynaklarda oldukça 

seçici davranmıştır. 

Marx, ATÜT’ü açıklarken, kendisini çok etkilemiş olan ve erken modern 

tarih ve Asya’nın konumu hakkında düşünceler öne süren, “kadim Çin, Mısır ve 

Hindistan’a ait zenginlik ve kültür birikiminden” övgüyle bahseden ve “tarihteki en 

büyük olayların” insanlığa Avrupalılar tarafından verilen bir hediye, yani medeniyet, 

kapitalizm veya her ne ise o olduğunu düşünmeyen (Frank,2010:39) Smith yerine, 

Asya ve Doğu’da “doğal bir durum” ve “yönetim modeli” olarak despotizmden söz 

eden ve “durağan Asyalı devlet” kurgusunu benimseyen Mill, Rousseau ve 

Montesquieu’yü izler ve ATÜT ile birlikte ilk defa Montesquieu tarafından dile 

getirilen itaatkâr köylü halkın despotça yönetildiği Asya Tipi Despotizm/Doğu 



36 

 

Despotizmi’nin Osmanlı Devleti, İran, Çin ve bütün Doğu’da yönetim şekli olduğunu 

öne sürer (Frank, 2010:40). 

ATÜT, Doğu Despotizmi yaklaşımının birçok varsayımını da içinde taşır. 

Doğu Despotizmi, yönetenler ve kanun yokluğu yani üst yapı unsurları üzerinde 

ATÜT ise Doğu toplumlarındaki tabakalaşma düzeninin üretim biçimi yani altyapı 

unsurları üzerine vurgu yaparlar. 

Maurice Godelier’nin ifadesi ile (1974:42); 

“Marx ve Engels’e göre ATÜT kavramının temel faydası, ilkel topluluklardan itibaren 

Devlet’in ve sınıf istismarının nasıl doğduğunu göstermesinden ileri gelmektedir. Marx ve 

Engels, bu doğuşu büyük kamu hizmetleri ve özellikle sulama işlerinin gerçekleşmesine 

bağladıkları ölçüde bu kavram onlara bir takım Asya toplumlarına özgü ve Doğu 

Despotizmi’nin bir anahtarı olarak görülmüştür.” 

Marx’ın ATÜT konusundaki yazıları bir bütün oluşturmaktan uzak, sistemsiz, 

çoğu zaman çelişen ve çok dağınık fikirlerden ibaret olduğu görülmektedir (Kılıçbay, 

1985:4). Marx, Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri isimli kitabında Asya 

ülkelerine özgü bir sosyo-ekonomik formasyonu değil, bu ülkelerdeki mülkiyet 

biçimlerinin özgül bir özelliğini anladığını belirtir (Heyet,1978:38). Marx’ın Asya 

toplumlarına tek bir düzenin hâkim olduğu yolunda peşin bir yargısı yoktu. “Asya 

Biçimleri” derken çoğul kullanmayı tercih etmişti (Sezer,1979:29). 

Marx’ın ATÜT kavramının, çeşitli eserlerinde ifade ettiği14
 başlıca özellikleri 

şunlardır;  

1. ATÜT’te emek, toprak ve su olmak üzere üç temel üretim faktörü vardır:  

“Suyu iktisadî ve ortaklaşa kullanma ihtiyacı.. uygarlığın geri ve arazinin çok geniş 

olduğu Doğu’da iradi birleşmelerden ziyade merkezi hükümetin müdahalesini gerektirmek-

tedir. Bütün Asya hükümetlerine düşen iktisadi görev kamu işleri yapmaktır” (Divitçioğlu, 

2010a:4).  

                                                           
14

 Karl Marx, Kapital. Ekonomi Politiğin Eleştirisi, C. I (Çev. Mehmet Selik), Sol Yayınları, Ankara 
1966; Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, (Çev. Sevim Belli), Sol Yayınları, Ankara 
1974; Karl Marx-Friedrich Engels, Alman İdeolojisi, (Çev. Sevim Belli), Sol Yayınları, Ankara 
1976; Karl Marx-Friedrich Engels, Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri, (Çev. Mihri Belli), Sol 
Yayınları, Ankara 1977. 



37 

 

ATÜT’ün temel özelliği büyük ölçüde kırsal bir ekonomiye dayalı güçlü bir 

devlettir. Sistemin kendini yeniden üretmesinin ve sürdürmesinin temel mekanizması 

merkezî otoritenin (devletin) artığın ve üretimin edinimi üzerindeki kontrolüdür 

(Orbay,2010:24).  

2. Özel Mülkiyetin Yokluğu:  

“Asya biçiminde mülkiyet yok, sadece bireyin toprağa tasarrufu durumu; gerçek mülk 

sahibi komündür. Kolektif mülkiyet dışında başka bir toprak mülkiyeti yoktur” (Marx,1977: 

86).  

ATÜT’ün temelinde yer alan en belirgin özellik, toprakta özel mülkiyet değil 

yalnızca bireysel zilyet
15

 olması (Marx,1977:22) ve toprağın devletin mülkü 

olmasıdır (Yerasimos,1980:78). Asya’daki arazi, iklim ve toprak şartları tarım 

yapılabilmesi için devletin inşa edebileceği büyük sulama tesislerini gerektirdiğinden 

topraklar özel mülk olamaz. Toprak ya köyün ortak mülkü veya devletin mülküdür 

(Divitçioğlu, 2010a:4).  

3-Doğu Despotizmi: Toprakların devlete ait olması ve toprakta özel 

mülkiyetin olmaması nedeni ile devlete meydan okuyacak toprak sahibi bir sınıf 

yoktur. Ortak toplumsal sınıf çıkarlarını gerçekleştirecek sosyo-ekonomik bağlardan 

yoksun ve birbirinden yalıtılmış yaşayan köy toplulukları despotik devlet otoritesine 

karşı çıkamaz. ATÜT’de küçük topluluk yapılarının üstünde yer alan ve bunları 

kapsayan devlet, bu toplulukların hâmisi rolünde ortaya çıkar. Ancak yönetici sınıfın 

baskı aracı olan devlet artı değerin büyük bölümünü kendine ayırır ve ekonomik 

sömürünün baş sorumlusudur.  

4-Aracı Sınıfların Yokluğu: ATÜT’de devletin (yönetenler) köy topluluklarını 

oluşturan köylü üreticiler üzerindeki otorite ve taleplerini denetleyecek ve 

sınırlayacak aracı sınıflar yoktur. Marx’a göre eksiklik doğu toplumlarında sınıfların 

ve sınıf mücadelesinin neden ortaya çıkmadığını, dolayısıyla Doğu’nun iktisadî ve 

sosyal durağanlığını açıklıyordu (İslamoğlu,2010:40).  

                                                           
15

 Zilyet, sahibi kendisi olsun olmasın taşınır veya taşınmaz bir malı kullanmakta olan kimsenin bu 
mal üzerindeki fiili hâkimiyeti olarak tanımlanabilir. 



38 

 

5-Bağımsız Köylü Üretimi: ATÜT’e temel niteliğini, kendi kendine yeterli, 

çevreden soyutlanmış, birbirinden bağımsız ve kapalı bir ekonomiye sahip küçük köy 

birimlerinin varlığı verir (Keyder ve İslamoğlu,1977:56; Sezer,1979:55). Söz konusu 

birimlerden oluşan bir kırsal toplumun varlığı ve devletin üstlendiği kamu işleri 

toprakta devlet mülkiyetini doğurur ve köylülerden elde edilen artık-ürün devlete 

aktarılır (Divitçioğlu,2010a:8). 

 “Toprak rantının başlıca devlet geliri olduğu Asya ülkelerinde bunun aynî olarak 

ödenmesi, buralarda tabii şartlar ve ilişkilerin değişmezliği sebebiyle durmadan olduğu şekilde 

yenilenen üretim ilişkilerine dayanıyordu ki bu ödeme şeklinin kendisi de bir yandan eski 

üretim biçiminin devamını sağlıyordu. Osmanlı İmparatorluğu’nun ayakta kalışının sırlarından 

biri budur” (Marx,1966:176).  

Durağan üretim ilişkilerine dayanan, dolayısı ile eski üretim tarzının sürdüren 

rant biçiminin temel özelliği, tüm tarımsal artığın devletçe temellüküdür. Köy 

birimlerinin kendini-destekler niteliği köy ekonomisinin durağan kalmasına yol 

açtığı gibi yaratılan artık-ürünün vergi, haraç ve angarya yolu ile devlete geçen 

bölümünün devlet ricalinin tüketimine tahsis edilmesi ekonomik gelişmeyi önler 

(Divitçioğlu,2010:14). Kırsal toplumu oluşturan köy toplulukları ortak çıkarları 

olmasına rağmen, bunları sınıf çıkarları olarak tanımlayabilecek sosyo-ekonomik 

bağlardan yoksundurlar. Köy toplulukları despotik devletin otoritesine karşı çıkacak 

bir sınıf gücü teşkil edemezler (İslamoğlu,2010:40). Bu durum ATÜT’ün durağan ve 

tarihsiz olmasının nedenidir. Ancak ATÜT köyleri kendi kendilerine yeten, kapalı, 

çevreden soyutlanmış köyler olsalardı bu köylerin bir üst-birliğe temel teşkil etmeleri 

mümkün değildi.  Köyler bağımsız ve küçük siyasi birimler oluşturabilirler. Kendi 

dışlarında bir güce bağlanmayı hele vergi ödemeyi kabul etmezlerdi. Bu durumda 

vergi ancak ‘zor’la alınabilirdi.  

6-Genelleşmiş Kölelik: ATÜT’de toprağın tasarruf hakkına sahip olan birey, 

hem köleci üretim tarzının kölesinden hem de feodal üretim tarzının serfinden çok 

farklıdır. Adıgeçen üretim tarzlarında emek, üretim aracının kendisidir. ATÜT’de tek 

başına mülksüz olan birey üretimi sadece kullanma-değeri yaratmak için yapar 

(Divitçioğlu,2010a:11). Birey, toprağın tasarruf hakkına sahip olduğundan dolayı 

hürse de ATÜT’de doğrudan üretici köylünün çoğunlukla aynen tahsil edilen vergi, 



39 

 

haraç ve angarya yolu ile devlete aktardığı artık-ürün ve devletin tarımsal artığı 

toplamasını mümkün kılan ideolojik ve hukukî yapı nedeni ile Marx’ın “genel 

kölelik” diye adlandırdığı biçimde sistemde topluluğun birliğini temsil edenin 

(devletin) genelleşmiş kölesidir (Keyder ve İslamoğlu,1977:56). ATÜT’te genel 

kölelik, halk kitlelerinde görülen genel bir baş eğmedir. Bir topluluğun başka bir 

topluluk (devlet) tarafından dolaysız sömürülmesidir (Sezer,1979:59). 

7-Devletin Gelir Kaynağının İç Talan ve Dış Talan Olması: Genellikle 

“aynen” tahsil edilen vergi (iç talan), ATÜT’ün egemen olduğu devletlerin 

savaşlarda elde edilen haraç ve ganimetlerle (dış talan) birlikte tek gelir kaynağıdır. 

Marx, ATÜT’te vergilendirmeyi iç yağma olarak kabul eder. Buna karşılık, ATÜT’te 

üretim fazlasının/ verginin toplanmasının hiçbir zaman iç yağma olmadığı bir görev 

karşılığı olduğu bilinmektedir (Godelier,1974:68-69; Sezer,1979:56). 

Batı’nın tarih boyunca Asya’yı kendi toplumsal yapısını daha iyi anlamak 

amacıyla araştırdığını gösteren (Anderson,1974:261) Anderson gibi Marksist 

yazarlar, Marx’ın ATÜT kavramının kökeni Aristo’ya kadar uzanan Doğu-Batı 

karşılaştırmasına dayandığını, ATÜT’ün sınıfsız bir toplumda son derece gelişmiş 

devlet yapılarının olmasını (Osmanlı Devleti, Safevî Devleti, Hindistan Babürlü 

İmparatorluğu, Çin) açıklamadaki teorik ve betimlediği Asya’daki hiçbir toplumun 

özgül tarihî gelişmesine tekâbül etmediği için ampirik yetersizlikleri ortaya 

koymuşlardır (Anderson,1974:462-549; İslamoğlu,2010:47). 

İngiliz Marksist sosyolog ve siyaset bilimciler Barry Hindees ve Paul Hirst, 

Divitçioğlu’nun da alıntıladığı gibi (2001:184) 

“Genel bir üretim tarzı teorisinden, değişik üretim tarzları üretilemez. Yani yapısalcı (ve 

de idealist) olarak kurulmuş bir üretim tarzı yapısında bulunan üretim güçleri ve üretim 

ilişkilerinden oluşan elemanlar şu ya da bu kapsam ve içerikteki tarihsel sosyal sistemlere 

uyarlanarak değiştirilip, onlardan özgül bir üretim tarzı elde edilemez”   

demekte ve “ATÜT’de sömürü biçimi olan vergi-rantın feodal rantın yalnızca bir 

türü olduğunu” ifade ederek ATÜT’ü yok saymaktadırlar (Mann,2103:36-37).  

 



40 

 

Marx’ın ATÜT üzerine ileri sürdüğü görüşlerin olgunlaşmamış ve 

netleşmemiş denemelerden oluşması bir yana, bu görüşlerin 19. yüzyıl Batı 

Oryantalist tarihçiliğinden aldığı güçlü etkiler, ATÜT’ün Avrupa-dışı toplumlara da 

Avrupa-merkezci bir bakışla yaklaşabileceğini göstermekteydi (Oyan,1998:130). 

Huricihan İslamoğlu, son yıllarda Andre Gunder Frank’ın ReOrient Global 

Economy in the Asian Age isimli kitabı16
 gibi Asya’yı merkez alan dünya tarihi 

çalışmalarının Batı merkezli araştırmaların farklı bölgelerin tarihlerini ne kadar 

çarpıtmış olduklarını söylemektedir (İslamoğlu,2010:31). Frank kitabında “Avrupa-

merkezci sosyal kuramdan son derece farklı sonuç ve çıkarımlara ulaşıldığını ve söz 

konusu kuramın tepe üstü çevrildiğini, ayakları yere basacak hale getirildiğini” 

(Frank, 2010:76) yazmaktadır. Uluslararası ilişkiler uzmanı John M. Hobson da Batı 

Medeniyetinin Doğulu Kökenleri isimli kitabında17
 “temel iddiasının Doğu’nun 

Avrupa-merkezci reddinin ve ilerlemeci dünya tarihi içinde Doğu’nun ihmal 

edilmesinin bütünüyle uygunsuz olduğunu ortaya koymak” olduğunu (Hobson,2007: 

20-21) ifade eder.  

1.3.4. Osmanlı Devleti’nin Üretim Tarzı Tartışmaları  

Tarihin gördüğü en uzun ömürlü imparatorluklardan biri olan Osmanlı 

Devleti dâhil olmak üzere batılı olmayan (Türkiye, İran, Hindistan) toplumların 

üretim tarzları 1850’lerde Marx’tan başlayarak üretim tarzı tartışmalarının öznesi ve 

konusu hâline gelmiş ve bu toplumların üretim tarzlarının ancak toprakta özel 

mülkiyetin yokluğu vakıası ile açıklanabileceği öne sürülmüştür.  

Türk İktisat Tarihi biliminin kurucusu Barkan’ın “bütün zenginliğini 

topraktan çıkaran bir devir ve medeniyet nizamının hususiyetlerini” (Barkan,1943:V) 

taşıdığını ifade ettiği Osmanlı Devleti’nin çalışmamızın kapsadığı 1300–1600 yılları 

arasında kırsal hayat, köylülük/köy toplumu, tarım ve tarımın vergilendirilmesi gibi 

konularda yapılmış araştırmalara ve yapılan tartışmalara ilişkin bilgi vermek yararlı 

olacaktır. 

                                                           
16

 Andre Gunder Frank, ReOrient Global Economy in the Asian Age, University of California 

Press, Berkeley 1998. Türkçe Tercümesi: Yeniden Doğu Asya Çağında Küresel Ekonomi, (Çev. 
Kâmil Kurtul), İmge Yayınları, İstanbul 2010. 

17
 John M. Hobson, Batı Medeniyetinin Doğulu Kökenleri, (Çev. Esra Ermert), YKY, İstanbul 2007. 



41 

 

Osmanlı Devleti’nin köy toplumu/köylülüğü ve tarım ekonomisi konusundaki 

ilk çalışmalar, Türkiye’nin önemli siyasî, iktisadî, toplumsal ve kültürel devrimlere 

ve büyük değişimlere sahne olduğu, Cumhuriyet Türkiyesi’nin Türk Devrimi’ne 

ulaşan tarihî sürecin ekonomik yönünü ortaya koyma ve ülkenin toprak, köylülük, 

tarım ve üretim gibi asırlık meselelerine çözüm arama çabası içine girdiği 1930’larda 

ortaya çıktı.  

Çok uluslu ve teokratik bir imparatorluktan seküler bir “ulus-devlet”e yüzyıl 

içinde üstelik büyük toplumsal acılar ve kırılmalar yaşarak, bedel ödeyerek ve “anti-

emperyalist” olduğu ifade edilen bir “Millî Kurtuluş Savaşı” verilerek geçmiş olan 

Türkiye’de bu çalışmaların o dönemde hem Batı’ya hem de eski çok uluslu ve 

teokratik yapıya tepkili olması anlaşılabilir bir durumdur.  

Osmanlı mülkünün paylaşım ve pazarlık konusu olduğu I. Dünya Savaşı daha 

devam ederken, 1910’larda Robert College’de öğretmenlik yapmış bir ABD 

vatandaşı olan ve Osmanlı Devleti’nin kökenleri meselesini araştıran Herbert Adams 

Gibbons (1880–1934), Türklerin 14. yüzyıl Anadolusu’nda Osmanlı Devleti gibi bir 

siyasî organizasyonu kurmak için gerekli kültürden yoksun olduğu, kurucuların 

aslında Müslüman olmuş yerli Hıristiyan Rumlardan oluşan “Osmanlı ırkı” olduğu 

ana fikriyle bir kitap yayınladı.18
 Osmanlı tarihçileri Joseph von Hammer-Purgstall 

(1774–1856) ve Nicolae Iorga’dan (1871–1940) itibaren Batı’daki Avrupa-Merkezli, 

Hıristiyan ve milliyetçi tarih yazıcılığına egemen olan düşünce vergi ve tımar sistemi 

dâhil olmak üzere Osmanlı kurumlarının Bizans’tan alındığı idi. Milliyetçiliğin açık 

bir şekilde ırkçılıkla ilişkilendirildiği 20. yüzyılın başlarının patlamaya hazır 

ortamında açıkça önyargılı olan bu iddialara karşılık (Kafadar,2010:13), Osmanlı 

Devleti’nin yalnızca Türk-İslâm devlet geleneğinin devamı olduğunu kanıtlama 

gayreti içine giren Türkiye’deki milliyetçi tarihçiliğin tepkisi olarak kabul edebile-

ceğimiz (Pamuk,2005:20) Mehmet Fuat Köprülü (1890–1966), Osmanlı Devleti’nin 

kökenlerine ilişkin çalışmasına Gibbons’un tezini çürüterek başlıyor ve 13. ve 14. 

yüzyıllar Anadolusu’nun toplumsal ve ekonomik yapılarını tahlil etmeye geçiyordu. 

                                                           
18 

Herbert Adams Gibbons, The Foundation of the Ottoman Empire. A History of the Osmanlis 

up to the Death of Bayezid I (1300-1403), Century Co, New York 1916. Türkçe Tercümesi: 
Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluşu, (Çev. Ragıp Hulusi [Özdem] ), Devlet Matbaası, İstanbul 
1928.    



42 

 

Köprülü’ye göre bu yapılar Osmanlı başarısının olmazsa olmaz şartları niteliğinde 

idi. Köprülü’nün 1931 yılında yayınlanan “Bizans Müesseselerinin Osmanlı 

Müesseselerine Te’siri Hakkında Bazı Mülâhazalar” başlıklı uzun bir makalesi ve 

1934 yılında Fransızca olarak yayınlanan Les Origines de L’Empire Ottoman adlı ve 

Gibbons’un teorilerinin çürütülmesinden fazla olarak detaylı bir yöntem tartışması 

içeren kitabında kuruluş dönemi Osmanlı köy toplumu, kırsal hayatı ve vergileme 

konuları ilk defa yer aldı.19
  

Osmanlı tarihinin ekonomik ve toplumsal şartlarını ve Türkiye’nin geri 

kalmışlık vakıasını ziraî yapılar üzerinden ele alan İsmail Hüsrev Tökin (1902–

1992)
20

 ve Hüseyin Avni Şanda’nın (1902–1972)
21

 1930’lu yıllarda yayınlanan 

eserleri, ülkemizde Osmanlı köy toplumu, kırsal hayatı ve vergileme konularında 

yapılan, açıkça ifade edilmemiş olsa da kuramsal olarak “tarihsel materyalizm” 

yöntemi ile yazılmış olan ilk kitaplardı. Her iki yazar ekonomik ve toplumsal yapıya 

ilişkin çözümlemeleri “Osmanlı feodalitesi” düşüncesi çerçevesinde yaparlar. 

Köprülü’nün öğrencisi Osmanlı tarihçisi İsmail Hakkı Uzunçarşılı (1888–

1977), çalışmalarında arazi ve vergi sistemi dâhil olmak üzere Osmanlı kurumlarının 

Türk-İslâm kökenlerini vurgularken,22
 bir başka öğrencisi Selçuklu tarihçisi Osman 

Turan (1914–1978), Anadolu Selçuklu toprak hukuku ve toprak düzeninin 

temellerinin Orta Asya’da atıldığına ve İslamî dönemde yeni unsurlarla takviye 

                                                           
19

 Mehmed Fuad Köprülü, “Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Te’siri Hakkında Bazı 
Mülâhazalar”, THİTM, C: I, 1931, ss. 165-313; aynı yazar. Les Origines de L’Empire Ottoman, 

Boccard, Paris 1935. Türkçesi: Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluşu, TTK Yayınları, Ankara, 
İstanbul 1959.  

20
 İsmail Hüsrev Tökin, Türkiye Köy İktisadiyatı, Kadro Mecmuası Neşriyatı, İstanbul 1934; 
2.Baskı: İletişim Yayınları, İstanbul 1990.  

21
 Hüseyin Avni Şanda, Bir Yarı Müstemleke Oluş Tari i, Sinan Matbaası, İstanbul 1932, 2.Baskı: 
Bir Yarı Müstemleke Oluş Tari i-1908 İşçi Hareketleri, Gözlem Yayınları, İstanbul 1976; aynı 
yazar. Reâya ve Köylü, Tan Matbaası, İstanbul 1941. 2. Baskı: Habora Yayınları, İstanbul 1970. 

22
 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu ve Karakoyunlu Devletleri: Siyasî, 
İdarî, Fikrî, İktisadî, Hayat; İlmî ve İçtimaî Müesseseler; Halk ve Toprak, TTK Yayınları, 
Ankara, İstanbul 1937; aynı yazar. “Ondört ve Onbeşinci asırlarda Anadolu beyliklerinde toprak ve 

halk idaresi”, Belleten, C: 2, No:5-6, 1938, ss. 99-106; aynı yazar. Osmanlı Devlet Teşkilatına 
Med al. Büyük Selçukîler, Anadolu Selçukîleri, Anadolu Beylikleri, İl anîler, Karakoyunlu ve 

Akkoyunlularla Memlûklerdeki Devlet Teşkilatına Bir Bakış, TTK Yayınları, İstanbul 1941.  



43 

 

edilip korunduğunu açıklarken, Bizans’ın etkisini önemsiz göstermekte hocalarını 

takip ettiler.
23

  

Köprülü, Uzunçarşılı ve Turan gibi birikimli ve donanımlı önemli tarihçiler, -

büyük bölümü onlar kadar birikimli ve donanımlı olmayan- sonraki milliyetçi tarihçi 

kuşakları da etkilediler. Köprülü ve Turan’ın Türklerde Batı tarzında bir feodalizm 

bulunduğuna ilişkin fikirleri, hem Avrupa Ortaçağı/Feodalite ve hem de çok önemli 

bir İslam Ortaçağı uzmanı olan Fransız Marksist tarihçi Claude Cahen (1909–1991) 

tarafından kabul görmedi (Cahen,2000:130 vd). 

II. Dünya Savaşı’ndan sonra Ömer Lûtfî Barkan (1902–1979) ile Türk 

tarihçiliğinde yeni bir dönem başladı. Ülkü Dergisi ve başka dergilerdeki yazılarında, 

Osmanlı toprak hukuku ve tarımsal ekonominin temel sorunlarını ortaya atmakla 

beraber, sonunda kaynakları tam olarak ortaya koymadıkça, yapılacak yorumların 

daima eksik olacağına inanan, 1943’te arşivlerimizde bulunan yüzlerce tahrir 

defterinden derlediği sancak kanunnâmelerini yayınladıktan sonra (İnalcık,2006:30-

31), iktisat tarihi kapsamında Osmanlı arşivlerindeki belgeleri kullanarak iktisadî ve 

sosyal tarih araştırmalarında çığır açan incelemeler yayınlayan Barkan’ın arşiv 

belgelerine dayanan akademik çalışmaları Osmanlı toprak düzeni hakkında bugün de 

konunun en önemli kaynakları arasında yer alır.24
 Osmanlı toprak düzeni, Barkan’ın 

öncü çalışmalarından 20 yıl sonra Köprülü’nün talebesi tarihçi Mustafa Akdağ 

(1913–1973)
25

 ve 30 yıl sonra hukukçu Halil Cin tarafından akademik olarak yeniden 

                                                           
23

 Osman Turan, “Le droit terrien sous les Seljoukides de Turquie: Terre domaniales et diverses 

formes de propriété privée”, Revue des Etudes Islamiques, 1948, ss. 25-49 (Türkçe Ter. “Türkiye 
Selçuklarında Toprak Hukuku Miri Topraklar ve Hususi Mülkiyet Şekilleri”, Selçuklular ve 
İslâmiyet, Turan Neşriyat Yurdu, İstanbul 1971 içinde 69-91); aynı yazar. “İktâ”, İA, C: V/II, 1950, 

ss. 949-959. 
24

 Ömer Lûtfi Barkan’ın söz konusu çalışmaları: “Osmanlı İmparatorluğu’nda Çiftçi Sınıfların Hukuki 
Statüsü”, Ülkü, C: IX, No: 49, Mart 1937, ss. 33-48, C: IX, No: 50, Nisan 1937, ss. 101-116, C: IX, 

No: 53, Temmuz 1937, ss. 329-341, C: X, No: 56, Birinciteşrin 1937, ss.147-159, X/58, 

Birincikanun 1937, ss. 293-302, C: X, No: 59, İkincikanun 1938, ss. 414-422; “Osmanlı İmparator- 
luğu’nda Kuruluş Devrinin Toprak Meseleleri”, II. Türk Tarih Kongresi. İstanbul 20-25 Eylül 
1937. Kongreye Sunulan Tebliğler, TTK Yayınları, İstanbul 1943, ss. 1002-1013; “XV. ve 
XVI’ıncı Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu’nda Toprak İşçiliğinin Organizasyonu Şekilleri”, 
İÜİFM, C:I, No:1, 1939, ss. 29-74; XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Ziraî 
Ekonominin Hukukî ve Malî Esasları. I. Cild: Kanunlar, İÜEF Türkiyat Enstitüsü Neşriyatı, 
İstanbul 1943. 

25 Mustafa Akdağ, Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tari i I 1243-1453, AÜDTCF Yayınları, Ankara 
1959, Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tari i II 1453-1559, AÜDTCF Yayınları, Ankara 1971. 



44 

 

ele alındı.26
 Osmanlı belgelerine dayanan ve Barkan’dan sonra siyasî tarihçilik 

geleneğinin dışına çıkılan bir çalışma olmasıyla dikkat çeken Akdağ’ın iki cildini 

yayınlayabildiği kitabı Türk tarihçiliğinde ilk ekonomik tarih denemesi kabul edilir 

(Turhan,2013:117).  

20. yüzyıl tarihçiliğine en büyük katkıyı Annales Okulu yaptı. Annales’in ilk 

kuşağını teşkil eden Marc Bloch (1886–1944) ve Lucien Febvre (1878–1956) gibi 

tarihçiler, tarih disiplinini sosyo-politik olandan sosyo-ekonomik olanın eksenine 

taşıyarak toplumsal tarih çalışmalarına farklı bir bakış açısı getirdiler.  

“Tarım rejimlerini inceleyen Marc Bloch, geçmişe ibadet etmekten başkasını yapmayan 

antikacı mesleği ile çevresine bakmaktan zevk alan tarihçi mesleğini karşı karşıya getirir.. 

Annales okulunun tüm tarihçiler kuşağı, kilise kayıtlarına, tahıl ve yiyecek fiyatlarına 

saldırırlar, muhasebeler çıkartır, eğriler ve döngüler oluştururlar. Fiyat dizisi gibi demografik 

dizi de ellili yılların Annales’ci söyleminin amentüsü halini alır” (Dosse,2008:56, 94).  

Bu çalışmaların Türkiye’de de etkileri oldu. Köprülü, Barkan, Sabri F. 

Ülgener (1911–1983), Niyazi Berkes (1908–1988), İnalcık ve Akdağ başta olmak 

üzere bilim adamları ekonomik ve toplumsal tarih sahasına yöneldiler.27
  

II. Dünya Savaşı sonrasında Annales Okulu’nun ikinci kuşağının en önemli 

temsilcisi olan ve 16. yüzyıl Akdeniz tarihi konusunda yazdığı 1949’da yayınlanan 

magnum opus klasik kitabı28
 Türk tarihçiliğinde de ilgiyle karşılanan29

 Fernand 

Braudel (1902–1985), sosyo-ekonomik yapılar düzeyinde Osmanlı Devleti ile 

yeniçağ Avrupa devletleri arasında ortak tutumların olduğunu ifade eden ilk Avrupalı 

tarihçi oldu.  

Braudel’in ana akım tarih disiplini için teklif ettiği total (bütüncül) ve 

comparatif (karşılaştırmalı) yaklaşımın etkili olduğu yıllarda Türkiye’de Osmanlı 

ekonomik ve toplumsal tarihiyle uğraşan tarihçi, iktisatçı ve toplum bilimciler 
                                                           
26

 Halil Cin, Mirî Arazi ve Bu Arazinin Özel Mülkiyete Dönüşümü, AÜHF Yayınları, Ankara 
1969. 

27 Konu hakkında bkz. Peter Burke, Fransız Tari  Devrimi Annales Okulu, (Çev. Mehmet Küçük), 
Doğu ve Batı Yayınları, Ankara 2002; Tarih ve Tari çi Annales Okulu İzinde, (Der. Ali Boratav), 

Kırmızı Yayınları, İstanbul 2007; Erdem Sönmez, Annales Okulu ve Türkiye’de Tari  Yazımı, 
Daktylos Yayınevi, İstanbul 2008.   

28 
Fernand Braudel, La Méditerranée et le Monde Méditerranéen a l’époque de Philippe II, Paris 

1949.  
29 Ömer Lütfi Barkan, “Philippe II Devrinde Akdeniz ve Akdeniz Memleketleri”, İÜİFM, C: XII, No: 

3-4 1951, ss. 173-192.  



45 

 

tarafından, hem Marx’ın social formation (toplumsal temel yapı) hem de Braudel’in 

total history (bütüncül tarih) kavramları esas alınarak kapitalizm öncesi toprak 

mülkiyeti ve üretim biçimi hakkında teoriler ortaya atıldı ve tartışmalar yaşandı.  

Avrupa’da, II. Dünya Savaşı sonrasında ve sömürgeciliğin tasfiyesi sürecinde 

Marx’ın Hindistan ve Çin üzerine yazdıklarını temel alan ATÜT tartışması ortaya 

çıktı. Karl Wittfogel (1896–1988), kendi “hidrolik ekonomi” görüşüne dayanan, 

büyük çaplı kanal ve su işlerinin imparatorluk tarafından merkezî bir tarımsal-idarî 

despotizmi zorunlu kıldığını iddia eden (Mann,2013:45) güçlü, kendine has ve fazla 

siyasî olan Oriental Despotism: A Comparative Study of Total Power (New Haven/ 

London 1957) isimli kitabını yayınladı.  Wittfogel’in ATÜT’ü toplumsal bir üretim 

tarzı olmaktan çıkararak Asyatik ve “su işleriyle uğraşan toplum”  haline getiren ve 

buradan hareketle SSCB ve ÇHC ile Sosyalist bloka eleştiriler yönelten, sosyalizmin 

geçmişteki Asya despotizmlerinin değişik bir kılıkla ortaya çıkmasından ibaret 

olduğunu öne süren kitabının yayınlanması, Marksist ve Marksist olmayan doğu 

bilimciler arasındaki tartışmaya yeni bir hız kazandırdı (Briant,1985:218). Bu 

tartışmada en uç retlerden biri önce SSCB yanlısı, sonra Sovyet bilimci olan Fransız 

Komünist Partisi (PCF) mensubu Alain Besançon’a aittir. 

“Sovyet sistemi bana uygarlığın tam tersi gibi gelmektedir. SSCB’yi barbar olarak 

nitelemek haksızlık olur. SSCB’ye değil barbarlara haksızlık” (Dosse,2008:212). 

ATÜT tartışması, Marx’ın uzun süre söz edilmemiş olan görüşlerinin yer 

aldığı Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri kitabı30
 ile Fransız Marksist antropolog 

Maurice Godelier’nin çalışmasının31 yayınlanmasının ardından küresel bir tartışma 

ve ilgi alanı hâline geldi. Bu tartışma Türkiye’ye de ulaştı ve Behice Boran’ın (1910–

1987) Yön Dergisi’nin 28 Kasım 1962 tarihli 50. ve 5 Aralık 1962 tarihli 51. 

sayılarında yayınlanan “Metod Açısından Feodalite ve Mülkiyet” başlıklı, Osmanlı 

toplumu ve üretim tarzı tartışmalarının ilk örneği olan makalesinin ardından, belli bir 

                                                           
30

 İngilizce tercümesi: Pre-Kapitalist Modes of Production, (Ter. Eric J. Hobsbawm), Lawrence & 

Wishart, London 1964. Türkçe tercümesi: Kapitalizm Öncesi Ekonomi Şekilleri, (Ter. Mihri 

Belli), Sol Yayınları, İstanbul 1967.  
31 

Maurice Godelier, Notion de “mode de production asiatique” et les sc émas mar istes 
d’évolution des sociétés, Centre d’études et de recherches marxistes, Paris 1964. Türkçe Ter. Asya-

Tipi Üretim Tarzı ve Marksist Şemalara göre Toplumların Evrimleri, (Çev. Atilla Tokatlı), 
Sosyal Yayınlar, İstanbul 1966. 



46 

 

teorik model ve kavramsal çerçeve ile hareket eden “Feodal Üretim Tarzı” ve “Asya 

Tipi Üretim Tarzı” yaklaşımını savunan çalışmaların konusu oldu.  

1960-1980 arasında, geleneksel ve kapitalist-olmayan bir ekonomiye sahip 

olduğu kabul edilen Osmanlı Devleti’nin toplum yapısı ve tarımsal ekonomisi, Türk 

solunun ilgi alanına girdi. Türkiye’yi “dönüştürmek” amacıyla önce içinde yaşanılan 

toplumun tahlil edilmesi, bunun için de var olan toplumun üstünde yükseldiği geçmiş 

ilişkileri yani Osmanlı’yı anlamak ve yorumlamak gerekiyordu. Bu yıllarda Osmanlı, 

Türk solu için temel araştırma ve tartışma alanını teşkil etti.  

1960–1980 arasındaki dönemin ideolojik atmosferi içinde ATÜT tartışmasına 

daha çok sosyalist dergilerde neşredilen tanıtma yazıları ve çevirilerle katılan 

(Hanioğlu,2010:XIII) iktisat, tarih ve sosyoloji alanında çalışan Marksist Türk bilim 

adamı, akademisyen, araştırmacı ve aydınları ATÜT ile uğraştılar ve yayınlar 

yaptılar.32
 Anılan yazarlar,33

 kıt malzeme kullanarak, Köprülü, Barkan, Akdağ, 

İnalcık, Tökin ve Şanda’nın eserleri ile Hammer, Gibbons, Toynbee, Gibb ve Bowen 

gibi Batılı yazarların kitaplarından istifade ederek ve onlara gönderme yaparak 

Osmanlı toplumsal yapısı ve toprak düzenine ilişkin kitap ve makaleler yayınladılar 

ve genel hükümlere varmaya çalıştılar.  

                                                           
32

 ATÜT tartışmaları ve yapılan çalışmaların bir değerlendirmesi; Sencer Divitçioğlu, Asya Üretim 
Tarzı ve Osmanlı Toplumu, Marksist Üretim Tarzı Kavramı, TİB Kültür Yayınları, İstanbul 
2010, s. 38, not 4-6. Rıdvan Turhan, Türkiye’de İktisat Tari i Çalışmalarının Gelişimi, Çizgi 
Yayınları, Konya 2013, ss. 135-156. 

33
 Asaf Savaş Akat, “Tarihi Maddecilik ve Kapitalizm Öncesi Toplumlar: Asya Toplumu-Feodalite 

Tartışmasına Yeni Bir Yaklaşım”, Toplum ve Bilim, Sayı 1, Bahar 1977, ss. 34-48; Ömer Lûtfi 
Barkan,“Feodal Düzen ve Osmanlı Timarı”, Hacettepe Üniversitesi Türkiye İktisat Tari i 
Semineri, Metinler/Tartışmalar 8-10 Haziran 1973, HÜ Yayınları, Ankara 1975, ss. 1-25; Korkut 

Boratav, Tarımsal Yapılar ve Kapitalizm, AÜSBF Yayınları, Ankara 1980; Sencer Divitçioğlu, 
Asya Üretim Tarzı ve Osmanlı Toplumu, İÜİF Yayınları, İstanbul, 1967; aynı yazar, “Yeniden 
Üretim ve Üretim Tarzı Genel Teorisine Giriş”, Toplum ve Bilim, Sayı 2, Yaz 1977, ss. 133-156; 

Muzaffer İlhan Erdost, Kapitalizm ve Tarım, Onur Yayınları, Ankara 1984; aynı yazar, Asya 

Üretim Tarzı ve Osmanlı İmparatorluğunda Mülkiyet İlişkileri, Onur Yayınları, Ankara 1989; 
Mehmet Ali Kılıçbay, Feodalite ve Klasik Dönem Osmanlı Üretim Tarzı, Teori Yayınları, 
Ankara 1985; İdris Küçükömer, Düzenin Yabancılaşması Batılaşma, Ant Yayınları, İstanbul 1969; 
aynı yazar, “Asyagil Üretim biçimi, Yeniden Üretim ve Sivil Toplum”, Toplum ve Bilim, Sayı 2, 
Yaz 1977, ss. 3-30; Muzaffer Sencer, Osmanlı Toplam Yapısı, Ant Yayınları, İstanbul 1963; aynı 
yazar, Bilimsel Kaynak ve Belgelerle Toprak Ağalığı’nın Kökeni, Tel Yayınları, İstanbul 1971; 

aynı yazar, Türkiye’de Köylülüğün Maddi Temelleri, Ant Yayınları, İstanbul 1971; Stefanos 
Yerasimos, Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye, Bizans’tan 1971’e, (Çev. Babür Kuzucu), Gözlem 
Yayınları, İstanbul, 1980. 



47 

 

Osmanlı tarihini Marksist teori ve ATÜT’e göre yorumlayan yazarların 

Osmanlı arşiv belgelerini kullanma yeteneğine sahip olmadıkları ve yorumlarında 

teoriye fazla bağlı kaldıkları bir gerçektir (İnalcık,2006:40). Ancak söz konusu 

yazarlar, Osmanlı kronikleri ve belgelerini okuyabilecek dil bilgisinden mahrum 

olmalarına ve tarihsel materyalizm doğrultusunda acele hükümler vermelerine 

karşılık, tarihi toplumsal bilimler çerçevesinde incelemek ve daha geniş kitlelere 

ulaştırmak yolunda öncü bir atılım yaptılar.  

Osmanlı toplumsal düzenini açıklama çabası ile söz konusu dönemde Taner 

Timur’un ufuk açıcı kitabı ve Halil Cin’in kitabının yeni versiyonu piyasaya çıktı.34
 

Son olarak, büyük ölçüde Barkan’ın eserlerine dayanan, ancak Batı neşriyatını 

kullanmayan “Siyasal İslâmcı” yazarlar tartışmada yer aldılar ve yayınlar yaptılar.35
 

ATÜT tezlerinin telif veya çeviri eserlerle, hem üretim tarzı ve özellikle 

feodal üretim tarzı kavramları konusunda, hem de Eskiçağ ve Ortaçağ Avrupa tarihi 

hakkında yeterli bilgi ve donanıma sahip olmayan çevrelerin önüne gelmesi, sol 

aydınları Osmanlı Devleti’nin üretim tarzı ve toplumsal yapısının ATÜT veya Feodal 

Üretim Tarzı olduğu düşüncelerini savunanlar olarak ikiye böldü. Sağ aydınlar ise 

kendi dünya görüşlerine göre bir tarafı daha ağır basmak üzere “Türk, İslâm tarih ve 

kültür kökenlerinden gelen” “fevkaladelik” ve “bizim bir eşimiz yok” anlayışında, 

ciddi çarpıtmalar da yaparak “Osmanlının kendine has olduğu” düşüncelerini 

savundular.  

Yukarıda anlattığımız tartışma ve yayınların Türkiye’ye önemli bir bilimsel 

katkısı hem Barkan’ın hem de Marksist araştırmacıların çalışmaları sayesinde köylü 

ve emekçi sınıfı, para ve ücretler, günlük yaşam, merkez-taşra, şehir-köy ilişkileri 

gibi konuların sosyal bilimlerin araştırma alanına girmesi oldu (İnalcık,2006:40).  

Tarihsel materyalizm iktisatçı ve tarihçiler tarafından bilinmesi gerekli bir 

yöntem olmakla birlikte, genel olarak tarihi, özel olarak da Osmanlı tarihini anlamak 

ve sistematize edebilmek için yeterli bir araç değildir (Hanioğlu,2010:VIII). Hem 

                                                           
34

 Taner Timur, Kuruluş ve Yükseliş Döneminde Osmanlı Toplumsal Düzeni, AÜSBF Yayınları, 
Ankara 1979. Halil Cin, Osmanlı Toprak Düzeni ve Bu Düzenin Bozulması, AÜHF Yayınları, 
Ankara 1978.  

35
 Sadık Albayrak, Budin Kanunnâmesi ve Osmanlı Toprak Meselesi, Tercüman 1000 Temel Eser, 
İstanbul 1974; D. Mehmet Doğan, Tarih ve Toplum, Dergah Yayınları, İstanbul 1977.   



48 

 

Feodal hem de Asya Tipi Üretim Tarzı Osmanlı toplumunu açıklamak için yetersiz 

kalmaktadır.  

Barkan’ın ifadesi ile (1973:1);  

“Birazda bu devri küçümsemek ve lanetlemek gayretiyle bir taraftan Balkan milletlerine 

koyu bir esaret devri yaşatan, zamanını şaşırmış bir Osmanlı Feodalitesi tezi hararetle 

işlenirken, diğer taraftan Asya Tipi Üretim Tarzı doktrini ile İmparatorluğun ekonomik ve 

sosyal yapı bakımından insanlığın Marks’cı genel gelişim şemasına içindeki kölelik ve 

feodalite çağlarını dahi henüz idrak edememiş basit ve ilkel bir varlık olarak asırlar boyunca 

Ortadoğu’da hâkim kalabildiğini iddia etme imkânı da hasıl olmaktadır.”  

Feodalite, üretim araçlarının senyör tarafından tam denetimine dayalı olup, 

feodal üretim ilişkilerinde üretim senyör tarafından denetlenebilmekte ve serf üretim 

dışı bırakılabilmektedir (Kılıçbay,1985:219). Marksist tarihçiler bu ilişkiler ağının 

Osmanlı tımar sistemine denk düştüğünü ifade ederek Osmanlı Devleti’ni feodal bir 

devlet olduğunu öne sürmüşlerdir (Orbay,2011:30). Bulgar tarihçi Nikolai Todorov 

(1921–2003) ve İsrailli tarihçi Zvi Yehuda Hershlag (1914–1999) sistemin merkezî 

bir feodalite olduğu noktasında birleşirler (Todorov,1983:3-4; Hershlag,1980:10-18).  

SSCB denetimindeki Sosyalist Balkan devletlerinin Marksist tarihçileri 

Osmanlı rejimini “geri bir feodalizm” ve Balkanlar’da gelişmekte olan Batı tipi yerel 

feodalizmi geriletmiş bir rejim olarak tasvir etmişlerdir (İnalcık,2006:40). Bulgar 

Osmanlı tarihçisi Moutafchieva’nın teorisine göre; Osmanlı rejimi askerî sınıfın 

köylünün artı-ürününü gasp etmesinden ibaret bir rejim, Batı’daki feodalizmden 

farklı olarak gelişmeye kapalı geri-kalmış bir feodalizmdir (İnalcık,2006:40). Ancak 

güçlü bir merkezî otoritenin bulunması nedeni ile Osmanlı Devleti “merkezî feodal 

bir devlet” olarak nitelendirilebilir (Erdost,1984:10; Moutafchieva,1988:VI). Oysa 

“merkezî” ve “feodalite” kavramlarını yanyana getirmek mümkün olmadığı gibi 

feodalite tam da merkeziyetçiliğin zıttıdır. Doğu Almanyalı Ortaçağ uzmanı Ernst 

Werner (1920–1993), Balkanların Marksist tarihçileri ile dayanışma içinde olarak 

Osmanlı tarihinin ilk iki yüzyılının feodalizm öncesi ve karşıtı unsurların boyun 

eğdirilmesi yoluyla feodal bir sistemin oluşumunu temsil ettiğini savunur (Werner, 

1987-1988) ve Türk tarihçilerin Osmanlının genişlemesinin Balkan halklarına fayda 

sağladığı görüşüne itiraz eder.  



49 

 

Barkan’ın çalışmaları incelenecek olursa, Osmanlı Devleti’nin üretim tarzını 

feodal veya ATÜT olarak nitelemek ve belirli bir kalıba sokma çabası Osmanlı 

toplum yapısını anlamak bir tarafa bu yapıyı görmemek anlamına gelir.36
  

Osmanlı toplumsal düzeni ve üretim tarzı, üreticinin nisbî bağımsızlığı ve 

adaletin merkezî yönetim tarafından icrâ edilmesi nedeniyle Feodalizm’den farklıdır. 

Feodalite ile Osmanlı toprak düzeninin karşılaştırmasını yaparken bir gerçeği daha 

unutmamak yararlı olacaktır. Feodalite, Geç Ortaçağ’da (1250–1520) öncesine göre 

daha güçlü ve yaygın değildir. 13. yüzyıldan itibaren Avrupa’nın çoğu yerinde artık 

fazla rastlanmayan bir olguydu (Pirenne,1990:154-155). İngiltere’de serflik 14. 

yüzyılın sonuna doğru fiilen ortadan kalkmıştı (Marx,1967:I/1,161). Osmanlı tımar 

sistemi ise 14. yüzyılda kurumsallaşmaya başlamış ve 15. yüzyılda olgunlaşmıştı.  

“Bu nedenle feodalite ve tımar sistemi karşılaştırması yapılırken iki sistemin 14. ve 15. 

yüzyıllarda farklı aşamalarda oldukları; tımar sistemi yerleşmeye başlarken feodal sistemin 

ortadan kaybolmaya yüz tuttuğu bir dönemin ele alındığını unutmamalıyız” (Akkuş,2010: 

45-46).  

Osmanlı ekonomisi paranın bulunmadığı bir ATÜT olarak telakki edilemez 

(Barkan,1975:26). Üstelik ATÜT’ün temel özelliklerinden biri olan “genelleşmiş 

kölelik”  Osmanlı tarımında hiç bir zaman olmadı. ATÜT, Osmanlı düzeninde 

mülkiyeti devlete ait olmayan “malikâne-divanî”, “mülk” ve “vakıf” statüsünde 

toprakların varlığı ve “ortakçı kullar” gibi köleci bir yapının bulunması nedeniyle 

çalışma konumuz olan dönemde Osmanlı toplumunu açıklamak için yeterli değildir. 

ATÜT’de öngörüldüğü gibi Osmanlı’da baskıcı, otoriter bir devletin köylü üreticinin 

                                                           
36

 Anılan konular hakkında bkz. Ömer Lûtfi Barkan,“Türk İslam Toprak Hukuku Tatbikatının 
Osmanlı İmparatorluğu’nda Aldığı Şekiller. I. Malikâne-Divanî Sistemi”, THİTM, C: II, 1939, ss. 

119-184; aynı yazar, “Türk İslam Toprak Hukuku Tatbikatının Osmanlı İmparatorluğu’nda Aldığı 
Şekiller. Şer'i Miras Hukuku ve Evlatlık Vakıflar”, İÜHFM, C: VII, 1940, ss. 1-26; aynı yazar, 
“Türk İslam Toprak Hukuku Tatbikatının Osmanlı İmparatorluğu’nda Aldığı Şekiller. Mülk 
Topraklar ve Sultanların Temlik Hakkı”, İÜHFM, C: VII, 1941, ss. 157-176; aynı yazar, “Türk 
İslam Toprak Hukuku Tatbikatının Osmanlı İmparatorluğu’nda Aldığı Şekiller. İmparatorluk 
Devrinde Toprak Mülk ve Vakıflarının Hususiyeti”, İÜHFM, C: VIII, 1942, ss. 906-942; aynı 
yazar, “XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu’nda Toprak İşçiliğinin Organizasyonu 
Şekilleri, Kulluklar ve Ortakçı Kullar: A) İstanbul Haslar Kazasındaki Ortakçı Kullar”, İÜİFM, I/1, 

(Birinciteşrin 1939), 29-74; aynı yazar, “XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu’nda Toprak 
İşçiliğinin Organizasyonu Şekilleri: B) Bursa ve Biga Civarındaki Kulluklar”, İÜİFM, C: I, No: 2, 

İkincikanun 1940, ss. 198-245; aynı yazar, “XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu’nda 
Toprak İşçiliğinin Organizasyonu Şekilleri: B) Rumelindeki Kulluklar ve Ortakçı Kullar”, İÜİFM, 

C: I, No: 4, Temmuz 1940, ss. 397-477. 



50 

 

artığına el koyması ve bu nedenle ticaretin gelişemediğini söylemek de mümkün 

değildir (İslamoğlu, 2010:27). “Asyatik sınıflı toplumlarda üretici güçler mutlak bir 

durağanlık içindedir” gibi bir varsayımın da 20. yüzyılın son çeyreğinde tarihçi, 

iktisatçı ve diğer sosyal bilimciler tarafından yapılan birçok araştırmanın gösterdiği 

gibi artık geçerliliği yoktur.37
  

Üretici güçlerin gelişmişlik seviyesi bakımından bir karşılaştırma yapılacak 

olursa ATÜT çerçevesinde ortaya çıktığı öne sürülen Bizans ve Ortaçağ İslâm 

imparatorlukları, 16. yüzyıldaki Çin ve Osmanlı imparatorlukları gibi “Doğu” devlet 

ve medeniyetlerinin, aynı dönemde köleci ve feodal üretim tarzı çerçevesinde 

oluşmuş Ortaçağ “Batı” devlet ve medeniyetlerinden daha ileri bir üretici güçler ve 

daha parlak bir teknolojik gelişme seviyesini yansıttıkları açıktır (Frank,2010:27-57; 

Goody,2008:21-53). Öte yandan, azgelişmişlik ve kalkınma gibi olgular sanayi 

devriminin iktisadî ve siyasî neticelerinin küresel bir hâl almasına ve belirleyici 

olmasına kadar insan toplumlarının tanımadığı durumlardır.38
 İktisat tarihçileri 

yaptıkları çalışmalarda ülkeler arasındaki gelişmişlik farkının sanayi devrimi ve 

modern ekonomik büyüme öncesinde küçük olduğunu veya hiç olmadığını ortaya 

koydular (Pamuk,2007:155). Nitekim Braudel “Osmanlı İmparatorluğu’nun açıkça 

gerilemeye 19. yüzyılın başlarında girmiş olduğunu” yazmaktadır (Braudel,III,1993: 

415).  

Osmanlı toplumsal düzeni ve bu düzenin evrimi, gerek ATÜT veya feodal 

üretim tarzı olduğunu iddia eden Marksist, gerekse Osmanlı Devleti’ni bir İslâm 

imparatorluğu sayan, Bizans’tan iktibas yapılmadığını, Osmanlı kanunlarında “şer’î 

maslahat değildir” denilerek İslâm hukuku ile ilgisi olmadığı açıkça belirtilmiş olan 

hususların bile İslâmi olduğunu “ispat etme” zorlamasına girişen İslâmcı ve 
                                                           
37

 Sencer Divitçioğlu konu hakkında kaleme aldığı son yazısı “Asya üretim Tarzı Merceğinden 
Osmanlı Üretim Tarzı”, Doğu Batı, C: 51/I, 2010, ss. 71-78’de Osmanlı Üretim tarzı ve ATÜT 
hakkındaki görüşlerini revize ederken, Çağlar Keyder ile birlikte kaleme aldığı “Osmanlı Tarihi 
Nasıl Yazılmalı? Bir Öneri”, Toplum ve Bilim, C: 1, 1977, 49-80’de Osmanlı toplumunu ATÜT 
üretim tarzı ile açıklayan Huricihan İslamoğlu da Osmanlı İmparatorluğu’nda Devlet ve Köylü,2 
İletişim Yayınları, İstanbul 2010 isimli çalışmasında bundan vazgeçmiştir. Ayrıca bkz. Suna Başak 
Avcılar, “Asya Tipi Üretim Tarzı’na Veda”, Bilig, C: 22, Yaz 2002, ss. 1-28; Rıdvan Turhan, 
Türkiye’de İktisat Tari i Çalışmalarının Gelişimi, Çizgi Yayınları, Konya 2013, ss. 135-156. 

38
 Bu konunun değerlendirilmesi için bkz. Andre Gunder Frank, ReOrient Global Economy in the 

Asian Age, University of California Press, Berkeley 1998, ss. 8-20. Türkçe Tercümesi: Yeniden 

Doğu Asya Çağında Küresel Ekonomi, (Çev. Kâmil Kurtul), İmge Yayınları, İstanbul 2010, ss. 
34-45.   



51 

 

Bizans’tan hiçbir iktibas yapılmadığı gibi İslâmiyet’ten yapılanın da önemsiz 

olduğunu “ispat etmek” için çeşitli yönlendirmeler yapan Milliyetçi dünya görüşü 

sahibi yazarlar tarafından açık seçik ve nesnel bir şekilde çözümlenememiş, her 

zaman bu görüşlere tam anlamıyla uymayan mülkiyet, tımar sisteminin kökenleri, 

sınıfsal yapıdaki belirsizlik, emek-üretim ilişkileri gibi pek çok veri ve durumla karşı 

karşıya kalınmıştır. 

Sonuç olarak; özellikle Marksist araştırmacıların Osmanlı ekonomik ve 

toplumsal düzeni ile tarımsal organizasyonunu açıklamak için yararlandığı ve uzun 

süre Osmanlı tarih yazımını meşgul eden Feodalite ve ATÜT günümüz Osmanlı tarih 

yazımında bazı izler bıraktıktan sonra tartışma ortamından çıkarken (Orbay,2010: 

26), Osmanlı toplumsal düzeni ve tarımsal organizasyonunu İslâmcı veya Milliyetçi 

dünya görüşüyle açıklama gayretleri de bilimsel olarak bir şey ifade etmemektedir.  

Üretim tarzı tartışmaları hakkında yapılan değerlendirmeye, Osmanlı 

Devleti’nin kendine özgü nitelikleri ve dinamikleri de eklenirse her toplumun ürettiği 

kendine özgü mekânın, -bu araştırmada köy, kır ve kırsallığın-, ekonomik, toplumsal 

ve kültürel düzeylerde birbirlerine eklemlenmiş belli ilişki ve yapıları barındırdığını 

söyleyebiliriz.39
 

Barkan, İnalcık, Berkes, Ülgener ve Genç gibi iktisatçı ve tarihçilerin 

Osmanlı toplumsal düzeni ve Osmanlı tarımsal organizasyonu konusunda herhangi 

bir ideoloji ve dünya görüşüne atıf yapmaksızın, esas olarak Osmanlı arşiv 

belgelerinden istifade etmek sureti ile yaptıkları araştırmalar, Osmanlı iktisadî dünya 

görüşü ile Osmanlı toplumsal düzeni ve tarımsal organizasyonu hakkında daha 

doyurucu ve ikna edici sonuçlar ortaya koymuştur.  

100 Soruda Türkiye İktisat Tarihi isimli kitabı ile Türkiye iktisat tarihine 

yönelik ilk kapsamlı çalışmayı yapan Berkes’in bir başka kitabında dediği gibi 

(1978:89);  

“Osmanlı rejiminin en önemli yanı, dinsellikten çok gelenekselliktir… Osmanlılarda bu, 

kanun-ı kadim dedikleri ve kimin koyduğunu asla göstermeye gerek duymadıkları bir ilkeyle 

temellendirilmiştir.”   

                                                           
39

 Konu hakkında bkz. Üretim Tarzlarının Eklemlenmesi Üzerine, (Der. H.Çağatay Keskinok-

Melih Ersoy), Birey ve Toplum Yayınları, Ankara 1984. 



52 

 

Mehmet Öz’ün ifadesi ile (2013:182);  

“Osmanlı sisteminde iki temel kavram çok merkezî bir yer tutar. Şeriat ve kanun. 

Burada söz konusu olan kanun hükümdarın yasama hakkının bir ürünüdür. Fakat bunun kökeni 

geleneğe dayanır. Bir başka deyişle öteden beri uygulanan kuralların kanunlaştırılmasıdır. 

Buna şartlara göre yeni bir şekil veriliyor ama bu temelde gelenekten ve örften gelir. Buna da 

kanun-ı kadîm denir ve Osmanlı literatüründe kadim oldur ki ne zaman başladığını kimse 

hatırlamaz diye açıklanır”  

Barkan, Berkes ve Türk iktisat tarihi çalışmaları içerisinde farklı bir geleneğin 

temsilcisi ve Türkiye’de zihniyet tarihi çalışmalarının öncüsü olan Ülgener, Osmanlı 

düzenini belirleyen temel unsurun Şeriat ile birlikte İslâmiyet öncesi gelenekler 

olduğunu belirtmektedirler. Bu durum Osmanlı kânunnâmelerinde kânun-ı kadîme 

atıf ve vurgu yapılmak sureti ile açıkça ifade edilmektedir (Barkan,1943).  

İslâm hukukunda özel mülkiyet bulunmasına rağmen bu hukuku kabul eden 

Osmanlılar özel mülkiyeti yalnızca şehir toprakları için kabul ettiler. Tarım 

arazilerinde özel mülkiyete izin vermediler. Osmanlıların kurulup geliştikleri ve 

yayıldıkları coğrafyada buldukları geleneksel düzen toprakta özel mülkiyete karşı 

iken İslâm hukuku toprakta özel mülkiyeti savunmaktaydı. Toprak veya arazi-i 

memleket devletin mülkü sayılır, köylünün mülkü sayılmazdı.  

15. yüzyılda defterdarlık makamına kadar yükselen bürokrat ve tarihçi Tursun 

Bey, Tarih-i Ebü’l-Feth isimli eserinde  

“Şeriat (siyâset-i İlâhî dirler) ayrı, devlet yasası (siyâset-i sultânî ve yasağ-ı pâdişâhî 

dirler ki örfümüzce ona örf dirler) ayrıdır, hangisi olsa (her kangısı olsa) uygulama için 

hükümdarın varlığı gereklidir (bir pâdişahun vücûdı hâcettür) ” (Tursun Bey,1977:12-13)  

diyerek, uygulamada dinî hukuk ile örfî hukukun farkını açıkça vurgulamaktaydı. 

Ancak 16. yüzyılda Şeyhülislâm Ebussuud Efendi, geleneksel toprak düzeninin 

temelini oluşturan örfî arazi hukuku uygulamalarını şerî hukukun kapsamına alacaktı 

(Aydın,2014:139).  

 Budin’in tahririni gerçekleştiren Ebussuud Efendi’nin bu sancakla ilgili 

kanunun girişine yazdığı giriş (mukaddime) ile Üsküp ve Selanik tahrir defterlerinin 

başına koyduğu kanunnâmede (Barkan,1943:299) yaptığı gibi Osmanlı toplumu ve 

Osmanlı hukukundaki her kavrama İslâmî bir kaynak aramak ve buna dayandırmak, 



53 

 

bugün bu kavramların halkın bir kısmı tarafından kutsal sayılmasına yol açmış bir 

durum ve yanlıştır. Ancak 16. yüzyılın devlet yöneticileri açısından haklı, mâzur, 

hatta gerekli görülebilecek ve anlaşılabilecek olan bu durum günümüzde 

araştırmacılar tarafından “bilimsel” olarak ortaya konulmaya çalışılırsa sadece 

eleştiri konusu olabilir.  

Osmanlı iktisat tarihçisi Mehmet Genç, Osmanlı Devleti’nin iktisadî hayatla 

ilgili kararlarında 1800’lü yıllara kadar etkili olmuş görünen Osmanlı iktisadî dünya 

görüşünün ilkelerini ortaya koydu.  

 “Osmanlı elitinin iktisadî hayata karşı tavrını yönlendiren zihni çerçevenin üç temel 

ilkesi iaşe (provizyonizm), gelenekçilik ve fiskalizm idi. Osmanlı iktisadî icraatı, bu üç ilkenin 

zamana, bölgelere ve sektörlere göre değişen dozlarda birleşmelerini temsil eden, matematik 

ifade ile bir nevi üçlü koordinat sistemi içinde vücut bulmuştur. Bu üçlü referans sisteminin 

istinat ettiği temel üretim faktörleri üzerindeki devlet kontrolüdür. Osmanlı Devleti, toprak, 

emek ve sermaye üzerinde açık ve net devlet kontrolünü elinde bulundurmaya büyük bir ısrarla 

bağlı kalmıştır… Bu faktör kontrolü ile mirî toprak rejimi daha anlamlı ve anlaşılabilir olarak 

idrak edilebilir” (Genç,2010:69).  

Ekonomik düzeni ve ekonomide ana ilkeleri, eski çağlardan beri Yakındoğu 

imparatorluklarında hâkim bulunan geleneksel bir devlet-toplum anlayışına dayanan 

Osmanlı Devleti’nde iktisadî faaliyetlerin başlıca hedefi devletin ve toplumun 

ihtiyaçlarını olabildiğince ucuz, kaliteli ve bolca karşılamaktı. Üretim ve dağıtım 

faaliyetini belirleyen o zamanki özel şartlar böyle bir rejimi ideal bir rejim olarak 

kabul ettirmiştir (Genç,2010:47,69; İnalcık,2009:256). Bu ilkeye provizyonizm yani 

iaşeci yaklaşım denebilir.  

Avrasya’nın diğer büyük kara imparatorlukları gibi yüzyıllar boyunca fetihler 

sonucu ortaya çıkan ve bir halklar, kültürler, dinler ve gelenekler yumağı olan 

Osmanlılar bunların hepsini tek bir hukuk altında toplamak yerine, toplumsal ve 

ekonomik alanda gelenekler ve tecrübelerle oluşan, denenmiş ve kanıtlanmış kadim 

kurumları ve ilişkileri koruyarak sürdürdüler. Kadim, Osmanlı Kanunnâmelerinde 

“Kadîm kırk elli yıla denmez; kadîm odur ki anın evvelini kimesne bilmeye” şeklinde 

tarif edilir ki bu tariften İslâm hukuku öncesi yasa, kural ve uygulamaların 

kastedildiği açıktır. Bir topluluk veya zümre “kadim” bir mükellefiyete ya da bir hak 

ve imtiyaza sahipse Osmanlı hukuku içinde bunlar genellikle kabul görürdü. Bu 



54 

 

noktada bir örnek olarak Osman Bey’e atfedilen pazar bacının “ezelden kalmış türe” 

olması nedeni ile kanunlaştırıldığı bilinmektedir (Âşıkpaşaoğlu,1947:98). Bu ilkeye 

tradisyonalizm yani gelenekçilik denilir.  

Dönemin diğer devletleri gibi Osmanlı Devleti de giderleri en aza indirirken 

hazineye girecek gelirleri en üst noktaya çıkarabileceği uygulamalar peşindeydi. 

Fiskalizm hazineye ait gelirleri mümkün olduğu kadar artırmak ve ulaştığı düzeyin 

altına inmesini engellemek olarak tanımlanabilir. 

Osmanlı tarihçisi Halil İnalcık, 1950’lerde bir kuşak önceki milliyetçi Türk 

tarihçilerin tümü ile dışladıkları Bizans etkisinin özellikle vergilendirme konusunda 

Osmanlı ile bağlantısını ortaya koydu.40
 Barkan’ın yayınladığı kânunnâmeleri ve 

diğer çalışmalarını dikkatle değerlendirerek, tarım ekonomisinin çift-hâne sistemi 

olarak adlandırdığı işletme birimlerine dayandığını, söz konusu sistemin kökünün 

Yakındoğu antik imparatorluklarına uzanan ve Bizans’tan Osmanlılara geçen 

tarımsal-malî bir sistem olduğunu, Osmanlı Devleti’nin tahrir uygulaması ve 

kânunnâmelerle söz konusu sistemi devamlı kontrol altında bulundurma çabası 

içinde olduğunu gösterdi (İnalcık,2006:33). 

Günümüzde Osmanlı toplumsal düzenini açık seçik, nesnel bir şekilde ve 

ideolojilere bağımlı olmadan ortaya koyan; Barkan’ın öncü çalışmalarından istifade 

ederek, sınırları Barkan tarafından çizilmiş bir alanı cesaretle işleyen ve Osmanlı 

arşivlerini vukufla kullanan anılan iki bilim adamımız İnalcık ve Genç’in geliştirdiği, 

onların takipçisi olan tarihçi ve iktisat tarihçilerinin de kabul ettiği teori, kavram ve 

düşüncelerdir. Çalışmada ele aldığımız konu hakkında yaptığımız araştırma da 

adıgeçen bilim adamlarını doğrular niteliktedir.  

 

 

 

 

                                                           
40

 Halil İnalcık, “The Problem of the Relationship between Byzantine and Ottoman Taxation”, Akten 

XI. Internationalen Byzantinisten-Kongresses, Münih, 1958, ss.237-242. 



55 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

OSMANLI TOPLUMUNUN SINIF YAPISI VE OSMANLI 

TOPRAK DÜZENİ 

Osmanlı İmparatorluğu’nda çağdaşı Avrupa’nın tersine, toprakta özel 

mülkiyet - kuruluş döneminde bazı önemli kişilere verilen kısıtlı mülkiyet dışında - 

olmadığından, bütün Yakındoğu antik imparatorluklarında olduğu gibi toprak önce 

Allah’ın sonra hükümdarın olduğundan, toplumsal tabakalaşma yöneten-yönetilen 

olarak ortaya çıkar. Osmanlı aydınları toplumu; ümerâ (askerler, idareciler), ulemâ 

(ilmiye sınıfı mensupları), tüccar-esnaf ve köylü olmak üzere dört sınıfa (erkân-ı 

erbaa) ayırırlar. Öte yandan, Osmanlı toplumu, hakları ve yükümlülükleri (malî 

olanlar dâhil) birbirinden farklı olan Müslüman ve Gayrimüslim olmak üzere de ikiye 

ayrılır. Ancak toplumda genel olarak devletin belirlediği kurallar çerçevesinde 

yöneten (askerî) ve yönetilenler (reâya) olarak iki farklı sınıf vardı. İkinci bölümde 

Osmanlı toplumunun sınıf yapısı ve söz konusu yapıyla ilişkili olan Osmanlı toprak 

düzeni ile bu düzenin ve tarımsal vergilemenin temelini oluşturan mirî arazi, tımar 

ve çift-hane sistemleri incelenecektir.  

2.1. OSMANLI TOPLUMUNUN SINIF YAPISI  

Hz. Muhammed ve ilk dört halife, imam veya emir-ül müminin denilen hem 

devlet başkanı hem de Müslümanların (ümmet) liderleri idiler. Sınırları birkaç on 

yılda bütün Yakındoğu’ya yayılan, sadece yerel devletlerin değil yerel kültürlerin de 

varisi olan İslâm devleti, Emevîlerle birlikte Bizans ve Sasani imparatorluklarından 

da etkilenerek hızlı bir şekilde antik imparatorluğa evrildi. Emevîler’den Osmanlılara 

kadar İslâm devletleri, vergi veren köylüleri artık halife veya sultan, kayser, şah ve 

padişah gibi Bizans ve Sasani imparatorlarının da kullandıkları ünvânları taşıyan 

hükümdarlar tarafından güdülen/yönetilen bir “sürü” (râiyyet, reâya) olarak gördüler.  

“Kadim bir Mezopotamya geleneği olan ‘çoban/sürü’ yaklaşımı, bu yaklaşımı “sürü 

hükümdara sadakat ve vergi borçludur, hükümdar da sürüsüne adalet, vergi devletin desteğidir 

onu hiçbir şey adalet kadar artırmaz ve hiçbir şey zulüm kadar azaltmaz” diye formüle eden 

Sasaniler aracılığıyla İslâm’a geçmişti” (Ünlü,2011:147).  



56 

 

Osmanlı toplumu diğer bütün toplumlar gibi bireyler ve gruplar arasındaki 

karmaşık ilişki biçimlerinden oluşmuştu. Kişiler birbirlerinden farklı gruplar hâlinde 

toplanırlar ya da bir araya getirilirler (Quataert,2002:211).  

Osmanlı Devleti’nde aslî üretim aracı olan toprağın mülkiyeti diğer antik 

imparatorluklarda olduğu gibi devlete aitti. Osmanlı toplumu çok genel olarak, 

devleti temsil eden hâkim bir sınıf olan ve diğer antik imparatorluklarda olduğu gibi 

siyasî erki elinde bulunduran veya hükümdar berâtı ile kendilerine idarî ve dinî 

yetkiler verilmiş olan kimselerden oluşan yönetenler (askerî) ile doğrudan üretici ve 

temel vergi kaynağı olmasına rağmen yönetime hiçbir şekilde katılmayan ve toprağın 

mülkiyetinden yoksun olan çeşitli ırklara, dinlere ve mezheplere mensup topluluk- 

lardan oluşan yönetilenler (reâyâ) olmak üzere iki sosyal sınıfa ayrılmıştı (Bilge, 

2013:834).  

Osmanlı toprak düzeni ve kırsal ekonomisinin işleyişini anlamak için 

toplumsal alanlarda düzenlilik ve sürekliliğin nasıl kurulduğu ve kurumsallaştığının 

iyi bilinmesi gerekir. Bu nedenle ekonomik olmayan kurumlara bakmak önemlidir. 

Çünkü “ekonomi, iktisadî ve iktisadî olmayan kurumlarda gömülüdür”. Söz konusu 

kurumsallaşmışlık içinde iktisadî faaliyetlere ilişkin düzenlemeler, yasalar, sosyal zor 

veya siyasî roller de vardır (Orbay,2011:19). Köylü toplumlarının sosyal yapısı, 

toplumsal sistemin bir yarısını teşkil eden köylülerle (reâya), diğer yarısını teşkil 

eden elitler (askerî) arasındaki toplumsal ve kültürel etkiler ve ilişkileri de içerir 

(Redfield,1956:64). 

2.1.1. Askerî Sınıf  

13. yüzyılın sonlarında Anadolu Selçuklu Devleti ile Bizans İmparatorluğu 

arasında, Batı Anadolu’daki sınır boyunda bir uç beyliği olarak ortaya çıkan Osmanlı 

Devleti, devlete ismini veren kurucusu Osman Bey’den itibaren gazâ1
 ilkesi üzerine 

oturtulmuştu (İnalcık,2004:47). Devletin kuruluş döneminde bu ilkenin ve askerî 

görevlerin ağır basmasının sonucu olarak yönetici sınıf askerî olarak adlandırılmıştı.  

                                                           
1
 Gazâ: Osmanlı fetih ideolojisi hâline gelmiş olan İslâm’ı yaymak için Müslüman olmayanlarla 
yapılan kutsal savaş. 



57 

 

Askerî sınıf, saray halkı, seyfiye/ehl-i seyf/ehl-i örf (fiilen askerlik hizmetinde 

bulunup, ulûfe2
 ve tımar alan bütün hizmet sahipleri ile geri ve yardımcı hizmetleri 

yerine getiren zümreler), kalemiye/ehl-i kalem (memur, kâtip, mültezim, emin, 

muhassıl gibi kimseler, bürokrasi) ve ilmiye/ehl-i şer (kadı ve müderrisler, medrese 

talebeleri ve mezunları, imam, hatib, müezzin ve cami hizmetlileri gibi yargı, ilim ve 

din görevlileri, peygamber soyundan gelen seyyid ve şerifler, şeyhler ve hürmete 

değer kimseler) olmak üzere dört gruba ayrılmıştı. Bu gruplara mensup kimselerin 

eşleri, çocukları, köle ve cariyeleri ile emekli olanları da askerî statüsünü haizdiler 

(İnalcık,1990b:31; İnalcık,2004:16, Sahillioğlu,1991b:488-489).  

Osmanlı kânunnâmeleri askerî sınıfa mensup kişileri açıkça tanımlamıştır. 
    “Berât-ı hümâyun ile imâmet, hitâbet, müezzin, kayyum, kitâbet, tevliyet, meşîhat, 

cibâyet, nezâret, cüzzihan, tesbihân, vakıf, mezrâ, tekye ve sâir bunların emsâli ciheti tasarruf 

idenlerin vazifeleri bir akça3
 veya nim akçadır, küllisi askerîdir. Rumili yürüğü askerîdir, 

Anadolu yürüğü değildir. Tatar, canbaz ve voynuk askerîdir. Evlâd-ı askerî ve sâdat bil-külliye 

askerîdir, mu’tik ve mu’takâ müdebbir ve müdebbire ve mekâtib ve mekâtibeleri ve bunların 

evlâdı dahî cümle askerîdir ve askerînin zevcâtı dâhi askerîdir. Zevci fevt olduktan sonra 

mademki zevceleri reâyâ tâifesine nikâhlamış olmaya askerîdir ve berât-ı hümâyun ile toğancı, 

yuvacı, derbendci, davarcı, silahcı, yağcı, bakırcı, köprücü, küreci, ortakçı, çeltükçi, tuzcu, 

celeb, mirî kısrak güdenler, madenci, ulakcı, korucu, bağcı, kadı nâibleri, şehir kethüdâları ve 

tekâlif-i örfiyyeden muaf olanlar cümle askerîdir ve mansıb tasarruf itmeyen mülâzım dahî 

külliyen askerîdir” (Barkan,1966:5; Akgündüz,1990:60-61; Akgündüz,1991a:144- 

145; Akgündüz,1991b:385-386; Yücel ve Pulaha,1995:74-75). 

2.1.2. Reâya 

Reâya sınıfı, Osmanlı düzeninde “reâya ata binüb kılıç kuşanmak yoktur” 

(Barkan,1980:773,783) diye ifade edilen özel bir statüsü olan, köylüler, göçebeler, 

tüccar, esnaf ve zanaatkârlarla, işçiler gibi üretici olan “yönetilen” insanlardan 

meydana gelir. “Güdülen, sürü” anlamına gelen reâya kelimesi kırsal nüfusu yeni 

fethedilen ve elverişli arazilere sürmeye ve artık ürüne el koyma çalışan bir merkezî 

idare için bu çok uygun bir isimlendirmeydi (White,2013:71).  

                                                           
2
 Ulûfe: Genellikle askerlere nakit ödenen maaş. 

3
 Akça: Gümüş Osmanlı parası. 



58 

 

Osmanlı tebaası, vergi mükellefiyetlerine göre her biri farklı statüde olmak 

üzere müslim, gayrimüslim, şehirli, köylü, yerleşik, göçebe şeklinde sınıflandırılmıştı 

(Aköz,2014:24).  

Reâya, askerî sınıf dışında kalanlar için hiçbir etnik ve dinî ayrım olmaksızın 

kullanılan ve devlet nazarında daima korunması ve gözetilmesi gereken ana tabanı, 

Allah’ın emaneti olan topluluğu ifade eden genel bir terim olmakla birlikte (Emecen, 

2011:273), Osmanlı literatüründe 16. yüzyılda genellikle hem Müslüman hem de 

Hıristiyan köylüler için kullanıldı (Faroqhi,2006:121). Kanunnâmelerde râiyyet oğlu 

râiyyettir diye belirtilen (Barkan,1943:296), ırsî olarak toprağa bağlı olan köylüler, 

Osmanlı düzeninde üretim yapan ve vergi ödeyen yönetilenlerdi.  

2.1.3. Yöneten (Askerî) ve Yönetilen (Reâya) Sınıf Arasındaki 

Hukukî ve Malî Farklılıklar  

Osmanlı Devleti’nde yöneten (askerî) ve yönetilen (reâya) sınıf arasındaki en 

önemli hukukî ve malî fark, askerî sınıfı teşkil edenlerin bir takım görevleri yerine 

getirmeleri karşılığında reâyanın devlete ödemekle mükellef oldukları vergilerden 

muaf olmaları idi. Osmanlı Devleti’nin yalnız tarım yapılan tarla arazilerini değil 

emeği de denetim altına alan devletçi-patrimonial yapısı (İnalcık,1993a:12) nedeni 

ile reâya olmakla birlikte ekip-biçmek dışında çeşitli hizmetleri yapmakla yükümlü 

kılınan ve özel bir statü kazanan köylerin halkı da bu hizmetlere karşılık tüm veya bir 

kısım vergilerden muaf tutulmuşlardı (İnalcık,1993a:12; Kazıcı,2005:232).  

İnceleme konumuz olan tarım kesiminden alınan vergilerden de muaf olan bu 

kişi ve zümreler hakkında aşağıda kısaca bilgi vermek vergi sisteminin nasıl 

işlediğini de anlamak bakımından yararlı olacaktır.4   

Osmanlı Devleti, idarî ve hukukî kurumları ile teşkilâtını, Yakındoğu ve 

Akdeniz bölgesindeki antik imparatorlukların varisi bulunan kendinden önceki Türk-

İslâm devletlerinden almıştı. Vergi düzeni de bunlar arasındadır (Köprülü,1931:165-

                                                           
4
 Osmanlı Devleti’nde vergi muafiyetine ilişkin bir kitap (Kazıcı,2005:223-236) ve bir makalenin 

(İnalcık,1958:594-600) birer bölümü dışında tek çalışma tarafımdan yapılmıştır (Bilge,2013:833-

846). Nejat Göyünç’ün XVI. Yüzyılda Mardin Sancağı, İstanbul, İÜEF Yayınları, İstanbul, 1969 
isimli öncü eserinin yayınlanmasından itibaren yapılan sancak çalışmalarının birçoğunda incelenen 
sancaktaki vergi muafiyeti hakkında bilgi vardır. 



59 

 

313; İnalcık,1959:29-46; Kazıcı,2005:223; Uzunçarşılı,1970;Tuğ,1984). Bizans vergi 

kanunları da Osmanlı vergi düzenini etkilemiştir (İnalcık,1958:237-242).  

Osmanlı kanûnnâmeleri incelenince Osmanlı Devleti’ndeki vergilerin tekâlif-i 

şer’iye, tekâlif-i örfiyye ve tekâlif-i dîvâniyye denilen üç grupta toplandığı görülür. 

Askerî sınıf mensupları bu vergilerin mükellefi değildiler. Vergileri düzenleyen 

kanunnâmelerde askerî ve reâyâ ayrımı itina ile belirtilerek, askerî sınıfı teşkil 

edenler tek tek sayılmıştır. Osmanlı Devleti’nde uygulanan vergi muafiyeti, askerîyi 

reâyadan, yani yönetenleri yönetilenlerden ayıran en önemli özellikti.  

Vergi düzeni içerisinde önemli bir yer tutan vergiden muaf olma uygulaması, 

Osmanlı Devleti’ne daha önceki Yakındoğu, Akdeniz, Türk ve İslâm devletlerinden 

geçmişti. Eski Mezopotamya uygarlıklarından itibaren kuru tarım yöntemi ile tahıl 

ekimi yapılan, ekonomik yapıları kökü İran ve Roma İmparatorluğu dönemine kadar 

giden çift-hâne sistemine dayanan, Yakındoğu ve Akdeniz’deki devletlerin, bir takım 

görevleri yerine getirilmeleri karşılığında, kimi kişi ve zümreleri bazı vergilerden ve 

hizmetlerden muaf tutması daima görülen bir durumdu. Toprak üzerinden alınacak 

vergilerin, hükümdar tarafından beratla5
 vergi mükellefine bağışlanması hâlinde 

toprak üzerinde tasarruf eden kimseye yöneticilik verilmekte veya anılan kimse 

hükümdar adına askerî, idarî, malî, adlî bir görev ifa etmekteydi. Dinî ve dünyevî 

kişilere verilen vergi muafiyeti Roma’da ve Batı Avrupa feodalitesinde immunitas, 

Bizans’ta ekskusseia adıyla mevcut olup, hükümdar tarafından bir belge ile verilirdi 

(Ostrogorsky,1981:305; Kılıçbay,1985:176vd.). İslâm devletlerinde de vergi 

muafiyeti vardı. Hz. Muhammed, temlik sûreti ile verilen iktâların sahiplerine 

zekâttan başka vergi yüklememişti (İnalcık,1959:29). İslâm hukukuna göre cizye 

silah taşıyabilen kimselere yükletilir, kadınlar, çocuklar, körler, sakatlar, yaşlılar, 

münzeviler, köle ve cariyeler bu vergiden muaf tutulurdu. Cizye, gayrimüslimlerin 

düşmanlarına karşı himâye edilmeleri karşılığı alınmakta olup, bu kişiler (zimmî) 

askerlik hizmetinden sorumlu değildiler. Askerlik yapmaları hâlinde cizyeden 

vazgeçilir, kendilerine yaptıkları hizmetin bedeli ödenirdi (Ebû Yusuf,1973:204-206; 

Sıddıkî,1972:113).  
                                                           
5
 Berat: Üzerinde padişah tuğrası bulunan tevcih fermanı. 
 “Kendilerine Kitap verildiği halde Allah’a ve hesap gününe inanmayanlar üzerine savaş açın. Tâ ki 

elleriyle cizyeyi teslimiyetle ödesinler.” Kur’an-ı Kerîm, IX. 29. 



60 

 

Vergiden muaf olma kurumu, Osmanlı öncesi Türk ve Moğol devletlerinde 

de tarhanlık ve soyurgal adıyla bulunmaktaydı. Tarhanlık, her hangi bir nedenle 

kendisine vergi konulmayan arazilerin muafiyeti, haraca tâbi oldukları halde bir 

fermânla haraçları kaldırılan arazilerin muafiyeti, dirlik ve arpalık olarak verilen 

arazilerin muafiyeti olmak üzere üç çeşit olup tüm bu muafiyetler irsîydi (Togan, 

1946:283-286; Erzi,1950:85-105; Ortaylı,1977:72-77).Osmanlı Devleti’nde muafiyet 

ve müsellemiyet denilen vergiden muaf olma kurumu tarhanlıkla aynıydı. Osmanlı 

Devleti’nde vergilerden muafiyette üç aşama vardı. Devlet önce avârızdan, sonra 

râiyyet rüsûmundan ve son olarak şer’î vergilerden muafiyet bağışlardı. Şer’î 

vergilerden muafiyet olağanüstü hâllerde yapılır, bu vergilerden muaf tutulanlar, 

diğerlerinden de muaf olurdu (İnalcık,1958:598).  

Reâyaya özgü ve onların ödediği, sipahi hakkı sayılan ve hemen daima tımara 

tahsis edilen râiyyet rüsûmundan muafiyet sınırlı durumlarda uygulanırdı. Bu 

vergilerden muafiyet eşküncü6
 yazılan yani fiîlen askerî hizmet yüklenen reâyaya 

verilirdi. En çok verilen vergi muafiyeti avârız-ı dîvâniyyeden muafiyetti. 

Osmanlı Devleti’nin yalnız tarım yapılan tarla arazilerini değil emeği de 

denetim altına alan devletçi-patrimonial yapısı (İnalcık,1993a:12), imparatorluk 

içinde insan ve malların taşınmasında güvenliği sağlamaya, ulaşımı kolaylaştırmaya, 

köprülerin koruma ve tamir hizmetlerini yapmaya, tuzla ve maden ocaklarında veya 

çeltik tarlalarında çalışmaya mecbur edilen, derbentçi, köprücü, küreci, madenci, 

çeltikçi, tuzcu vs. tayin edilen köylerin halkının özel bir statü kazanmasına yol açmış 

ve bu köylüler, tüm veya bir kısım vergilerden muaf tutulmuşlardı (İnalcık,1993a: 

12; Kazıcı, 2005:232).  

Köylerin fakirliği, celâlî ve eşkıya istilası, salgın hastalık, aşırı yağış gibi 

hâllerde avârız vergileri bir süre alınmazdı. Ayrıca bazı şehir ve kasabaların halkı 

çeşitli nedenlerle vergiden muaf tutulabilirdi. Toplu muafiyete katabileceğimiz bir 

diğer grup, göçmenler ve devlet tarafından bir yere iskân edilen halktı. Devlet, iskân 

ve şenlendirilmesini istediği yerlere gönderdiği kimseleri 2 yıldan 5 yıla kadar 

değişen sürelerle her türlü vergiden muaf tutardı.  

                                                           
6
 Eşküncü: Askerî seferlere yani eşküne katılmakla görevlendirilen kimseler.  



61 

 

Osmanlı yol ve altyapı sistemi ilgili derbendçilik, köprücülük, gemicilik, 

kaldırımcılık ve suyolculuk hizmetlerini yapanlar, madenler ve tuzlalarda çalışanlar 

ve oraları koruyanlar, çeltikçiler ve bazı yerlerde söz konusu hizmetleri toplu olarak 

üstlenen köylerin halkı bu görevleri yerine getirmek karşılığında avârız-ı dîvâniyye 

ve tekâlif-i örfiyye vergilerinden muaftılar. Ayrıca, Macaristan ve Gürcistan gibi 

sınır bölgelerde yaşayan köylülere de sosyo-ekonomik sebeplerle bazı muafiyetler 

verilmişti. Toprakları taşlık ve tarıma elverişsiz olan Gürcistan’da köylüler arazi 

vergilerinden muaftılar (Bilge,2013:840-842).  

2.2. OSMANLI TOPRAK DÜZENİ 

2.2.1. Osmanlı Toprakları   
XIV. Yüzyılın başlarında Batı Anadolu’da bir uç beyliği olarak ortaya çıkan, 

Rumeli’ye geçişi (1353) izleyen 30 yılda bir Balkan devleti hâline gelen, 16. yüzyılın 

başında Tuna ve Fırat nehirleri arasında güçlü bir imparatorluğa, I. Selim (1512–

1520) ve I. Süleyman (1520–1566) döneminde bir cihan devletine dönüşen Osmanlı 

Devleti, II. Selim (1566–1574) ve III. Murad (1574–1595) çağında yapılan askerî 

faaliyetler neticesinde 16. yüzyılın sonunda dünyanın en önemli siyasî ve askerî 

güçlerinden biri oldu. 16. yüzyılda Portekizliler Hind Okyanusu’nda Osmanlı 

yayılmasının önünü keserken, doğuda Safevîler, kuzeyde Rusya, batıda ise Habsburg 

İmparatorluğu, Osmanlıları durdurmayı başardılar. Afrika’daki çöller, dağlar ve 

iklim şartları da aşılmasına gerek olmayan engeller teşkil ettiler.  

Osmanlı toprakları üç kıta üzerinde 10-50
o 

kuzey enlemleri ve 10-60
o doğu 

boylamları arasında Orta Avrupa ve Karadeniz’in kuzeyindeki steplerle, 

Kafkaslardan Hind Okyanusu’na, Mısır’dan Kuzey Afrika kıyısı boyunca Fas 

sınırına, daha güneyde Büyük Sahra’ya kadar uzanıyordu. Osmanlı ülkesi tropik 

iklim kuşağından başlıyor geniş çölleri de içine alarak subtropik (sıcak iklim) 

bölgelerini aşıyor ve orta iklim kuşağının ortalarına ulaşıyordu (Altundağ,1947:187). 

16. yüzyılın sonunda gelir ve düzen bakımından birbirlerinden farklı 

özelliklere sahip 32 eyaletten meydana gelen ve bugünkü kırka yakın ülkeyi yönetimi 

ve denetimi altında tutan Osmanlı Devleti (Bkz. Harita 2. 1.), genişliği ve nehirlerin 

suladığı bereketli ovalar ve vadilerden, çöllere ve sarp dağlara kadar uzanan coğrafî 

çeşitliliği sayesinde değişik arazi yapılarına sahipti.  



62 

 

Harita 2. 1. 16. Yüzyılın Sonlarında Osmanlı Eyaletleri 

 

 

Çoğu tarihçi ve akademisyen her imparatorluğun merkez ve çevre olmak 

üzere iki farklı yapıdan oluştuğu ve hem merkezin hem de çevrenin toplumsal ve 

kültürel bakımdan birbirlerinden farklı elitler ve halkların yaşadığı coğrafî olarak 

sınırlanmış mekânlar oldukları konusunda hemfikirdir (Motyl,2012:36).  

Osmanlı İmparatorluğu’nun da idarî ve coğrafî olarak bir merkez bölge ile iki 

çeperden oluştuğu söylenebilir (White,2013:55). Başkentten daha kolay ulaşılan ve 

daha doğrudan Osmanlı yönetimine bağlı Merkez Bölge; Karadeniz ile Akdeniz 

arasında Tuna nehri, Doğu Anadolu Dağları ve Suriye çölü ile sınırlanan, orta iklim 

kuşağındaki, Akdeniz ikliminin etkili olduğu, akarsu kıyılarında ve alüvyonlu 

vadilerde yeralan verimli toprakları kaplayan, I. Selim ve I. Süleyman’ın 

fetihlerinden sonra “ana eyâletler” hâline gelen Balkanlar, Batı ve Orta Anadolu, 

Suriye ve Filistin’di.  

Çeper bölgelerin birincisi; Tuna ötesinde Kuzey Balkanlar ve Osmanlı 

Macaristanı idi. Merkez bölge ile Macaristan’ın büyük bölümü, toprakları zeâmet ve 

tımar birimlerine ayrılmış olan ve doğrudan yönetilen sancak sisteminden meydana 

geliyordu. Arazi, uzaklık, direnç, maliyet gibi çeşitli farklı nedenlerden dolayı, 

doğrudan Osmanlı idaresi tesis edilmeyen, ancak kısa veya uzun bir dönem için 



63 

 

bazen yüzyıllar boyunca Osmanlı Devleti’ne tâbî devletler olan Eflak, Boğdan, 

Erdel, Gürcistan ve Kafkasya toprakları ile Karadeniz’in kuzeyinde verimli 

topraklara sahip Kırım Hanlığı birinci çeper bölgeye dâhildiler.  

Hem adıgeçen vassal devletler hem de ikinci çeper bölgeyi teşkil eden tropik 

ve subtropik bölgelerde yer alan, Mısır’ın verimli toprakları dışında kurak ve düşük 

verimli topraklarla, çölleri kaplayan, yöneticileri padişah tarafından atanan, ancak iç 

işleyişleri farklı ve merkezden daha bağımsız görünen, Bağdat’ın bazı sancakları 

dışında tımar sistemi uygulanmayan, yönetici, görevli ve askerleri maaşlı ve ücretli 

olduğundan salyâneli (salyâne = yıllık) denilen Cezayir, Tunus, Trablusgarp, Mısır, 

Yemen, Habeş, Basra, Lahsâ ve Bağdad eyâletleri çalışmamızda ele alınmamıştır. 

2.2.2. Osmanlı Toprak Düzeni 

Barkan, İnalcık ve diğer Osmanlı tarihçilerinin yaptıkları tespitler ve 

yayınladıkları çalışmalar neticesinde Osmanlı toprak düzeni hakkında önemli 

bilgilere sahibiz (Ergenç,2013:217). Osmanlı toprak düzeni Balkanlar ve Anadolu’da 

devletin askerî ve malî ihtiyaçlarının bir gereği olarak şekillenmekle birlikte (İnalcık, 

1955:221), üç kıtada çok geniş toprakları kaplayan Osmanlı Devleti’nde farklı toprak 

mülkiyeti biçimleri ve buna bağlı olarak farklı üretim ilişkileri mevcuttu (Pamuk, 

2005:49-50). 15. ve 16. yüzyıllara ait tahrir defterlerinde köylünün iktâ reâyası, vakıf 

reâyası ve mülk reâyası olarak tasarruf ettiği toprağın durumuna göre çeşitli isimler 

taşıması toprak üzerinde farklı üretim ilişkilerinin yürürlükte olduğunu göstermek- 

tedir (Barkan,1974:292-293).  

Osmanlı toprak düzeninin hem mülkiyet ilişkileri ve arazinin hukukî statüsü 

hem de arazinin kullanım biçimi ve devlet-reâya ilişkileri açısından incelenmesi 

konumuz açısından önem taşır. Toprağın hukukî statüsü ve tasarruf şekli bakımından 

ülkenin her tarafında tek bir sistem uygulanmıyordu (Ünal,2012:91). Bu durum, 

Osmanlıların farklı yerlerde, farklı tarihî şartlar altında fethettiği topraklarda örfî 

hukuka dayanarak hâkimiyetini kurmak isteyen merkezî devletle var olan yapıları 

korumak isteyen yerel güçler arasındaki mücadeleler ve dengeler neticesinde ortaya 

çıkmıştı (Pamuk,2005:50).  



64 

 

Osmanlı Devleti’nin dayandığı İslâm hukukuna göre, Kur’ân-ı Kerim’in 

çeşitli ayetlerinde Göklerin ve yerin mülkü Allah’ındır. Dönüş Allah’adır (Bakara 

suresi 107, Âl-i İmran suresi 26, 109, 129, 189, Nûr suresi 42) diye ifade edildiği 

üzere mülk (mülkiyet) temelde Allah’a aittir. İnsanların malları üzerindeki egemen-

liği O’nun rızasıyla mümkün olur. Bunun dışında Kur’ân-ı Kerim’de doğrudan 

toprak hukukunu düzenleyen hükümler yer almamaktadır (Şafak,1977:45). 

İslâm toprak hukuku, Hz. Muhammed’in hadislerine ve ilk dört halifenin 

uygulamalarına göre zamanla oluşmuş, İslâm hukukçuları tarihin farklı dönemlerinde 

farklı yer ve dönemin gerektirdiği şartlara ve ihtiyaçlara göre öşrî (Müslümanların 

işledikleri ve tüm ürünlerinden âşar vergisi ödedikleri topraklar) ve haracî (ehl-i 

kitap -Hıristiyan, Musevi- halkın işledikleri ve toprak kirası olarak haraç ödedikleri 

topraklar) olmak üzere değişik şekiller alan, hem mülkiyet hem de toprak hukuku ve 

toprakların statüsünü yukarıda söz ettiğimiz temel ilkeye dayanarak açıklamaya 

çalışmışlardır.7  

İslâm hukuku, idarî konularda, tayinlerde, vergilerin toplanması ve tahsisinde 

olduğu gibi toprak meselesinde de devlet başkanına (ulu’l-emr) şer’î kurallar 

içerisinde geniş hak ve yetkiler tanımıştı. Bunlar gibi toprak hukuku da İslâm’ın ilk 

döneminden itibaren şer’î hukuk, sultanların emirnameleri ve her eyaletin kendine 

özgü örf ve adetleri birleştirilerek geliştirilmiş ve uygulanmıştı (Demirci,2003:15).  

İslâm hukukunda yer alan ve mülkiyet hakları bakımından mülk ve mülk 

olmayan topraklar şeklinde ikiye ayrılan araziler, Osmanlı Devleti’nde de vardı. 

Ancak başlangıçtan itibaren toprak düzeni, toprakların yeniden sınıflandırılmasına 

imkân veren değişiklik ve düzenlemelere uğradı. Fethedilen topraklardan rakabesi 

(çıplak mülkiyeti) devlete, toprağı kullanma hakkı da köylüye ait olan topraklar mirî 

arazi adını aldı. Söz konusu arazilerin bir bölümü padişahlar tarafından özel mülk 

                                                           
7
 Bu konuda bkz. Kasım b. Sellâm Ebû Ubeyd, Kitâb-ül Emvâl, (Çev. Cemalettin Soyluk), Düşünce 
Yayınları, İstanbul 1981, ss. 45-366; Yakub b. İbrahim Ebû Yusuf. Kitâb’ul-Harâc, (Çev. Ali 
Özek); İÜİF Yayınları, İstanbul 1973, ss. 56-122; Ali Şafak, İslâm Arazi Hukuku ve Tatbikatı 
(İlk Devirler), TÜRDAV Yayınları, İstanbul 1977; Mustafa Demirci, İslâm’ın İlk Üç Asrında 
Toprak Sistemi, Kitabevi Yayınları, İstanbul 2003; Halil İnalcık, “İslam Arazi ve Vergi Sisteminin 
Teşekkülü ve Osmanlı Devrindeki Şekillerle Mukayesesi”, AÜİF İİD, C:I, No:1, 1950, ss. 29-46.  



65 

 

olarak temlik
8
 edilirken veya bedeli karşılığında satılırken, dirlik (tımar) adı verilen 

bölümü de hizmetleri veya üstlendikleri görevler karşılığında askerlere ve memurlara 

tevcih edildi. Kendilerine tımar verilen kimseler, arazinin rakabesine veya tasarruf 

hakkına değil, sadece gelirlerine (vergilerine) sahiptiler. Fethedilen toprakların bir 

bölümü de Hicaz, Basra gibi bazı eyaletlerde Müslüman halkın, Sakız, Midilli, Kıbrıs 

gibi yerlerde de gayrimüslim halkın özel mülkü olarak muhafaza edilirken, bazı 

eyaletlerde askerler arasında özel mülk olarak paylaştırıldı.  

Bizans tarımında toprağın hukukî mülkiyeti bazı tarihçilere göre devlete ait 

olmakla birlikte, henüz tam açığa kavuşmamış tartışmalı bir konudur (Şahinöz,2011: 

181). Bizans toprak düzeninde hükümdar arazisi (kouratoreiai veya episkepsis), mirî 

arazi (demosiake), kilise ve özel mülkiyete ait arazi olmak üzere üç tür arazi vardı. 

Toprak soyluları kiliseye ait arazilerin (charistike) bir bölümünü kendilerine ırsen 

bağlı arazi hâline getirirlerken, üçüncü tür topraklar Bizans tarihi boyunca ikincinin 

aleyhine artmış ve özgür köylüler, giderek bağımlı hâle getirilerek Batı Avrupa’daki 

serfleri andıran paroikoi statüsüne indirilmişti (Anderson,1974:281; Ortaylı,2007: 

41). Osmanlı toprak düzeni kaynağını İslâm hukukundan almakla birlikte Bizans 

toprak düzeni de Osmanlı toprak düzenini etkilemiştir.  

Tarım toprağa bağlı bir üretim faaliyetidir. Topraktaki mülkiyet biçimi, tarım 

toplumlarında üretim ile birlikte toplumsal ilişkilerin de temel belirleyicisidir. 

Osmanlı Devleti’nde topraklar hukukî statüsüne göre; mülk arazi, mirî arazi, vakıf 

arazi, metrûk arazi ve mevât arazi olmak üzere beşe ayrılıyordu. Toprakların hukukî 

statüsü ve toprak tasarrufunun niteliği gündeme mülkiyet tartışmalarını getirir. İslâm 

hukukunda toprak mülkiyetinin birbirinden bağımsız ve her biri ayrı bir düzenleme- 

nin konusu olan rakabe (çıplak mülkiyet) tasarruf  (kullanım hakkı) ve intifa 

(yararlanma hakkı) olmak üzere üç unsuru vardır. Osmanlı Devleti rakabeyi 

alıkoymakta, tasarruf ve intifa haklarını ise ayrı ayrı çiftçiye devretmekteydi (İnalcık, 

2004:148). Mülkiyet ve tasarruf hakkına konu topraklar mirî arazi, mülk arazi ve 

vakıf arazi idi. Metrûk ve mevat araziler üzerinde mülkiyet veya tasarruf hakkı söz 

konusu değildi.  

                                                           
8
 Temlik: Padişahın devlet mülkiyetindeki bir toprağı bir seçkine tam vergi muafiyeti ve özerklik 
şartlarında mülk olarak vermesi. 



66 

 

 Tarım kesiminin vergilendirmesi bakımından çok önemli yeri olan mirî, mülk 
ve vakıf toprakların hukukî statüsünün açıklanması yararlı olacaktır.    

1- Mülk arazi: Rakabesi ve tasarruf hakkı kayıtsız şartsız gerçek şahıslara 

(mâlik) ait arazilerdir (Barkan,1941:156-176; Cin,1987:20; Cin ve Akgündüz,2011: 

687-688). İslâm-Osmanlı hukukunda mülkiyet, hukukî bir engel bulunmadıkça kişiye 

bir “şey” üzerinde tasarruf yetkisi veren ve başkalarının önleyen hukukî ilişki, 

tasarruf ise mülkiyet konusu olan malın aslını kullanma veya hukukî ve tabii 

semeresinden yararlanmadır (Aydın,2005:362-363). Bir şeyin sahibi olan kimse; a) o 

şeyi dilediği gibi kullanma, b) bu kullanımdan yarar sağlama, c) kendi iradesi ile 

sonlandırmadığı müddetçe süresiz sahiplenme, d) dilediğinde satabilme, kullanım 

veya yararlanma hakkını başkasına devretme, e) ölümü halinde yakınlarına miras 

bırakabilme hakkına sahiptir. Mülkiyet hakkı bu beş unsuru içermektedir (Ergenç, 

2013:230).  

Osmanlı toprak düzeninde mülk araziler; a) köy, kasaba ve şehirlerin içindeki 

ev, ağıl gibi taşınmazlar ve tüm arsalarla, bu yerleşim yerlerinin hemen kenarında 

bulunan ve yarım dönümü geçmeyen tarla, bağ ve bahçeler, b) mirî arazi iken 

sultanın bir mülknâme ile şahıslara temlik ettiği araziler, c) fetih sırasında bölgenin 

Müslüman halkına temlik edilen, kamu yararının (maslahât-ı âmme) öne çıkarılması 

kuralına dayanarak fethe katılanlardan bazılarına ganimet olarak dağıtılan veya 

Müslümanlara İslâm hukukuna uygun satış sözleşmesi ile satılan veya mülk toprak 

olarak dağıtılan araziler, d) fetih sırasında bölgenin gayrimüslim halkının mülkiyetin- 

de bırakılan araziler (haraç arazisi/arazi-i haraciye), e) ölü (mevat) arazi iken 

sultanın izni ile çorak toprakların şenlendirilmesi (bağ-bahçe yapılması) ve mülkiyeti 

kazanılmak üzere işlenen araziler olmak üzere beşe ayrılıyordu (Cin,1987:20; Cin ve 

Akgündüz,2011:687-688; Aydın, 2005:391).  

“Osmanlı arazi hukukunu Şer’î hukuk çerçevesinde yorumlayarak meşrulaştırmak 

isteyen Osmanlı hukukçuları bağ ve bahçe niteliğindeki topraklarla sulu ve susuz araziler 

arasında önce bir takım ayrımlar yaratarak yeni tanımlamalar yapmışlar, özellikle üzerinde 

ağaç yetiştirilmesi ve meyve vermesinin beklemenin çok uzun zaman aldığı bu tür yerleri özel 

mülk olarak tanımlamışlardır” (Ergenç,2013:236).  



67 

 

Mülk arazilerin sahipleri bunlar üzerinde her türlü tasarrufta bulunabilir, bu 

toprakları satabilir, kiralayabilir, vakıf veya hibe edebilir ve mirasçıları arasında şer’î 

miras hukukuna göre paylaştırabilirdi. Mülk arazi sahibi mirasçısız ölürse mirî arazi 

hâline gelirdi (Barkan,1939:122; Aydın,2005:391; Cin,1992:35).  

Mülk arazilerin tasarrufu bazen şahıslara bazen devlete ait olabilirdi. 

Tasarrufu devlete ait olan mülk arazilerde mülk sahibi toprağın şerî vergilerini 

almakla yetinirdi (Ertürk,2011:163).  

Osmanlı Devleti’nin kuruluşu ve ilk hükümdarlar döneminde maslahât-ı 

amme yani kamu yararının öne çıkarılması kuralına dayanarak fetihlere katılan 

kumandanlarla, fethedilen yerlerin iskânı, devletin maddî ve manevî kuvvetlenmesi 

için katkısı büyük olan ahî, şeyh ve dervişlere fethedilen topraklarda geniş imtiyaz ve 

muafiyetlerle toprak temlikleri yapılmıştı (Barkan,1939:119; Cin ve Akyılmaz,1995: 

234). Bunun yanısıra toprağın kendisinin yerine sadece vergi gelirinin temlik edildiği 

de olmuştu. Mirî arazinin toprak, zaviye ve köy olarak söz konusu kişilere verilmesi 

sonucu vakıflar ortaya çıkmıştı (Divitçioğlu,2010a:31). İmparatorluğun ilk üçyüz 

yılında valide sultan, sultan ve vezirlere de geniş arazi temlikleri yapıldı ve bu yolla 

büyük vakıflar kuruldu (İnalcık,2004:166).  

Osmanlılar Hıristiyanlardan fethedilen topraklarda mülkiyet hakkını devlete 

geçirmekte zorlanmıyorlardı. Ancak Anadolu Selçuklu Devleti’nin eski toprakları 

üzerinde Anadolu beylikleri döneminde özel mülkiyete dönüşmüş ve hükümdarlar 

tarafından mülknâme verilerek temlik edilmiş olan topraklar, İslâm hukukuna göre 

sahiplerinin elinden alınıp mirî arazi yapılamıyordu (Özyüksel,2007:189).  

Anadolu beyliklerinden Osmanlılara geçen Orta Anadolu’nun bazı yerlerinde, 

aşiretlerin varlığının feodal eğilimleri güçlendirdiği Doğu ve Güneydoğu Anadolu ile 

Suriye’de mirî arazi rejimi tam olarak tatbik edilemedi ve buralarda malikâne-divanî 

denilen başka bir sistem uygulandı (Barkan,1939:119-184). Esasları Barkan’ın 

çalışmaları ile ortaya konan ve iki başlı denilen malikâne-divanî sisteminde, toprağın 

rakabesi özel bir şahıs veya vakıf olabilen malikâne sahibine ait olmasına rağmen 

tasarruf hakkı devletin kontrolü altında idi. Devlet istediği kişilere bu toprakları tımar 

olarak tevcih ederdi. Toprak malikâne sahibinin mülkü olsa da onu köylüye kiralayan 



68 

 

malikâne sahipleri değil, devlet adına divanî hissesine sahip olan tımarlı sipahilerdi. 

Mülk sahipleri köylüye müdahale edemezdi. Malikâne-divanî sisteminde vergilerini 

ödemek şartıyla toprakta ömür boyu tasarruf hakkı bulunan köylünün artık ürünü, 

vergi ve rant olarak toprak sahibi (1/10 veya 1/5 malikâne hissesi) ve devlet (1/10 

veya 1/5 divanî hissesi) arasında paylaşılıyordu (Barkan,1939:122; İnalcık,2004:171-

172). II. Mehmed (1451-1481) mülk toprakların önemli kısmını mirî arazi hâline 

getirmiş,  ancak II. Bayezid (1481-1512) zamanında bu toprakların çoğu eski 

durumlarına çevrilmişti (Barkan, 1937:1004-1006).   

Bir başka mülk arazi türü eşküncülü mülk denilen topraklardı. İlk padişahlar 

döneminde devletin kuruluşu ve teşkilatlanmasında hizmeti geçen devlet adamı ve 

askerlere mülk tımar da denilen temlikler yapılmıştı. Mülk tımardaki her türlü hak ve 

vergileri toplama yetkisine sahip olan bu kişiler, bizzat savaşa gitmek veya cebelü9
 

göndermek zorundaydı. Bu yükümlülüklerini yerine getirmedikleri takdirde dirlikleri 

ellerinden alınmaz, ancak yükümlülüklerini yerine getirmedikleri yılın gelirine el 

konulurdu. Sahipleri, mülk tımarları satabilir, vakfedebilir ve öldüklerinde arazi 

mirasçılarına geçer, ancak savaşa gitmek veya cebelü göndermek yükümlülüğü yeni 

sahibine ait olurdu (Barkan,1950-55:61-70; Barkan,1974:295).   

2- Miri arazi : (Aşağıda ayrıntılı olarak açıklanacaktır) 

3- Vakıf arazi: Osmanlı hukukunda vakıf, “bir malı, süresiz olarak, menfaati 

halka (ibadullah) veya bir hayır hizmetine ait olmak terk (hapis ve tevkif) etmektir” 

(Cin,1992:36; Cin ve Akgündüz,2011:695-696). Vergi geliri halka veya dinî, ilmî ve 

sosyal bir hayır kurumuna bırakılan vakıf arazi müstakil bir arazi türü değildir. Vakıf 

arazilerin bir kısmı mülk veya mirî arazi iken belirli bir hizmete tahsis edilmek üzere 

vakıf arazi durumuna getirilmiştir (Barkan,1942:906-942; Cin,1987:29; Aydın,2005: 

393). Osmanlı Devleti’nde toprak vakıflarının statüsü; malikâne-divanî sistemine 

bağlı toprakların vakfedilmesi, sahiplerinin mülkü olan toprakların vakfedilmesi ve 

sadece toprak üzerinde yaşayan kimselerden alınan vergilerin vakfedilmesi olarak 

üçe ayrılıyordu (Barkan,1944:165). Vakıf arazi, aslı mülk arazi olup da sahibi 

tarafından sonradan vakfedilen (sahih vakıf) hem rakabesi hem de tasarruf hakkı 

vakfa ait olan araziler ve padişah veya onun izniyle yetkili olan kişiler tarafından, 
                                                           
9
 Cebelü: Tımar, zeâmet ve has sahibinin sefere katılırken aynında götürdüğü tam teçhizatlı atlı asker.  



69 

 

mirî araziden belirli bir bölümün vergi geliri yahut tasarruf hakkı veya her ikisi 

birden belli bir hizmete tahsis edilen (gayr-ı sahih vakıf, tahsisat kabilinden vakıf), 

çıplak mülkiyeti devlete, araziden elde edilecek vergi gelirleri vakfa ait olan araziler 

olmak üzere iki çeşitti (Cin,1992:36; Cin ve Akgündüz,2011:695-696).  

Tahsisat kabilinden vakıf, mirî arazinin yalnız vergi gelirinin vakfa tahsis 

edildiği ve mirî arazi hükümlerinin geçerli olduğu topraklar (arazi-i mevkûfe), her 

ikisinde de mirî arazi hükümlerinin değil vakıf şartının geçerli olduğu mirî arazinin 

rakabe ve vergi gelirinin devlete, tasarruf hakkının vakfa ait olduğu topraklar ve mirî 

arazinin hem rakabe hem de vergi gelirinin vakfa tahsis edildiği topraklar olmak 

üzere üçe ayrılırdı (Cin,1992:37; Cin ve Akgündüz,1989:268). II. Mehmed, saltanatı 

sırasında vakıf arazilerin önemli bir kısmını mirî arazi hâline getirdi. Ancak II. 

Bayezid zamanında bu araziler yine eski durumuna geri çevrildi (Barkan,1937:1004-

1006).   

4- Metrûk arazi: Kamunun yahut bir kasaba veya köy halkının istifadesine 

bırakılan, tapu ile tasarruf edilemeyen, mülkiyet ve tasarruf hakkına konu olmayan, 

sadece kamunun yahut tahsis edildiği kasaba veya köy halkının intifa hakkı bulunan, 

devletin ve araziden yaralananların tasrruf hakkını devredemediği, pazar, panayır, 

yol, meydan, köprü, namazgâh, mesire yeri, mer’a, yaylak, kışlak ve harman yeri gibi 

arazilerdi (Cin,1987:32-33; Aydın,2005:391). Ancak mirî mera, yaylak ve kışlakları 

kullananlardan bedel-i öşür alınırdı.  

5- Mevât arazi: Kimsenin mülkünde olmayan, tapu ile tasarruf edilemeyen, 

mülkiyet ve tasarruf hakkına konu olmayan, kimsenin kullanımına tahsis edilmemiş, 

intifa olunmayan, kasaba ve köylere uzak mezrâ, hâlî (boş) çorak, kıraç, taşlık, 

kayalık, bataklık ve çöl gibi “ölü” arazilerdi. Ancak ihyâ (şenlendirme) yoluyla özel 

mülkiyete konu olabilen veya mirî arazi statüsü kazanabilen, esas olarak da sultanın 

seçkinlere bağışları (temlik) yoluyla malikâneler yaratmada kullanılan araziler 

sultandan izin alınarak ve iznin alınmasından itibaren üç yıl içinde tarıma uygun 

duruma getirilirse (ihyâ-ı mevât) mülk veya mirî arazi hâline gelirdi (İnalcık,2004: 

163-164; Cin, 1987:33-36; Cin ve Akgündüz, 2011:701-702; Aydın, 2005:392-393). 



70 

 

2.2.2.1. Mirî Arazi Düzeni 

Osmanlı toprak düzeni, kendilerinden önce küçük köylülüğe dayalı kırsal bir 

toplum yapısına sahip olan Balkanlar ve Batı Anadolu’da, devletin askerî ve malî 

ihtiyaçlarının bir gereği olarak 15. yüzyılda şekillendi. Osmanlılar ele geçirdikleri 

ülkelerde 14. yüzyılda feodal beyler ve manastırların eline geçmiş olan topraklarda, 

kılıç hakkı ile fethettikleri gerekçesi ile “Mirî Arazi Düzeni” (Arazi-i Mirîyye) adı 

verilen kendi toprak düzenlerini kurdular (İnalcık,1955:221; İnalcık,1993a:25). 

Mirî Arazi, rakabesi (çıplak mülkiyeti) devlete ait olan, tasarruf, intikal ve 

muameleleri kendilerine arazi tevcihi yapılan ve sahib-i arz (sipahi, zâim) denilen 

kişiler tarafından yürütülen, tasarruf hakkı belirli bir bedel karşılığında köylüye 

tefviz
10

 edilen, köylünün ekip-biçtiği ve elde ettiği üründen vergi ödediği 

topraklardır. Araziyi boş bırakmayarak ekip-biçen ve yasal mükellefiyetlerini yerine 

getiren reâya ölene kadar bu araziler üzerinde tasarruf edebilirdi. Mirî araziler 

satılamaz, haciz edilemez, ipotek, vakıf veya hibe edilemez ve miras bırakılması 

konusunda sınırlamalar olması nedeni ile şer’î miras hukukundan farklılık gösterirler 

(Barkan, 1943:296-297; Cin,1992: 51; Kenanoğlu,2005:158).  

Kıtlık ve açlığın hububat ekimindeki eksiklikten kaynaklanması nedeni ile 

Osmanlı Devleti’nde sadece tarla tarımı yapılabilir topraklar, ekonomik açıdan kıt 

meta sayılmış ve bu topraklarda üretilen ürünlerden alınacak vergiler tımar sistemi 

ile görevlilere tevcih edildiğinden, kişilerin özel mülkiyetine bırakılmamış, devlete 

ait (mirî) sayılmıştır. Osmanlı kanunları bu durumu “saban giren yer mülk olmaz” 

diye tanımlar (Ergenç,2013:240). Miri arazi, mirî tapulu arazi ve mirî mukâtaalı 

arazi olarak ikiye ayrılır. Mirî tapulu arazi, tapu resmi denilen peşin bir kira bedeli 

(muaccele) alındıktan sonra süresiz olarak onu tasarruf edecek (ekip-biçecek) 

köylülere verilen (tefviz edilen) topraklardı. Bu araziler satılamayan, ipotek, vakıf ve 

hibe edilemeyen, babadan oğula bir işletme birliği olarak geçen reâya çiftlikleri idi. 

Toprağın tasarruf hakkını elde eden köylü üretim işini kendisi düzenler, üretim 

araçları, öküz, saban ve tohumu kendisi sağlar ve bağımsız bir üretim işletmesi 

olarak toprağı kendisi işlerdi (İnalcık,1993a:4; İnalcık, 2009:248).  

                                                           
10

 Tefviz: Köylüye devlet mülkiyetindeki arazide tam tasarruf hakkı.  



71 

 

Köylüler, topraktan elde ettiği üründen devlete veya sahib-i arza öşür denilen 

ve oranı bölgelere göre 1/10 ile 1/2 arasında değişen vergiyi ödemekle mükelleftiler 

(Ünal,2012:90). Mirî mukâtaalı arazi, köylü olması gerekmeyen şehirli, esnaf veya 

asker olabilen herhangi biri tarafından belli bir kira karşılığı kiralandıktan sonra 

tasarruf edilebilen genellikle işlenmeyen veya terk edilmiş (hâlî) arazilerdi (İnalcık, 

1993a:4-5; İnalcık,2009:249-250). Bu araziler, üçüncü kişilere de kiralanabilirdi. 

Tapu resmi ile ekip biçilen topraklardan doğan yükümlülüklerden muaf olan bu 

arazileri tasarruf edenler, sadece sözleşme ile kararlaştırılan nakit bedeli veya öşür 

miktarını devlete ödemekle mükellefti (Ünal,2012:90).  

Osmanlı klasik çağında merkezi bürokrasinin amacı tahrir defterlerinde 

mukâtaalı çiftlik diye geçen mirî mukâtaalı arazileri de sonunda köylünün yerleştiği 

tapulu mirî araziler durumuna getirmekti (İnalcık,1993a:4; İnalcık,2009:250).  

Mirî arazi düzeni ve uygulamasıyla ilgili kanun hükümleri, hem umumî 

Osmanlı kânunnâmelerinde hem de sancak kânunnâmelerinde ayrıntılı olarak yer alır 

(Barkan,1943).  

Osmanlı hukuku, mirî arazilerin devlet hazinesine (beytülmâl) ait olduğunu, 

bu toprakların sadece tasarruf ve intifa hakkının reâyaya verilebileceğini kabul eder. 

Fethedilen toprakların bir bölümünün mülkiyeti halka bırakılırken, çok büyük 

bölümünün mülkiyeti devlete bırakıldı ve sadece tasarruf hakkı reâyaya verildi. 

Böylece mirî arazi düzeni ortaya çıktı. Sadece tasarruf ve intifa hakkı köylüye 

bırakılan mirî arazilerin gelirleri de genellikle askerî olan bir hizmet karşılığında 

sahib-i arz veya sipahi denilen şahıslara bırakılarak dirlik (tımar) düzeni tesis edildi. 

“Mirî topraklar rejimi, İslâm dinine has bir takim prensiplerin zaruri neticesi olmaktan 

ziyade, büyük ve teşkilatlı devletlerde bu rejime olan ihtiyaç, bazı dinî esasların bu rejimi izah 

edebilecek şekilde tedvin ve teşkil edilmesine sebep olmuştur” (Barkan,1940:329)  

 Mirî arazinin İslâm hukuku normları içinde açıklanmasında Osmanlı hukukçu 

ve şeyhülislâmı Ebussuud Efendi’nin önemli rolü oldu. Osmanlı toprak düzenini 

İslâm hukuku normları içinde açıklama ve sistemli hâle getirme eğilimi 1541’de 

Macaristan’ın Osmanlı Devleti’ne ilhâk edilmesiyle ortaya çıktı. I. Süleyman’ın 

Macaristan’ın bir bölümünü Osmanlı topraklarına katarak Osmanlı hukukuna tâbi 



72 

 

kılması, Osmanlı toprak ve vergi düzeninin buraya sokulması üzerine (Imber,2004: 

133) Ebussuud Efendi’nin il yazıcı olarak kaleme aldığı ve 1544/1545’te tahriri 

yapılan Budin Sancağı’nın tahrir defterinin başına konulan girişte (mukaddime) mirî 

toprakların statüsü;  

“Ve ekip biçtikleri (ziraat ve hiraset ide geldükleri) tarlaları ellerinde kalsın. Adıgeçen 

malları, mülkleri olmayıp Osmanlı ülkesinde arz-ı mirî denilen arz-ı memleket gibi toprağın 

mülkiyeti (rakabe-i arz) devlete (beytülmâli’l müslimîn) ait olup, köylü (reâya) bu toprakları 

kiracılık (‘âriyyet) yoluyla tasarruf eder ve istediği ürünü ekip biçer. Öşür adı ile harâc-ı 

mukaseme ödedikten ve diğer yükümlüklerini yerine getirdikten sonra toprağı boş bırakmayıp 

(arz-ı ta‘til itmeyüb) tarım yaparsa kimse kendilerine karışamaz (dahl ü te‘aruz eylemeye), 

ölünceye kadar tasarruf eder, ölünce oğullarına kalır ve onlar da aynı şekilde tasarruf ederler. 

Oğulları kalmazsa ekip biçmeye kadir bir kimseye tapu bedeli (ücret-i mu‘accele) karşılığı 

verilir ve onlar da aynı şekilde tasarruf ederler” (Barkan,1943:296-297) 

 diye açıklanmaktadır.  

Ebussuud Efendi şeyhülislâmlığı döneminde hem kaleme aldığı Selanik ve 

Üsküp tahrir defterlerinin mukaddimesinde hem de köylülerin öşrü 1/10 oranından 

fazla ödedikleri yolunda şikâyetlerinin artması üzerine meseleye ilişkin çok sayıda 

soruya cevap olarak verdiği fetvâlarda;11
  

“İslâm devletlerinde arazi, fetih sırasında Müslümanlara temlik edilen ve onların mülkü 

olan öşri topraklar, fetih sırasında gayrimüslimlerin elinde bırakılan ve onlara mülk olarak 

verilen haracî12
 topraklar ve arz-ı memleket denilen rakabesi devlete ait, reâyanın ekip-biçtiği, 

bağ ve bahçe yaptığı, tasarruf bedeli olarak çift akçası adıyla harac-ı muvazzafa ve ürününden 

öşr adıyla harac-ı mukaseme ödediği topraklar olmak üzere üç çeşittir. “[Osmanlı] öşrü [şer’î] 

öşür değildir. Öşür olarak adlandırılması sıradan insanların fahiş bir hatasıdır. Mirî, bir haraç 

arazisidir, öşür arazisi olamaz. Ödenen pay harâc-ı mukâsemedir. Osmanlı Devleti’nin 

Anadolu ve Rumeli’deki toprakları arz-ı memleket’dir. Bu toprakları tasarruf eden köylü ölürse 

yerine oğlu geçip tasarruf eder. Oğlu kalmazsa dışarıdan işleyebilecek birisine kira bedeli 

alınarak tapuya verilir. Bu araziler satılamaz, hibe ve temlik edilemez, vakfedilemez ama 

sahib-i arz kararı ile feragat edilebilir” (İnalcık,1993:24; Düzdağ,1972:167-170; 

Imber,2004:137,204).  

demektedir. 

                                                           
11

 Fetvâ: Fıkıh konusunda uzman ve yetkili biri tarafından verilen yazılı ve resmî yasal görüş.  
12

 Haracî Arazi: İslâmiyetin ilk dönemlerinde öşürden daha yüksek miktarlarda bir vergi (harac) 
karşılığında gayrimüslim çiftçilerin tasarrufuna bırakılan devlet mülkiyetindeki tarım arazisi. 



73 

 

Ebussuud Efendi bu şekilde öşür konusuna açıklık getirir ve Osmanlı malî 

hukukundaki yerini belirler (Imber,2004:137), gerçekte örfî ve geleneksel bir vergi 

olan çift resmine harac-i muvazzafa adı altında şer’î bir özellik verir (Barkan,1943: 

299,326). Ebussuud Efendi’ye göre mirî araziyi tasarruf edenler devlete karşı kiracı 

(müstecir) hükmündedirler (Aydın,2005:385). Mirî arazi üzerinde tesis edilen çiftlik 

büyüklüğünde veya daha küçük tarım topraklarında kiracı olan köylünün herhangi 

bir mülkiyet hakkı yoktu (Özdeğer,2001:100). Şunu da belirtmek gerekir ki 

Kuzeybatı Anadolu’da ortaya çıkmasına karşılık Balkanlarda gelişen 14. ve 15. 

yüzyıllarda nüfusunun büyük çoğunluğunun Hıristiyan olduğu, kurumları da 

yönetilenlerin ihtiyaçları dikkate alınarak şekillenmiş bir Balkan veya Güneydoğu 

Avrupa devleti olan Osmanlı İmparatorluğu, I. Selim ve I. Süleyman’ın Doğu 

Anadolu, Ortadoğu ve Kuzey Afrika’daki fetihlerinin ardından 1540’larda nüfusu az 

çok eşit şekilde Müslüman ve gayrimüslim olarak ikiye bölünmüş bir devlet oldu. 

Osmanlı İmparatorluğu kurumları İslam dünyasının geçmiş 800 yıl boyunca 

geliştirdiği uygulamalara uygun olan, onlarla şekillenen veya onlara uyarlanan bir 

devlet hâline geldi. Ebussuud Efendi’nin mirî arazi ve Osmanlı vergi düzenini İslâm 

hukuku normları içinde açıklama faaliyetleri, Mann’dan esinlendiğimiz (Mann, 

2103:36) biçimde ifade edecek olursak “Devlet’in, üretim tarzının ayakta kalması 

için, tımar sahibi tarafından mirî mülkiyeti meşru hâle getirmesi” idi.    

Osmanlı Devleti’nde rakabesi devletin olan topraklar, bütün tarım arazilerini 

değil özellikle Anadolu ve Balkanlar’da sabanla tarla tarımı yapılan ve hububat 

üretilen toprakları kapsar. Bağlar ve bahçeler bunun dışındadır. Ancak özel mülkiyet 

altındaki bahçelerde sabanla tarım yapılacak olursa bu topraklar mirî arazi hâline 

gelirdi. Bu durum Osmanlı kanunâmelerinde “mülk bağçesine saban koyub ziraat 

eyleyen kimesneden sahib-i arz öşr almak kanundur… saban giren arz mirîdir, tapu 

ile virilür” şeklinde açıkça ifade edilerek kanunlaştırılmıştır (Tabakoğlu,2008:219). 

Osmanlı Devleti’nde tarla tarımı yapılan araziler üzerindeki devlet mülkiyeti 

yani mirî arazi düzeni Osmanlıların getirdiği bir yenilik değil Bizans İmparatorluğu 

ve Anadolu Selçuklu Devleti’nden devraldığı, kökü Eski İran ve Geç Roma 

İmparatorluğu dönemine giden bir uygulamaydı.  

 



74 

 

İnalcık’ın ifadesi ile (1993a:4);  

 “Mirî tapulu arazi, imparatorluk siyasetinin bulduğu ve korumaya çalıştığı ana imparatorluk 

rejimi olarak eski çağlardan beri Akdeniz ve Ortadoğu tarihine yön vermiş bir temel sistemdi.”  

Devletin siyasî iktidarının bir ifadesi, antik imparatorluk geleneğinin temel 

bir özelliği, bağımsız köylünün geçimlik ekonomisinin temeli ve tımar sisteminin ön 

şartı olan mirî arazi düzeni, devlete tüm köylü arazisini ve ziraî ekonomiyi sıkı bir 

şekilde denetleme, organize etme ve ziraî-malî yapının temeli olan, aşağıda ele 

alacağımız çift-hâne sisteminin devamını sağlama imkânı verir.  

2.2.2.2. Tımar Düzeni  

Tımar terim olarak, Osmanlı merkez eyaletlerinde bir süvari birliğini ve 

askerî-idarî hiyerarşiyi desteklemek amacıyla yapılan ve tevarüs yoluyla geçmeyen 

tahsisatı ifade eder. Tımar düzeni aynı zamanda mirî arazi düzeninin işleyişinde, 

köylü-çiftçi sınıfların ödeyecekleri verginin belirlenmesinde ve klasik çağda Osmanlı 

tarımsal ekonomisinin yönetiminde temel ve belirleyici faktör olmuştur (İnalcık, 

2012:168). 

Osmanlı Devleti’nde hem taşranın hem de tarımın iktisadî, malî ve toplumsal 

örgütlenmesinin temelini tımar sistemi teşkil etti. Merkezî idarenin örgütlenmesinde 

ise kul sistemi (devşirme13
 sistemi, yeniçeri ocağı) etkili oldu. İmparatorluğun siyasî, 

idarî, askerî ve toplumsal yapısını yüzyıllar boyunca söz konusu iki kurum belirledi. 

Barkan, tımarı şöyle tanımlamaktadır (1974:286;1975:2).  

“Osmanlı İmparatorluğunda geçimlerini ve hizmetlerine ait masrafları karşılamak üzere 

bir kısım asker ve memurlara, muayyen bölgelerden kendi nam ve hesaplarına tahsili selahiyeti 

ile tahsis edilmiş olan vergi kaynaklarına ve bu arada bilhassa defter yazılarındaki senelik gelir 

kayıtları 20.000 akçaya kadar olan askerî dirliklere verilen isimdir”.  

Tımar düzeninin kaynağına ilişkin belirsizlik ve tartışmalar bulunmaktadır 

(Köprülü,1931:219-241).  

Barkan’ın; “ekonomik şartlar ve tarihî zaruretler sonucunda çeşitli devirlerde 

kendiliğinden ortaya çıktığını, dolayısıyla herhangi bir ırka veya devlet adamına mal 

                                                           
13

 Devşirme: Kırsal alandaki Hıristiyan halkın küçük erkek çocuklarının sarayda veya ordu 
bölüklerinde hizmet vermek üzere toplanması. 



75 

 

edilemeyeceğini” (Barkan,1974:293) belirttiği, Pamuk’un; “tarihî kökenini 

Yakındoğu, özellikle İran, Bizans ve Selçuklu toprak rejimlerinde aramak gerekir” 

(Pamuk,2005:41) dediği tımar düzeni, yukarıda anlatılan Akadlar’dan itibaren 

Yakındoğu’da kurulan bütün imparatorluklarda uygulanan askerî kimselere belirli 

hizmetler karşılığı devlet arazisi dağıtılması olgusunun devamı olarak görülebilir. 

Söz konusu arazi tahsisi, Osmanlıların halefi olduğu Bizans’ta pronoia
14, Büyük 

Selçuklu ve Anadolu Selçuklu devletlerinde iktâ15adını almaktadır. “Devletin tarım 

gelirlerini askerlere tımar olarak tahsis etmesinin Ortadoğu’nun Müslüman 

imparatorluklarının en eski geleneklerinden biri” olduğunu belirten İnalcık, gelirleri 

askerlere maaş olarak bırakılan bu toprak birimlerinin Bizans’ta pronoia, İslam 

devletlerinde iktâ olarak bilindiğini ifade etmektedir (İnalcık,2003:111-112).  

Selçuklu hükümdarlarının savaşçılara iktâ dağıtımı XI. yüzyılın ortalarında 

Yakın ve Orta Doğu ülkelerinin fethedilmesinden sonra başladı. XI.-XIII. yüzyıllarda 

büyük, orta ve küçük ölçekli olmak üzere birkaç çeşit iktâ vardı. Bunlardan en 

yaygını Selçuklu hanedanı mensupları ile önemli bey ve komutanlara mülk olarak, 

savaşçılara ise ömür boyu tahsis edilen “askerî iktâ” (iktâat-ı hâşem) idi.  

Genellikle tarım arazileri ve yaylaklar olan iktâ topraklarının tahsisi, 

hükümdarın özel bir fermanı ile yapılırdı. Fermanda, muktâ veya iktâdâr denilen iktâ 

alan kişilerin statüsü ve arazinin toprağın verim durumuna göre belirlenen maddî 

değeri belirtilir, iktâ sahiplerinin isimleri divân-ı arz denilen sicil defterlerine 

kaydedilirdi. Kendilerine verilen arazilerde yaşayan, köylülerden arazi ve ürün 

vergilerini (rüsûm) toplayan iktâ sahipleri, adamlarıyla birlikte ve tam teçhizatlı 

olarak savaşlara katılmak zorundaydı. İktâ kurumunun gelişim sürecinde Selçuklu 

hanedanı mensupları ile Oğuz ve Türkmen soylusu çok sayıda muktâ, özel mülk 

sahibi hâline geldiler. Bu durum Selçuklu toprak sahibi soyluların zenginleşmesine, 

                                                           
14

 Pronoia hakkında en önemli çalışma Mark C. Bartusis, Land and Privilege in Byzantium, The 

Institution of Pronoia, Cambridge University Press, Cambridge 2012’dir. 
15 İktâ hakkında bkz. Osman Turan, “İktâ”, İA, C:V/II, ss. 949-952; aynı yazar. “Türkiye 

Selçuklularında Toprak Hukuku”, Belleten, C:XII, No:47, 1948, ss. 549-574; Claude Cahen, “Iķtâ‘”, 
EI

2
, C:III, ss.1088-1091; aynı yazar. “L’évolution de l’Iqta‘ du IXe

 au XIII
e
 siècle, contribution à 

une histoire comparée des sociétés médiévales”, Annales, Economies, Sociétés, Civilisations, C: 

VIII, No: 1, 1953, ss. 25-52; Mustafa Demirci-Sadi Kucur-Beşir Gözübenli, “İktâ”, TDVİA, C:22 

(2000), ss. 43-52. İslam dünyasında gelir tahsisi (iktâ vs.) hakkında en önemli çalışmalar R. Stephen 
Humphreys, Islamic History, I.B.Tauris, London-New York, 1999, s. 166’da belirtilmiştir. 



76 

 

ekonomik ve siyasî olarak güç kazanmasına, buna karşılık ülkenin yıkımına neden 

oldu. 

Bizans İmparatorluğu’nda 12. yüzyılın ortalarında görülmeye başlayan 

(Bartusis,2012:1,32) pronoia sistemi, sivil ve asker devlet erkânına, askerî veya 

askerî olmayan belirli bir hizmet ya da yükümlülük karşılığında belirli bir arazi 

(mülk, toprak, köy) üzerinde vergilerin kısmen veya tamamen elde edilmesi hakkı 

gibi malî, hukukî ve askerî yetkilerin belli bir müddetle -genellikle ömür boyu- 

bağışlanması olarak tanımlanabilecek iktisadî, malî ve idarî bir yapıdır. Pronoia 

olarak tevcih edilen arazi ve köylerin çıplak mülkiyeti değil, arazi üzerindeki idarî 

haklar ve vergi gelirlerinin tahsisidir. Pronoia bırakılamaz, satılamaz, veraset yoluyla 

intikal etmez, ancak devlet tarafından geri alınabilirdi (Ostrogorsky,1981:306; 

Harvey,1989:79).  

Bazı tarihçiler, pronoia sistemi ile tımar sistemi arasında bir ilişki olduğunu, 

pronoia sisteminin tımar sistemine temel olduğunu düşünmektedirler (Vryonis,1969-

1970:273-276; Bartusis, 2012:585-596).  

“Osmanlı tımarı ile Bizans pronoiası aynıdır. Tımar ile pronoia arasındaki temel fark, 

Osmanlı ve Bizans imparatorluklarında merkezî otoritenin zıt sonuçlar yaratan niteliğidir. 

Bizans’ta imparatorluk otoritesinin feodalleşme sürecinde azalması ile pronoia toprağın gelirini 

tasarruf etme hakkından ona bütünüyle sahip olmaya dönüşürken, Osmanlı sultanı, tımarlar 

üzerinde mutlak denetime sahipti” (Vryonis,1969-1970:275)  

Osmanlı tımarının örgütlenme biçiminin Bizans’ın pronoia ve Selçukluların 

iktâ sistemleri üzerine kurulduğunu söylemek mümkündür. Ancak hem İslâm 

devletlerinde hem de Bizans İmparatorluğu’nda esas olarak kişilere ait özel mülkiyet 

ile devlet mülkiyetinin kesin çizgilerle birbirlerinden ayrıldığı bilinmektedir (Cahen, 

2000:130). Claude Cahen’in belirttiği üzere Ortaçağ Türkiyesi’nde toprak rejiminin 

klasik İslâm şemasından farklı, özgün nitelikleri olabileceğini ilk fark eden Osman 

Turan olmuştur (Cahen,2000:130). İslâm ve Bizans tarım sistemlerinin ayrılmaz bir 

parçası olan özel mülkiyete Osmanlı tarımında yer verilmemesi tımar sistemine iktâ 

ve pronoia da olmayan bir yaygınlık ve özgünlük kazandırmıştır (Şahinöz,2011:193).  



77 

 

Osmanlı tımarı sadece kadim uygulamaların devam etmesinden örülmüş bir 

doku değildir. Geçmişimizin bir evresinde tamamen kendine has bir toplumsal 

ortamda doğmuştur.  

Osmanlı Devleti’nde çağdaşı olan bütün devletlerde olduğu gibi daha çok 

tarımsal üretimden elde edilen vergilerin toplanması, hem coğrafyanın, hem ulaşım 

araçlarının elverişsizliği hem de bu vergileri toplayacak bir bürokratik kadronun, 

maliyetinin çok fazla olması nedeni ile kurulamaması, devletin belirlediği vergileri 

kaynağında bırakmasını ve askerî ve idarî yükümlülükler üstlenmeleri karşılığında 

bazı kişilere devretmesini gerektirdi. Barkan’ın tanımına göre, tımarın belirli 

bölgelerde toprak üzerinde gelir elde etme hakkının yönetici sınıfa şartlı bir toprak 

tahsisi olduğu görülmektedir. Bu tahsis en azından başlangıçta önceden edinilmiş 

“güç kavramı” uyarınca gerçekleşmiştir.  

Tımar kelimesi Farsçadır ve öngörü, ihtiyaçları karşılama yolları, bu 

ihtiyaçların kaygısını duyma (elem, acı, ızdırap, endişe, şefkat, dikkat) anlamına gelir 

(Beldiceanu,1985:11; Cahen,2000:138). Ancak Osmanlı öncesinde hiçbir metinde 

teknik anlamıyla kullanılmamıştır (Köprülü,1931:238; Cahen,2000:138).  

14. yüzyılda belirli bir terim olarak kullanılmaya başlayan “tımar” kelimesi 

Türkçede “bakım”, “ihtimam” anlamlarına gelir. Rumca “pronoia” kelimesi de 

tımarla aynı anlamı taşımaktadır. Osmanlılar bu kullanımı, pronoia kelimesini 

tercüme ederek doğrudan doğruya Bizanslılardan almış olabilirler (Cahen,2000:138).  

Osmanlılar başlangıçta mirî arazi düzenini uygulamamış, Osman Gazi (1281–

1326) ve Orhan Gazi (1326-1362) fethedilen toprakları tımar olarak hanedan üyeleri 

ile fetihlerde ve devletin teşkilatlanmasında hizmeti geçen beyler, askerler ve 

dervişlere yurtluk adı altında temlik etmişlerdi (İnalcık,2012:168; Timur,1979:151; 

Cin,1992:76). Bu mülk topraklar devlete vergi vermedikleri gibi askerî bir hizmet 

yükümlülüğü de taşımıyordu (Kılıçbay,1985:363).  

Osmanlıların ilk fethettikleri Bursa ve Bithynia bölgesindeki arazilerin Bizans 

döneminde imparatorların özel mülkü (episkepsis) olduğu bilinmektedir. Bu nedenle 

bölgede çoğunlukla imparatorlara ve devlet yöneticilerine ait çiftlikler vardı. Kuruluş 

döneminde Bithynia bölgesinde Osmanlılarla işbirliği yapan Köse Mihal gibi Bizans 



78 

 

soylularının toprakları ve şatolarını muhafaza etmelerine izin verilirken, episkepsis 

arazilerin büyük bölümü vakıf veya padişahın hassâ arazisi hâline geldi (Kaplanoğlu, 

2000:92). Pronoia sistemi ile ilgili birçok vergi de pronoia sahiplerinin Hıristiyan 

sipahiler olarak tımar kurumuna dâhil edilmesi ile Osmanlılara geçti (Vryonis,1969-

1970:275; Bartusis,2012:595).  

Osmanlı’da temel tarımsal vergi olan çift resminin hem Bizans hem de 

Selçuklu devletlerinde var olması tarımsal örgütlenmede tarihsel/geleneksel 

devamlılığının bir göstergesi olarak görülebilir.  

Osmanlılar fetihlerle genişledikçe ekonomik bakımdan çok farklı ve 

feodalleşme sürecinde çok değişik aşamalarda bulunan toplumlarla karşılaştılar. 

Osmanlılar hem halkı ve yöneticileri Hıristiyan olan Bizans ve Balkanlar hem de 

halkı ve yöneticileri Müslüman olan Anadolu’da toprak fethediyorlardı. Bizans 

topraklarında küçük köylü mülkiyeti yaygındı. Köylülerin yarıdan fazlası 2 hektar 

(20 dönüm) ile 8 hektar arasında (80 dönüm) toprağa sahipti. Burada varlıklarını 

sürdürüp vergi ve kira ödeyebiliyorlardı (Morrison,2014:221). Balkanlarda küçük 

köylülükle birlikte, 11. yüzyıldan itibaren Bizans merkezinin hızlı bir şekilde 

gerilemesi, Slav devletlerinin de kabile yapılarının çözülmesi neticesinde küçük 

köylülüğün büyük toprak sahipliği karşısında gerilemeye başlamasından dolayı 

büyük toprak sahiplerinin oyunun kurallarını belirleyecek bir duruma gelmesi ile bir 

feodalleşme süreci ortaya çıktığından feodalite de yaygındı (Kılıçbay,1985:310; 

Şahinöz,2011:184). Anadolu beyliklerinde topraklar büyük ölçüde malikâne ve 

evlatlık vakıflar hâline gelmişti.  

Başlangıçta fethettikleri topraklardaki mülkiyet ilişkilerini ve kadim vergi 

düzenini koruyan sadece halka ağır gelen vergileri kaldıran veya hafifleten, halkın 

alışık olduğu kurallara uzun zaman dokunmayan Osmanlılar, birbirini izleyen 

genişleme dönemlerinde bu sistemlerin her birinden bazı unsurları alıp kendine özgü 

bir tımar teşkilatlanması geliştirdiler (İnalcık,2012:168).  

Mirî arazi düzeni, muhtemelen Balkanlar’da geniş toprakların fethedildiği ve 

merkezî iktidarın temelini ve kuvvetini teşkil eden tımarlı sipahi, devşirme sistemi, 

yeniçeri ocağı gibi kurumların ortaya çıktığı ve merkezî devlet gücünün kendini 



79 

 

göstermeye başladığı I. Murad (1362–1389) döneminde kuruldu (Cin,1992:77). Artık 

“sultan” unvanını kullanmaya başlayan bey, hâne mensuplarını kapı halkı olarak 

düzenledi. Kapıkulu denilen ve çoğunlukla Rumlar, Bulgarlar ve Sırplardan oluşan, 

Türkçe öğrenen ve Müslümanlaşan bu askerlere ulûfe denilen bir ücret ödeniyordu. 

Ulûfe, yulaf bedeli anlamına gelir ki Roma ve Bizans imparatorluklarındaki salary  

(= tuz bedeli) terimi ile benzer şekilde ücret anlamında kullanılmıştır. Sipahilerin 

ellerinde bulunan tımarlar temel esaslara bağlandı. Merkezî ordu ise Hıristiyan 

çocuklarından devşirilmek sureti ile yeniden düzenlendi.  

Osmanlılar, fethedilen yerlerdeki nüfusu ve gelir kaynaklarını tespit etmek,  

kaynakları ekonomik ve idarî olarak daha iyi yönetebilmek amacıyla tahrir yapma 

uygulamasını başlattılar. Aynı yazı, aynı rakam, aynı defter düzenleme şekli ile 

Anadolu Selçuklu ve İlhanlı devletlerinde var olan vergi tarh ve tevzi yöntemlerini 

işler hâle getirdiler (Barkan,1943:LXXII).  

İlhanlıların malî kayıtların tutulmasında kullandıkları siyakat yazısı, Osmanlı 

mali kayıtlarının tutulmasında da kullanıldı. Tahrir defterlerinin izlerine I. Murad’ın 

saltanatından itibaren rastlanmaktadır (Beldiceanu,1985:100). Fethedilen toprakların 

devlete mülk (mirî) yazılması ve Anadolu’dan Balkanlar’a Türk göçü, yeni bir toprak 

düzenine duyulan ihtiyacı artırdı ve farklı geleneklerin sentezinden Osmanlılara has 

bir askerî, tarımsal, ekonomik ve malî örgütlenme düzeni olan tımar doğdu. Bu 

dönemde Rumeli’de tımarlar teşkil edildi, tımarların teşkilatı tamamlandı. Dirlikler 

tımar ve zeâmet olmak üzere ikiye ayrıldı (Köprülü,1931:232; Beldiceanu,1985:13).  

Mirî arazi düzeni, Ankara Savaşı (1402) nedeni ile sarsıntıya uğrayan 

Osmanlı Devleti’nin merkezî iktidarının yeniden güçlendiği II. Murad’ın (1421–

1451) ve yönetimin tamamen devşirmelerin eline geçtiği II. Mehmed’in (1451–1481) 

saltanatları döneminde, merkezî iktidarın temelini oluşturacak şekilde bütün ülkede 

yaygınlaştı ve işlemeye başladı (Kılıçbay,1985:363). II. Mehmed tımar düzenini 

geliştirmek için kanunlar düzenletti ve bu dönemde İstanbul’daki dirlik defterlerine 

sadece sipahilerin isimleri değil, dirlik gelirleri ve beratların bir kopyası da kayıt 

edilmeye başlandı. II. Mehmed, saltanatı sırasında Anadolu ve Rumeli’de 20 binden 

fazla köy ve mezrayı kapsayan mülk ve vakıfları lağvederek topraklarını mirî arazi 



80 

 

hâline getirdi ve tımar olarak dağıttı. Ancak giriştiği mirîleştirme faaliyeti 1481’de 

ölümü ile sona erdi.16
  

II. Mehmed’in mülk ve vakıflara el konulması emrini valilik yaptığı Amasya 

ile Tokat ve Trabzon’da uygulamamak için direnen II. Bayezid’in (1481–1512) 

padişahlığı sırasında II. Mehmed’in lağvettiği vakıflar yeniden kuruldu ve tımara 

dönüştürülmüş olan mülk ve vakıf araziler eski sahiplerine iade edildiler (Barkan, 

1937:1004-1006; Mutafcieva,1977:33). Ancak sefere asker yollama yükümlülüğü 

getirilen mülk topraklar, mülk-tımar denilen yapıya dönüştürüldü. Daha sonra mülk-

tımarların satışı yasaklanarak bu araziler normal tımara çok yakın duruma getirildi.  

Mirî arazi düzeni, 16. yüzyılda Orta Anadolu ve bu yüzyılda Osmanlı 

topraklarına katılan Doğu ve Güneydoğu Anadolu ile Suriye’de kurulan eyâletlerin 

topraklarında da yaygınlaştı. Suriye’yi fethettiği zaman bu ülkenin topraklarının 

büyük bir kısmını dirlik olarak dağıtan I. Selim (1512–1520) döneminde tımar 

sistemi mükemmel bir şekilde işledi (Üçok,1944b:89-90). Osmanlılar siyasî, iktisadî 

ve malî mülahazalarla Mısır, Irak ve diğer Arap-Afrika toprakları gibi merkezden 

uzak yerlerde ise kendilerinden önce var olan büyük toprak sahipliği sistemini 

sürdürdüler.  

Tımar düzeni, I. Süleyman (1520–1566) döneminde gelişmesinin ve 

teşkilatlanmasının en ileri noktasına ulaştı. I. Süleyman, “toprak ifrazı” yaptırarak 

raiyyet çiftliklerinin dönüm fazlalarını tespit ettirerek, köylünün ödediği  “çift resmi” 

miktarını artırdı. Yine onun saltanatı döneminde mirî arazi ve tımar düzenine ilişkin 

hukuk sistemleştirildi ve geleneksel toprak düzeninin temelini oluşturan örfî arazi 

hukuku uygulamaları Şeyhülislâm Ebussuud Efendi tarafından şer’î hukukun 

kapsamına alındı (Aydın,2014:139).  

                                                           
16 II. Mehmed'in binlerce mülk ve vakıfı lağvederek topraklarını mirî arazi hâline getirerek tımar 

olarak dağıtması Osmanlı tarihinde onun dönemine özgü ve çok önemli bir uygulamadır. 
Muhtemelen II. Mehmed'in ölümünden tahta geçen oğlu II. Bayezid ile Cem Sultan arasında 
yaşanan ve merkezî güçlerle (devşirme sınıfı, yeniçeriler), ulemâ, şeyhler ve büyük mülk 
sahiplerinin daha şehzadeliği sırasında Amasya valisi iken babasının aldığı karara karşı çıkarak, bu 
düzenlemeleri Amasya, Tokat ve Trabzon sancaklarında uygulatmamış olan Bayezid’e, köylüler ve 
tımarlı sipahilerin ise Cem’e destek verdiği taht kavgası da bu uygulamanın etkilerini taşımaktadır. 
Konu hakkında bkz. Halil İnalcık, “Mehmed II”, İA, C:7, 1957, ss. 506-535; Halil İnalcık, “Mehmed 
II”, TDVİA, C:28 (2003), ss. 395-407; Vera Mutafçieva, “İkinci Mehmed’in Dahili Siyaseti 
Üzerine”, Osmanlı Tarih Arşivi, C:I, No:1, 1977, ss. 30-36; Oktay Özel, “Limits of the Almighty: 
Mehmed II’s ‘Land Reform’ Revisited”, JESHO, C:42, No:2, 1999, ss. 226-246. 



81 

 

Sipahi olmayan fakat cesaret ve hizmetleri ile dirlik elde etmiş olan kişilerin 

dirliklerinin tasdik edilmesi ve tezkireli, tezkiresiz tımar ayrımı gibi yeni 

uygulamalar bu dönemde ortaya çıktı.  

Parasal ekonominin, idarî örgütlenmenin ve ulaşım ağının yeterince 

gelişmemiş olduğu bir devirde her şeyden önce bir devlet maliyesi aracı olarak 

ortaya çıkan ve güçlü bir anti-feodal araç olan (Kılıçbay,1985:362) tımar, fethedilen 

topraklar genelde mirî yani devletin mülkü kabul edildiklerinden Osmanlı tarımının 

da temel örgütlenme biçimiydi. Osmanlı mirî arazi düzeninin esasını dirlik (tımar) 

düzeni teşkil ediyordu. İktisadî ve malî bakımdan tımar, devlete ait (mirî) topraklar 

üzerinde üretici sınıfça yaratılan tarımsal artığa dayalı gelirlerin, merkez ile merkez 

tarafından belirli bir kamu hizmeti karşılığında imtiyaz verilen kişilerce 

paylaşılmasına dayalı bir sistemdir.  

Yerleşik tarıma dayalı tüm toplumlarda yönetimler aynı temel soruya, 

tarımsal üretimin bir bölümünün üreticilerden nasıl çekilip alınacağı, başka bir ifade 

ile tarımsal artığa nasıl el konulacağı, bu artığın bir bölümüyle bir ordunun nasıl 

kurulacağı ve besleneceği sorusuna cevap aradılar. Tımar düzeni bu soruya Osmanlı 

toplumunun kendine has şartlarında verilen cevabı teşkil eder (Pamuk,2005:41).  

“Para ekonomisinin yeteri derecede gelişmemiş, büyük bir kısmı aynen mahsul olarak 

toplanmakta olan vergi gelirlerinin nakli, paraya çevrilmesi, merkezî bir devlet hazinesi hâlinde 

toplanarak oradan dağıtılması ve bu dağıtılacak maaşlarla vazife sahiplerinin bulundukları 

yerlerde geçimlerinin temini gibi işlerin güçlüğü karşısında veya askerî ve siyasî diğer 

sebeplerle Doğu’da ve Batı’da muhtelif çağlarda türlü şekillerde uygulanmış olan benzeri 

usuller, Osmanlı İmparatorluğu’nda da tımarlı sipahi denilen bir süvari ordusunun 

teşkilatlanmasında yüzyıllar boyu başarı ile kullanıldı” (Barkan,1975:2).  

Tımar düzeni 15. ve 16. yüzyıllarda Osmanlı Devleti’nin kendine has ve 

önemli işlevleri yerine getiren gelir dağılım yöntemi oldu (David,1999:86).  

Mülkiyeti ve tasarruf hakkı devlete ait olan mirî araziyi devlet bizzat 

işletmez. Reâyaya sınırsız süreli bir kira sözleşmesi ile tasarruf hakkını devreder. Bu 

araziler satılamayan, ipotek, vakıf ve hibe edilemeyen, babadan oğula bir işletme 

birliği olarak geçen reâya/râiyyet çiftlikleri idi.  Köylü bunu kendisi ekip biçmek 

zorundaydı. Üretimi kendisi düzenler, üretim araçları öküz, saban ve tohumu kendisi 



82 

 

sağlar ve bağımsız bir işletme ünitesi olarak toprağı kendisi işlerdi. Reâyanın görevi 

araziyi ekip-biçmek ve elde edilen ürünün veya gelirin bir kısmını vergi olarak 

devlete ödemekti. Reâyanın devlete ödeyeceği vergi gelirleri devlet tarafından askerî 

veya diğer hizmetler karşılığında belli şahıslara tahsis edilirdi (Cin ve Akgündüz, 

2011:252).  

Devlet tarafından mirî araziden belirli bir yerin yıllık gelirinin tamamının 

veya bir kısmının bir belge (berat) ile belirli askerî veya diğer hizmet ve görevler 

karşılığında sahib-i arz veya sipahi denilen kimselere verilmesine dirlik denilir. 

Arazi, dirlik verilen kişinin mülkü değildir. Toprağı kendisi işletemeyen sahib-i arz, 

toprağın tasarrufunu köylüye bırakır ve hem üründen hem de reâyanın şahsından 

devletin alacağı vergileri toplar. Tımar, arazinin mülk olarak verilip verilmemesine 

göre; Anadolu'da bazı eyâletlerde var olan, tımar sahibinin savaşta yerine başkasını 

gönderebildiği, bu yükümlülüğü yerine getirmezse elinden alınamayan mülk tımarlar 

ve bir hizmet karşılığı gelirinin bir kısmının bir kişiye tahsis edildiği ve Osmanlı 

Devleti’ndeki tımarlarının büyük çoğunluğunu teşkil eden mülk olmayan tımarlar 

olmak üzere ikiye, tımar sahiplerinin gördükleri işlere göre; eşküncü tımarları 

(sahipleri savaş sırasında cebelüleri ile birlikte sefere giden tımarlar), müstahfız 

tımarları (sahipleri kalelerin muhafazasında görevli tımarlar), hizmet tımarları 

(sahipleri saraya hizmet eden, eyaletlerde dinî ve idarî görevlerde bulunan tımarlar) 

olmak üzere üçe ayrılır. Tımarlar 1530 yılına kadar beylerbeyi tarafından verilirdi. 

Bu tarihten sonra beylerbeyinin bir tezkire ile İstanbul’a teklif etmesi üzerine 

merkezden verilen büyük tımarlara tezkireli tımar, beylerbeyinin kendi beratları ile 

verdikleri küçük tımarlara tezkiresiz tımar adı verildi. Tımarlar malî durumlarına 

göre vezir, beylerbeyi, sancak beyi, nişancı, defterdar, divan kâtipleri, çavuşlar gibi 

yüksek rütbeli yönetici, memur ve askerlerin has ve zeâmetleri olan ve sahib-i arzın 

bâd-ı havâ vergilerini toplama hakkı ve yetkisi bulunan serbest tımarlar, tımarı 

tasarruf eden sahib-i arzın böyle hak ve yetkisinin olmadığı serbest olmayan tımarlar 

olmak üzere ikiye ayrılır (Üçok,1944a:525-551; Üçok,1944b:73-95; Barkan,1974: 

286-333; Cin,1992:64-73; Cin ve Akgündüz,2011: 251-253; İnalcık,2012:168-173).  



83 

 

İnalcık’a göre tımar, belirli bir arazinin tevcihi veya araziye ait bazı hakların 

verilmesinden çok birtakım vergilerin bir kimseye havâle17
 edilmesidir (İnalcık,1959: 

43).  

I. Süleyman’dan önce her sipahinin tasarrufuna hassâ çiftliği denilen bir 

çiftlik genişliğinde (50–150 dönüm)  bir arazi ile bir bağ, çayır, meyve ağaçları ve un 

değirmeni verilirdi. Bu Bizans ve Balkanlar’da Osmanlı öncesi bir uygulamaydı. 

Ancak sipahilerin savaşlar nedeniyle hassâ çiftlikleri ile uğraşamayıp özel kişilere 

kiralamaları ve gelirin toplanmasıyla bile ilgilenememeleri yüzünden Osmanlı malî 

bürokrasisi 1530’larda bu uygulamayı kaldırarak hassa çiftlik arazilerini reâyaya tapu 

karşılığı satarak tapulu tasarruf haline dönüştürdü (İnalcık,2004:160-161).    

İmparatorluk genelinde tımar sahiplerinin büyük çoğunluğu Müslümanlar 

olmakla birlikte aralarında gayrimüslimler de vardı ve 15. yüzyılda bazı bölgelerde 

bunların oranı % 30-50’yi bulmaktaydı (David,1999:101).  

Tımar arazisi, kılıç adı verilen, tımarın nüvesini teşkil eden ve hiçbir zaman 

bölünmeyen bir çekirdek kısımla, terakki denilen ve terfiler yoluyla tımara sonradan 

eklenen kısımlardan oluşmaktaydı. Tımarı oluşturan çeşitli gelir birimleri ve hisseler 

sancağın farklı köylerine dağılmış olabilirdi (İnalcık,2012:169). “Ber-vech-i tekmil 

(tamamlama)” denilen bu uygulamada; mesela 15000 akçalık tımar beratına sahip 

olan sipahiye 4000 akça geliri olan A köyü, 7000 akça geliri olan B köyü, 3500 akça 

geliri olan C köyünün gelirleri verildikten sonra; D köyünden de 500 akça tutarında 

hisse verilerek toplam 15.000 akçaya tamamlanırdı (İnalcık,1964-1965:759). Bu 

uygulamanın amacı, tımar sahiplerinin tasarruf ettikleri köyleri, kendi şahsî mülkleri 

haline getirmelerini önlemekti (İnalcık,2012:169). Tımar sahipleri tımarının en 

büyük parçasının bulunduğu köyde veya yakınındaki kalede, kasabada otururlar ve 

topladıkları vergi ile hem kendilerinin hem de seferlere götürmek zorunda oldukları 

askerlerin (cebelü) geçimlerini sağlarlardı. 

Mirî arazi sisteminin uygulandığı sancaklarda vergilerin belirli bir bölümü 

doğrudan merkez hazinesine alınır, bir bölümü ise hem sistemin hem de ordunun 

temelini teşkil eden tımarlı sipahilere dirlik olarak verilirdi. Dirlik arazilerinin 
                                                           
17

 Havâle: Uzak mesafedeki bir gelir kaynağındaki paranın yazılı talimatla bir görevliye veya işe 
tahsisi.  



84 

 

gelirlerine göre üç çeşidi vardı. Yıllık geliri 19.999 akçaya kadar olan dirliklere 

tımar, 20.000 akçadan 99.999 akçaya kadar olan dirliklere zeâmet, 100.000 akçadan 

fazla olan dirliklere has denilirdi (Barkan,1974:314-315; Cin ve Akgündüz,2011: 

253). Tımar, zeâmet ve has sahiplerinden tımarlılar gelirlerinin 3000, zâimler 4000, 

has sahipleri ise 5000 akçasının üstündeki her 3000–4000–5000 akçalık bölümü için 

birer cebeli çıkarmakla yükümlüydü. Haslar, kendi arasında vergi gelirleri doğruda 

merkezi hazine için tahsil edilen ve mirî arazilerin en büyük bölümünü teşkil eden 

hassâ-yı hümâyun, havâss-ı hümâyûn denilen padişah hasları ve diğer haslar olmak 

üzere ikiye ayrılırdı. Mirî arazi düzeni uygulanan sancaklarda hasların bir bölümü; 

valide sultan, şehzade, sultan, sadrâzam, vezir, beylerbeyi ve sancakbeyi hasları idi. 

Havâss-ı hümâyûn, padişahın dirliği sayıldığından sair dirliklerde uygulanan 

kurallara uyulur (Akdağ,1971:II,279), ancak vergiler eminler
18

 veya iltizam
19

 usulü 

ile tahsil edilirdi. Geliri 20.000 akçadan 99.999 akça arasında olan zeâmet denilen 

dirlikler orta dereceli devlet memurları ile sipahi subaylarına verilirdi. Zeâmet 

sahipleri (zâim), gelirlerinin her 5000 akçası için bir cebeli beslemek zorundaydılar. 

Zeâmetler babadan oğullarına geçebilirdi. Has ve zeametleri meydana getiren gelir 

birimleri, köyler ve hisseler, bir sancağın çeşitli yerlerine dağıtılır, böylece 

sancakbeyi ve zâim sancağın her yerini ziyaret ederek düzen ve güvenliğin temini 

için çalışırdı (İnalcık,2012:169). Zeâmetler aynı sancakta olabileceği gibi birbirlerine 

yakın sancaklarda tevcih edilebilir, bazen de zeametleri meydana getiren gelir 

birimleri birbirlerinden binlerce kilometre mesafede olabilirdi. Bu kadar bölünmüş 

hâldeki dirlikler tımar sisteminin özgün yapısı ile temelde çelişmektedir (David, 

1999:105-106). Has ve zeâmetlerde vergi ve diğer gelirler (cizye, mukataa, cemaatler 

ile köy, mezra ve çiftlik gelirleri, yaylak-kışlak, çayır, adet-i ağnam, bâd-ı havâ 

vergileri) eminler veya iltizam usulü ile tahsil edilir veya zâim tarafından bizzat 

toplanırdı. İstanbul’da ve eyalet merkezlerinde hasların ve zeâmetlerin tevcihi ve 

kayıtları mal defterdarı, tımarların tevcihi ve kayıtları tımar defterdarı tarafından 

takip edilirdi.  

 

                                                           
18

 Emin: Bir kamu işini yürütmek üzere tayin edilmiş malî sorumluluk taşıyan padişah temsilcisi.  
19

 İltizam: Devlete ait vergi gelirlerinin özel bir şahsa belli süreliğine verilmesi, kiralanması. 



85 

 

Askerî hizmetler veya belirli görev veya yükümlülüklere karşılık, gelirin 

büyüklüğüne göre has, zeâmet ve tımar olarak tevcih edilen mirî araziler ve diğer 

gelir kaynaklarından alınan vergiler Barkan’ın yayınlamış olduğu ve benzerine bir 

daha rastlanılmayan, merkezî hazineye ait gelirlerin yanısıra dirlik olarak tahsis 

edilmiş gelirleri de kapsayan 1527/1528 malî yılı bütçesine göre Osmanlı Devleti 

topraklarından toplanan 527.929.000 akça vergi gelirinin % 88’ini (% 51 padişah 

hasları, 277.244.782 akça + % 37 diğer haslar, zeâmet ve tımar, 200.186.394 akça) 

dirliklerden elde edilen, % 12’sini ise mülkler ve vakıflardan elde gelirler teşkil 

ediyordu. 37.741 has, zeamet ve tımar sahibi vardı (Barkan,1953-1954:251vd.; 

Barkan,1974:288). 

Ekonomisi ağırlıklı olarak tarımsal üretime dayanan Osmanlı Devleti’nde 

kullanılan toprakların % 90’a yakın bölümünde kuru tarım yapılmaktaydı (Pamuk, 

2005:38). Tarımın karakteristik dokusu gereği kuru tahıl tarımı düzlük alanlarda 

yapılıyordu (İnalcık,2004:205). Tımarın işleyişi tarım kesimindeki üretim ve 

bölüşüm ilişkileri tarafından belirleniyordu. Tımar malî bakımdan, toprak 

ürünlerinden alınan ve reâyadan aynî olarak tahsil edilen, sabit oranlı bir ürün vergisi 

olduğundan nakdî ranta dayanmayan öşürle ilişkiliydi. Hazinenin temel gelir kaynağı 

olan öşürün elde edilebilmesi tımar sisteminin etkin ve iyi işlemesine sıkı sıkıya 

bağlıydı. Fetihlerle giderek genişleyen çok geniş bir coğrafyada merkezin öşrü 

doğrudan ve etkin şekilde toplaması imkânsızdı (Şahinöz ve Teoman,2002:70). Bu 

nedenle devlet, dirlik sistemi sayesinde tarımsal alanları kontrol altına almıştı.  

Devlet,  mülkiyeti ve tasarruf hakkı kendisine ait olan mirî arazinin tasarruf 

hakkını sınırsız süreli bir kira sözleşmesi ile reâyaya devrediyor satılamayan, ipotek, 

vakıf ve hibe edilemeyen, babadan oğula bir işletme birliği olarak intikal eden bu 

araziler reâya/râiyyet çiftlikleri’ni oluşturuyorlardı. Çiftlikler, hem bir aileyi 

besleyecek hem de yeniden üretim masrafları çıktıktan sonra devletin veya sipahinin 

toplayacağı artık-ürünü (vergi) karşılamaya yeterli bir ürün fazlası bırakabilecek 

büyüklükteydi. 

Reâyanın görevi araziyi ekip-biçmek ve elde edilen ürünün veya gelirin bir 

kısmını vergi olarak devlete ödemekti. İşte reâyanın devlete ödemesi gereken bu 

vergi gelirleri devlet tarafından tımar sahiplerine tahsis edilmişti.  



86 

 

Tımar sahibi toprak üzerinde yönetici olarak öşürün toplanması ve merkeze 

aktarılmasında bir malî aracı rolü üstleniyordu. Tımar sistemi sayesinde topraklar, 

sipahi tarafından düzenli olarak denetleniyor, tarlaların ekimi, hasadı ve nadasa 

bırakılması takip ediliyordu.  

Hindess ve Hirst’in feodal üretim tarzını ele alırken yaptıkları açıklayıcı 

analizi (Hindess ve Hirst,1975:236) uygulayacak olursak, Osmanlı Devleti’nin 

üretim tarzında mirî arazi, tımar ve aşağıda ele alacağımız çift-hâne düzeni gibi 

mekanizmalar, üretim birimlerinin büyüklüğünü, karakterini ve yeniden üretimini 

denetim altında tutarak ranta (artık-ürün) el koymakta ve üretim faktörlerinin 

yeniden üretimi aynı zamanda sömürücü (artık-ürünü temellük edici) üretim 

ilişkilerinin yeniden üretimi hâline gelmektedir. Devlet, tımar sahibi vasıtası ile 

gerek köylülerin ekip-biçtiği arazilerin büyüklüğünü, gerekse koşum hayvanlarının, 

suyun ve otlak alanların kullanımı gibi unsurları denetim altında tutar ve böylece 

köylüyü hem siyasî hem de ekonomik olarak mevcut üretim tarzı içine hapseder 

(Mann,2013:36).      

16. yüzyılın son çeyreğinde; artık fetihlerle sonuçlanmayan, yıllarca süren, 

uzun, yorucu ve maliyeti çok yüksek seferlerin hazineye getirdiği malî yükün mevcut 

tımarlar üzerindeki vergi baskısını artırması ve sistemin iç dinamiklerinde yarattığı 

yıpranma hem tımar düzeninin hem de tımar sisteminin kurum ve kurallarıyla 

gerçekleşen tarımsal vergilemenin bozulmasına ve değişim sürecine girmesine yol 

açtı ki bu bozulma ve değişim süreci çalışma konumuzun dışındadır.  

2.2.2.3. Çift-Hâne Sistemi 

Osmanlı Devleti’nde mirî arazi ve tımar düzeninin uygulandığı bölgelerde 

köylü aile ve toprak birimleri (çift-hâne) tarafından standart birim bir çift öküzle 

sürülebilecek büyüklükteki toprak parçalarının/tarlaların tümüne, Farsça “cuft > çift” 

ve Türkçe “+lik” ekinden meydana gelen çiftlik denilirdi.
20

 Burada “çift” aslında bir 

çift öküz demektir. Terim belgelerde ek almaksızın sadece çift şeklinde de geçer. 

Balkanlar’da özellikle Slavların yaşadığı bölgelerde çiftlik karşılığı olarak baştina 

terimi kullanılırdı (İnalcık,1993a:7; İnalcık,1993b:313).  
                                                           
20

 Çiftlik hakkında temel çalışmalar Barkan ve İnalcık’a aittir. Ömer Lütfi Barkan, “Çiftlik”, İA, C:III,  

1945, ss. 392-397 ve Halil İnalcık, “Çiftlik”, TDVİA, C:8, 1993, ss. 313-314.     



87 

 

Reâyanın statüsünü belirleyen en önemli kurumlardan biri çift kavramıdır. 

Hem köylünün devlete ödemekle yükümlü olduğu çift resminin matrahı hem de bir 

köylü ailesinin tasarrufunda bulunan küçük bir ziraat işletmesi olması dolayısıyla 

(Güçer,1964:44-45), kanunnâmelerde büyüklükleri kesin olarak tanımlanan çift, 

klasik çağda Osmanlı tarımsal ve iktisadî-malî yapısının temel birimi idi.   

Kökleri eski İran ve Geç Roma İmparatorluğu dönemine uzanan, bir çift öküz 

ile aile emeğinin esasını oluşturduğu köylü işletmelerine dayanan arazi sistemi ve 

tarımsal üretim, geç Roma İmparatorluğu’nda caput, Bizans İmparatorluğu’nda oike, 

Osmanlı İmparatorluğu’nda hane denilen köylü ailesi emeği ile Geç Roma’da iugum, 

Bizans’ta zeugarion, Osmanlı’da çift denilen bir çift öküz gücüne dayanıyordu. 

Bunlar bir arada çiftliğin büyüklüğünü ve üretim kapasitesini belirlerdi. Zeugarion, 

Yunanca “boyunduruk, çift” anlamına gelmektedir (İnalcık,1993a:7; Imber,2006: 

255). Anadolu Selçuklu Devleti’nde aynı birime Farsça bir terim olan, bir alan 

ölçüsü kabul edilen ve arazinin verim kabiliyetine göre 80–150 dönüm arasında 

değişen (Turan,1971:76) cüft-i avâmil denilirdi. Bu terimdeki Arapça “avâmil” 

kelimesi “tarlayı süren hayvanların boyunduruğu” anlamına gelir. Geç Roma’da 

colon, Bizans’ta paroikoi, Osmanlı Devleti’nde râiyyet denilen köylüler çiftlikleri 

işleyen aynı tip köylülerdi (Orbay,2011:69).  

Bir çift öküz ile aile emeğinin esasını oluşturduğu köylü işletmelerine 

dayanan Osmanlı mirî tapulu arazi sistemi İnalcık tarafından çift-hâne sistemi olarak 

adlandırılmıştır. İnalcık, tarafından formüle edilmiş çift-hâne, emek kaynağı olarak 

aile reisi erkeğin simgelediği köylü ailesi (hâne) emeği, koşum gücü olarak bir çift 

öküz ve hane halkının bu bir çift öküzle işleyebileceği boyutlarda bir birim meydana 

getiren ve hububat üretimine ayrılmış çiftlik denilen tarlalar olmak üzere üç unsuru 

birleştiren bölünmez bir tarımsal üretim birim ve malî gelir birimidir (İnalcık,1993a: 

2-3; İnalcık, 2004:190). Bu unsurlardan çiftlik, hem hâne halkını besleyebilecek hem 

de yeniden üretim masrafları çıktıktan sonra devletin veya sipahinin toplayacağı artık 

ürünü karşılamaya yeterli bir ürün fazlası bırakabilecek büyüklükte olmalıydı. 



88 

 

Osmanlı kanunnâmeleri çiftliği asgarî 4 Bursa müdü21
 (buğday için 906 kg./arpa için 

890 kg.) tohum ekilen ve asgarî 6 İstanbul müdü veya 12 Bursa müdü (buğday için 

2718 kg./arpa için 2670 kg.) ürün toplanan bir tarım alanı olarak tanımlar (Barkan, 

1943; Barkan ve Meriçli,1988:234; Akgündüz,1994:VII,173,181).  

Çift-hâne, kuru tarım yapılan Yakındoğu ve Akdeniz bölgesinde temel 

tarımsal sistem ve çift resmi ile türevlerinin matrahı olarak temel malî birimdi. 

Osmanlı Devleti’nde hem tarımsal faaliyet hem de tarım kesiminin vergilendirilmesi 

büyük ölçüde çift-hâne sistemi çerçevesinde olmaktaydı.  

İnalcık (İnalcık,1993a:9),  

“Osmanlı İmparatorluğu’nun ve başka geleneksel imparatorlukların, değişime ve 

gelişmeye, yeni ekonomik sistemlerin ortaya çıkışına direnmesinde durgun bir sosyo ekonomik 

yapıya bağlı olmasında, mirî arazi rejimi ve çift-hane sistemi başlıca sorumlu görülmektedir. 

Fakat unutmayalım ki, bu sistem Türkiye’de günümüzde küçük aile işletmelerine dayanan 

sosyal yapının da tarihî temelidir”  

diye yazarken, Marksist tarihçi Eric Hobsbawm (1917–2012);  

“Köylülerin 1980’lerin ortalarında hâlâ nüfusun mutlak çoğunluğunu teşkil ettiği 

Türkiye, Avrupa ve Ortadoğu’da kalan son köylü kalesi idi”  

demektedir (Hobsbawm,1996:338).  

Osmanlı İmparatorluğu’nda mirî arazi düzeni uygulanan toprakların büyük 

bir kısmı, müstakil köylü işletmesine yetecek büyüklükte olmak üzere, her bölgenin 

özelliğine göre ayrıca hesaplanarak, reâya çiftlikleri veya Balkan topraklarındaki 

Slavlar arasında baştina olarak
22

 parçalara bölünür ve bu çiftlikler tapu bedeli 

denilen bir peşin kira karşılığı onları işleyecek olan köylülere daimî ve irsî bir kira 

mukavelesi ile bütün olarak terk edilirdi. Çiftliklerin ölçümünde çeşitli yöntemler 

kullanılır, bazı yerlerde nadas ve ekim işleri bir çift öküzle yapılabilecek büyüklükte 

                                                           
21 1 İstanbul Müdü = 2 Bursa Müdü. 1 Bursa Müdü = 10 kile (1 kile = buğday için 22, 65 kg., arpa için 

22, 25 kg.) [Walter Hinz, İslam’da Ölçü Sistemleri, (Çev. Acar Sevim), Marmara Üniversitesi 
Yayınları, İstanbul, 1990, 51.] 1 Bursa Müdü = 226,5 kg. buğday, 222,5 kg. arpa. 

22 Slavca “miras” anlamına gelen baştina kelimesi, Osmanlı fethi öncesi Bosna’da kralın önemli bir 
hizmet karşılığı bir şahsa daimî ve mutlak mülk olarak verdiği arazi parçaları için kullanılmaktaydı. 
Muhtemelen Bizans döneminde de bu tür arazi parçaları aynı adla mevcuttu. II. Mehmed tarafından 

fethedilen Trabzon ve civarındaki gayrimüslim halkın elindeki çiftlikler de tahrir defterlerinde 
baştina adı altında kaydedilmişti. 



89 

 

olan ziraî işletme bütününe çiftlik, bunun  yarısına da öküzlük denilirdi (Barkan,1945: 

391-397).  

Çiftlik tasarruf eden reâyanın evli (müzevvec) olması şarttı (Ünal,1997:120). 

Devlet çiftlik büyüklüklerini tahrir sistemi ile tespit ederek kaydederdi. Arapça 

“deftere kaydetme” anlamına gelen tahrir, Osmanlı İmparatorluğunda tımar 

sisteminin uygulandığı eyaletlerde nüfusu, araziyi ve vergi geliri sağlayabilecek tüm 

gelir kaynaklarını ve vergi verenlerin isimlerini tespit etmek için farklı sancaklarda 

yapılan sayımlardır. Yalnız tarımsal araziler değil kentlerdeki imalathaneler, pazar 

yerleri, limanlar, değirmenler ve gümrük kapıları da tahrir defterlerine kaydedilir 

sonra da bu gelir kaynakları sağlayacakları yıllık gelirin miktarına göre dirlik adı 

verilen irili ufaklı birimlere ayrılırlardı (Pamuk, 2005:42).  

15. yüzyılın ilk yarısında yapılmaya başlayan tahrirler, 20–30 yıllık 

aralıklarla 17. yüzyılın başlarına kadar yapılmaya devam etti.23
 Bir bölgenin fethi, 

yeni bir padişahın tahta geçmesi veya savaş, doğal afetler gibi gelir toplama ve 

dağıtımında meydana gelen değişiklikler, yeni bir tahririn yapılmasını gerektirirdi.  

“Tahririn iki amacı vardı; Reayayı tımar sahiplerinin suiistimalinden korumak ve 

malların, ürünlerin ve gelirlerin kaynaklarını bilmek suretiyle kamu gelirlerinin artırılması” 

(İnalcık,2004:175).  

Tahrir sırasında tahrir yapılan sancağın ileri gelenlerine danışılır, onlardan 

toplanan bilgiler tahrir defterlerinin başında yer alan sancak kanunnâmelerinin 

hazırlanmasında dikkate alınır, köylülerin yükümlülükleri kanunnâmede açık şekilde 

belirtilirdi. Tarım ve mülkiyet konusunda genellikle yerel yöntemleri kurala bağlayan 

                                                           
23

 Tahrir hakkında bkz. Ömer Lûtfi Barkan, “Türk İktisat ve Maliye Tarihi için Kaynaklar: Türkiye’de 
İmparatorluk Devirlerinin Büyük Nüfus ve Arazi Tahrirleri ve Hakâna Mahsus İstatistik Defterleri 
I”, İÜİFM, C:II, No:1, 1940, ss.20-59; aynı yazar, “Türk İktisat ve Maliye Tarihi için Kaynaklar: 
Türkiye’de İmparatorluk Devirlerinin Büyük Nüfus ve Arazi Tahrirleri ve Hakâna Mahsus İstatistik 
Defterleri II”, İÜİFM, C:II, No:2, 1941, ss. 214-247; Hüdavendigâr Livası Ta rir Defterleri 
(Haz. Ömer Lütfi Barkan-Enver Meriçli), TTK Yayınları, Ankara 1988, Barkan’ın girişi, ss. 1-144; 

Halil İnalcık, Hicrî 835 Tari li Sûret-i Defter-i Sancak-i Arvanid, TTK Yayınları, Ankara 1954; 
aynı yazar, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi I.Cilt:1300-1600, (Çev. 
Halil Berktay), Eren Yayıncılık, İstanbul 2004, 175-181; Feridun M. Emecen, “Sosyal Tarih 
Kaynağı Olarak Tahrir Defterleri”, Tarih ve Sosyoloji Semineri, 28-29 Mayıs 1990: Bildiriler, 

İÜEF Yayınları, İstanbul 1991, ss. 149-155; Erhan Afyoncu, “Türkiye’de Tahrir Defterlerine Dayalı 
Olarak Hazırlanmış Çalışmalar Hakkında Bazı Görüşler”, TALİD, C:I, No:1, 2003, ss. 267-286; 

Mehmet Öz, “Tahrir Defterlerinin Osmanlı Tarihi Araştırmalarında Kullanılması Hakkında Bazı 
Düşünceler”, VD, C:22, 1991, ss. 429-439; aynı yazar, “Tahrir”, TDVİA, C:39, 2010, ss. 425-429. 



90 

 

ayrıntılı düzenlemeleri içeren kanunnâmeler yerel vergi koyma uygulamaları ile 

toplanan vergileri de gösterirlerdi. Vergi hükümleri açısından kanunnâmeler çok 

kesin ve ayrıntılıdır (Singer,1996:84).  

Tahriri yapan görevliler (emin, il yazıcı, muharrir), gelir getirebilecek bütün 

ayrıntıları gözden kaçırmamağa dikkat ederlerdi. Tahrirlerde ilk olarak köylünün 

ellerinde tuttukları toprak veya topraksız olmaları itibariyle statüsü gözden geçirilir 

ve çift resmi bağlamına ödemesi gerekli vergiler tespit edilirdi. Bu kayıtlarda baba 

adı ve varsa aile lâkabı ile birlikte vergi mükellefi şahsın adı yazılırdı. Kaydı yapılan 

şahsın tasarruf ettiği toprak miktarı, çift (ç چ), yarım çift (nîm ن) veya yarım çiften az 

dönüm miktarı yahut topraksız olduğuna dair isminin altına bennâk (k ق) olarak 

kaydedilirdi. Ayrıca çalışma güç ve yasına erişmiş erkek nüfus da mücerred (m م) 

olarak yazılırdı. Vergiden muaf, resmi görevli veya dinî vazifeli kişiler varsa bunlar 

da isimleriyle birlikte kaydedilirdi. Her köyün nüfusu yazıldıktan sonra, ikinci olarak 

o köyde yetiştirilen her çeşit mahsulün, o sancaktaki vergi nispetlerine son üç yılın 

rekoltesi temelinde mahsulden aynen alınacak olan öşür miktarları ve akça olarak 

değerleri ayrı ayrı yazılır, üçüncü olarak rüsûm ve para cezaları belirlenirdi (İnalcık, 

2004:177). Defterlerde her köyün adı, kimin mülkü, tımarı veya vakfı olduğu 

kaydedilir, defterin sonunda toplam hâsılat miktarları da rakamlandırılarak yazılırdı. 

Tahrir tamamlandıktan sonra hazırlanan defter İstanbul’a gönderilerek sultana 

takdim edilir, sultan defteri mühürler ve onaylardı. Mufassal tahrir defteri denilen bu 

defterin bir sureti merkezde saklanır, mühürlü nüshası eyalete geri gönderilirdi.  

Tahrirlerde çiftlik büyüklükleri çift, nim-çift ve ekinlü bennak belirtilirdi. Çift, 

bir “tamam” çiftlik genişlikte, nim-çift onun yarısı kadar bir araziye tapu ile tasarruf 

eden köylüyü, ekinlü bennak ise nim-çiftden daha az toprağa tasarruf eden köylüyü 

ifade eder. Uygulamada hem Bizanslılar hem de Osmanlılar, bir ailenin tasarruf 

edebileceği en küçük toprak biriminin zeugarion veya çift’in yarısı (voidion, nim-çift) 

olduğunu kabul ediyorlardı. Bizans tarımında bir köylü ailesini geçindirebilecek 

genişlikte 2 hektardan (20 dönüm) 4 hektara (40 dünüm) kadar bir araziye sahip olan 

çiftlikler (voidion) ekonomik birer birim olarak kabul görmüştür. Bir aile bundan az 

toprak tasarruf ediyorsa Bizanslılar aktemones/aporoi, Osmanlılar fakir/yoksul olarak 

sınıflandırırlardı (İnalcık,2004:193). Bizans’ta da köylüler sahip oldukları öküz 



91 

 

sayısına göre zeugaratoi (bir çift öküze ve bir çift öküz yardımıyla işlenebilecek 

araziye sahip olan çiftçi), boidatoi (bir çiftliğin yarısı kadar arazi tasarruf eden, bir 

öküze sahip çiftçi), aktemones (evli ve eşekten başka çeki hayvanı olmayan topraksız 

köylü) ve aporoi (tamamen yoksul köylü) olarak ayrılmaktaydı (Harvey,2002:209; 

İnalcık,2004:196).  

Tam veya nîm çiftlik arazinin miktarı, her sancakta dönüm24
 cinsinden ayrı 

ayrı tespit edilir, arazi büyüklükleri her sancakta hatta aynı sancağın nahiyelerinde 

arazinin toprağın yetiştirme kabiliyetine göre a’lâ (verimli), vasat (orta), ednâ 

(verimsiz) olmak üzere üç farklı gruba ayrılırdı. Çiftlik arazisi büyüklükleri a’lâ 

yerde 60-80 dönüm, vasat yerde 80-120 dönüm, verimsiz yerde 100-150 dönüm 

olarak belirlenmişti (Barkan,1943). Çemişkezek ve Gürcistan gibi dağlık, engebeli ve 

az verimli yerlerde 180 dönüm bir çift kabul edilmişti (Çağatay,1947:497; Ünal, 

1999:116). Osmanlı kanunnâmelerinde “ziraat olunan yer” ifadesiyle Müslümanların 

elindeki çiftliklere benzer şekilde tanımlanan baştina genellikle normal bir çiftlikten 

daha geniş toprakları içine alırdı (Emecen,1992:136).  

Tablo 2. 1. Çeşitli Sancaklarda Çiftlik Arazisinin Büyüklükleri (dönüm) 

 

Sancak 
 

 

Verimli (a’lâ) 
 

Orta (vasat) 

 

Verimsiz (ednâ) 

Aydın 60 80 130, 150 

Diyarbekir 80 100 150 

Erzurum 80 100 130 

Hüdâvendigar 70, 80 100 130, 150 

Karaman 60 80, 90 100, 120 

Kütahya 60 80-90 120, 150 

Musul 80 100 150 

Silistre 70-80 100, 120 130, 140 

Sirem 70, 80 100, 120 150 

Kaynak: Barkan,1943; Güçer,1964:46’dan derlenmiştir. 

 

                                                           
24 Arazi birimi olarak kullanılan dönüm, eni ve boyu 40’ar adım olan bir alan ölçümü olup (Barkan, 

1943), Bizans İmparatorluğu’nda da 40 adımlık arazi ölçüsüne Yunanca “sarmak, bükmek, 
döndürmek” anlamına gelen stremma denilirdi (Imber,2006: 255).  



92 

 

I. Süleyman’dan önce reâya çiftliklerinin yanı sıra hem askerî zümrelerin 

(askerî teşkilat içinde yer alan yayalar,25
 müsellemler,26

 doğancılar vs.) hem de hassâ 

çiftliği adı altında sipahinin tasarrufunda 50–150 dönüm genişliğinde çiftlikler vardı. 

Bu çiftliklerin reâya çiftliklerinden farkları râiyyet vergilerini ödememeleriydi. 

Ancak 16. yüzyılda bu uygulamaya son verilerek hassa çiftliklerinin çoğu râiyyet 

çiftliklerine dönüştürüldü (İnalcık,1993b:314).   

Vakıf ve mülk arazilerde yer alan çiftlikler de mirî arazilerdeki çiftliklerle 

aynı ölçülere sahipti ve reâyâ tarafından ekilip-biçilirdi (İnalcık,1993b:314). Bazı 

bölgelerde bir çiftçi ailesine 1.5, 2, 2.5, 3 hatta 4 çift verildiği olabilirdi (Ünal,2008: 

160-161; Özdeğer,1988:39-56). Ancak Anadolu ve Balkanlar’da hâkim olan görüntü 

normal boyutlardaki râiyyet çiftlikleri idi (İnalcık,2004:193). İşletme büyüklüğü 

olarak râiyyet çiftlikleri bir çift öküz gücü ile hâne halkı emeğinin işleyebileceği 

büyüklükte bir tarım alanına denk gelmektedir ve çift-hâne sistemi devrin 

teknolojisine göre en optimum üretim ve en etkin vergileme birimidir.  

Köylü işletmesinin basit yeniden üretim için gerekli olan ürünün tamamını 

üretmesi, bunun için de köyler arasında mutlak bir türdeşlik olması gereklidir. 

Mesele, bu optimal noktanın, bir parça toprağın geçinmeye ve yeniden üretime 

yetecek olandan ne az ne de fazla olmayacak biçimde köylü işletmesinin (çiftlik) 

boyutlarının belirlenmesidir. Köylü işletmeleri tüm tüketim ve üretken kapasitenin 

yeniden üretimi için gereken ürünün tamamını üretmekte, artık-ürüne (= gayrı safî 

ürün _ geçimlik ürün _ üretken kapasitenin yeniden üretimi için gereken ürün. є = Y _ 

P
1 _ 

P
2), ürün-rant (öşür) veya arazi-rant (çift resmi) olarak el konulmaktadır. 

Ekonomik, demografik ve siyasi baskılarla, diğer toprak tasarruf biçimlerinin 

ayakta kalması ve gelişmesi, her dönemin çiftlik büyüklüklerini etkiliyordu. Devlet 

hem çiftliklerin bölünmezliğini ve köylü ailelerini geçindirmeye yetecek boyutlarda 

kalmasını hem de vergi gelirlerini teminat altına almak için çaba harcıyordu (İnalcık, 

2004:193). Osmanlı kanunnâmeleri “çiftlik ve baştinaların parçalanıp bozulması 

katiyyen câiz değildir” demektedir (Barkan,1943:254).  

                                                           
25

 Yaya: Ocak halinde örgütlenmiş çeşitli vergi muafiyetlerinden yararlanan köylü milis askeri. 
26

 Müsellem: Askerî hizmet karşılığında çeşitli vergi muafiyetlerinden yararlanan reâya kökenli milis 
grubu.  



93 

 

Ebussuud Efendi de fetvalarında çiftin bir bütün olduğunu, eğer bölünürse 

çift resmi alınmasının mümkün olamayacağını ve toprağın temel vasfını 

kaybedeceğini belirtmektedir (İnalcık,1993b:314; İnalcık,2004:193). Bu durum reâya 

çiftliklerinin sadece Osmanlı tarımının değil aynı zamanda Osmanlı ekonomisi ve 

devlet maliyesinin temelini oluşturduğunu göstermektedir (Pamuk,2005:43).   

Sancaklara ilişkin olarak tahrir defterlerine dayanarak yapılan çalışmalar, 16. 

yüzyılda köylülerin büyük çoğunluğunun “tamam” çiftlikten daha az bir toprağı 

tasarruf ettiklerini, köylü ailelerinin çoğunun (belki tek bir öküzü olan, muhtemelen 

genç ve çekirdek aileler), nim çift/yarım çift ya da ondan da az olan ekinlü bennak 

toprağı işlediklerini, muhtemelen nüfus baskısı ve devletin enflasyon nedeni ile 

kanunnâmelerdeki çift resmi miktarının akça değerindeki düşüşe bağlı olarak değer 

kaybetmesi üzerine zararını karşılamak üzere geliştirdiği politikalar neticesinde aynı 

yüzyılın ikinci yarısında hem tamam çiftlik sayısı azalırken hem de nim çift tasarruf 

edenlerin, üzerinde kayıtlı toprağı olmayan genç, bekâr ve yoksul köylülerin 

(mücerred, caba, bennak) sayısının arttığını ortaya koymuştur (Bulduk,2013:185; 

Cook,1972:37-38; Emecen,1989:231-233; Göğebakan,2002:354; Gökçe,2000:343; 

Kankal,2011:121; Karaca,2002:266; Miroğlu,1990:181; Özdeğer,2001:115; Solak, 

2004:161; Taştemir,1999:195; Ünal,1989:129; Ünal,2008:160-161).  

Bazı tarihçilerin reâyanın yeni tarım alanları açması, ürünleri çeşitlendirmesi, 

sancak içerisinde yer değiştirmesi ve konargöçerlerin iskân edilmesi gibi gelişmeler 

sayesinde nüfus baskısının atlatılabildiğini söylemelerine karşılık (Cook,1972:14; 

İslamoğlu,2010: 226), kişi başına düşen ekilebilir arazi ve kişi başına düşen hububat 

miktarı düşerken, bekâr, az topraklı ve topraksız mücerred, caba ve bennak sayısı ve 

oranı hızla artmış ve 16. yüzyılın sonlarında topraksız köylülerden oluşan kalabalık 

bir sınıf ortaya çıktı.  

Bunun anlamı şudur: 16. yüzyıl boyunca nüfus artarken, marjinal topraklar 

üretime sokulamamakta, bu nedenle hâne başına işlenen toprak ve elde edilen ürün 

ve dolayısı ile toplanan vergi azalmakta, öte yandan köylüler yaşayabilmek 

kasabalara ve şehirlere göç etmekte veya eşkıyalık yapmaktadır.   



94 

 

2.3. OSMANLI DEVLETİ’NDE KÖYLER VE KÖYLÜLER, 

KIRSAL HAYAT VE TARIM 

2.3.1. Osmanlı Devleti’nde Köyler ve Köylüler 

Osmanlı Devleti’nin hâkim olduğu coğrafyada yer alan Anadolu, Suriye, Irak 

ve Mısır ilk insan yerleşmelerinin olduğu ve köy hayatının ilkçağlardan itibaren 

başladığı yerlerdir. Köy, Osmanlıların varisi bulundukları geleneğin devamı ve bir 

göstergesi olarak Farsça kūy ve Rumca cho  rió kelimelerinden gelen, Türkçede köy, 

belgelerde ise karye denilen terimle isimlendirilir. Nüfus olarak kasaba ve şehirden 

küçük, ekonomisi büyük ölçüde tarıma ve hayvancılığa dayalı bir yerleşim yeri olan 

köy, sanayi öncesi toplumlar hakkındaki çeşitli sosyolojik araştırmalarda “geçiminin 

başlıca iktisadî dayanağı ziraî istihsal olan topluluk”, “az çok kapalı, iş bölümü ve 

katmanlaşma yönünden yeterince farklılaşmamış, aynı cinsten birincil ilişki ve 

yaygın denetim sistemine sahip topluluk”, “toplumsal konumu ve yaşam kalitesinin 

aynı olduğu, homojen ve herkesin birbirine benzeyen, sakin ve düzenli bir toplumsal 

yaşam sürdüğü” (Ercan,1993:35-36) birim olarak tanımlanır.  

Köy tipleri, çok geniş bir alana yayılmış olan Osmanlı coğrafyasında bir 

coğrafî bölgeden diğerine gerek fizikî coğrafyası ve arazi yapısı, iklim, bitki örtüsü 

gibi doğal şartlar, gerekse etnik, dinî, sosyal yapı ve kültürel gelenek farklılıkları 

hatta askerî ve siyâsî etkenler yüzünden değişkenlik ve çeşitlilik gösterir. Bu nedenle 

tipik bir Osmanlı köyünden hatta Rumeli veya Anadolu köyünden söz etmek 

imkânsızdır (İnalcık,2004:222). Ancak köyleri ova köyleri, dağ köyleri ve orman 

köyleri olarak ayırmak mümkün olabilir (Aköz,2014:191).  

Oktay Özel, Osmanlı köyünü (1986:VI),  

“Kırsal organizasyon içinde yer alan köylü halkın coğrafî mekân içinde yerleştikleri, 

bizzat oturdukları veya toprağa bağlandıkları yerler”  

olarak tanımlar.  

İnalcık ise (2004:222),  

“Bir yerin köy olması için belirleyici faktör Osmanlı imparatorluk düzeninin tuttuğu 

defterlere belirli bir süre yazılmış olmaktır. Bu resmî kayıt işlemidir ki köyü ekili arazisinin ve 



95 

 

otlaklarının sınırları ile toplam vergi yükümlülüğünün miktarı (hâsıl) belli bir toprak ve 

komünal yaşantı birimi olarak tanımlar”  

demektedir  

Osmanlı köyü, tarlaları, otlağı ve çayırı sınırlandırılmış, tahrir defterleri ve 

kadı sicillerinde bölgesel varlığı tespit edilmiş bir idarî ünitedir (İnalcık,1993a:12). 

Osmanlı kadı sicillerindeki köylülerle ilgili kayıtlarda köylülerden “..karyesi/..köyü 

ahalisinden”, “..karyesinde/..köyünde sakin” diye söz edilmesi (Arslan,2014:126), 

Osmanlı Devleti’nde kırsalda yaşayan fertlerin kimliğini ilk önce hangi köyden 

olduklarının belirlediğini göstermektedir (Singer,1996:16).  

Tahrir defterlerinden elde edilen veriler kırsal yerleşimlere ilişkin bazı ortak 

özellikleri yansıtırlar. Bunların en önemlisi yerleşim bölgelerinin küçüklüğüdür. 150-

200 hanelik yerleşim yerlerinin kasaba sayıldığı (Faroqhi,2006:103-104) Osmanlı 

coğrafyasında çok dağınık olan köylerin birçoğu 5-6 haneden 80-100 haneye kadar 

değişmekte ve köyler genellikle bir veya iki mahalleden meydana gelmekteydi (Ünal, 

2012:3). Köyler 15. ve 16. yüzyıllarda genellikle tımar arazisidir. Bazı köylerde cami 

ve zaviye gibi vakıf tesisleri vardır veya vergi gelirlerinin bir kısmı (genellikle öşür) 

herhangi bir dinî yapıya vakfedilmiştir. Ayrıca padişahların temliknamesi ile 

hanedan mensuplarına, devlet adamlarına veya yaptıkları bir hizmet karşılığında bir 

kişi veya cemaate verilmiş olan mülk köyler de vardı (Aköz,2014:176). Kırsal alanda 

köylerden sonra en önemli yerleşim birimi mezrâ veya ekinlik idi. Hem toprağın 

işlendiği hem de sürülerin otlatıldığı geçici yerleşim yerleri olan mezrâların çoğu yaz 

boyunca geçici olarak yaşanan veya bir-iki haneden meydana gelen ve köyden 

mutlaka bir coğrafî engelle ayrılmış yerleşim yerleri veya terk edilmiş köylerdi. 

Tahrir defterlerinden mezrâların boyutlarının bir köy kadar büyüyebileceği 

anlaşılmaktadır (İnalcık,2004:209-210). Köyler bir veya daha fazla mezrâya sahip 

olabilirdi. Ekonomik ve siyasî şartlara bağlı olarak mezrâlar zamanla köylere 

dönüştüğü gibi kriz ve gerileme dönemlerinde köyler de varlıklarını mezrâ olarak 

devam ettirebilirdi (Faroqhi,2006:106).Tahrirlerde geçen, Rumca come kelimesinden 

gelen köy dışında küçükbaş hayvanları koymak için yapılmış bir veya birkaç ağıl ile 

çoban kulübesinden ibaret kom, daha çok göçebe hayvancılık yapan konargöçer 

toplulukların geçici olarak yerleşip çadır kurdukları oba ve daha çok Kuzeybatı 



96 

 

Anadolu’da görülen ve mahallelerin toplanmasından meydana gelen divân da küçük 

kırsal veya dönemsel yerleşimleri ifade eder (İnalcık,2004:210). Osmanlı köyü, 

bölgelere göre farklı özellikler göstermesine karşılık, mirî arazi üzerinde tarımsal 

üretim yapan çift-hânelerden meydana gelen, tahrir defterindeki kayıtlarla malî bir 

statü kazanan, çiftçilerin ve ailelerin bağımsızlığı esas olan kırsal idarî birimdir. 

Reâyaya adaletle davranılmasına gayret eden, ancak reâyanın da çiftini çubuğunu 

bırakmasına sıcak bakmayan devlet merkeze bağlı olan ve merkezden denetlediği 

yargı düzeni ile hem sipahiyi hem de reâyayı (köylü) aynı yargıya tâbi tutarak 

(Uzunçarşılı,1965:109), çift-hane sistemini ve bu sisteme dayalı toplumsal ve 

ekonomik yapıyı sürdürmeye çalışmıştır. Bununla birlikte köylünün toprağa bağlı 

olması prensibine rağmen, kolaylıkla yer değiştirebilmesi, toprağını bırakıp çift-

bozan olması sık görülen bir durumdu ve Osmanlı kanunları bunu önlemek amacıyla 

toprağını bırakan köylünün çift-bozan vergisi ödemesi, bunu ödemediği takdirde 

sipahinin kaçak köylüyü 10-15 yıl bir zaman içerisinde köye geri getirme yetkisi gibi 

tedbir ve düzenlemeler getirmişti (Barkan,1943; İnalcık,1993b:11). Daha sonra 

reâyanın yerleşim yerini bırakıp gitmesi tümüyle yasaklanmıştı (İnalcık,2003:115).  

Tipik bir sanayi-öncesi tarım toplumu olan ve ekonomisi tarıma dayanan 

Osmanlı Devleti’nin nüfusunun çok büyük ekseriyetini köylüler ve geçimleri sahip 

oldukları küçükbaş hayvan (koyun, keçi), deve ve at sürülerine bağlı olan il ya da 

ulus adı altında boy (aşiret), oymak (cemaat), oba (mahalle) bölümlerine ayrılan 

(Orhonlu,1987:14) konargöçerler teşkil ediyordu.  

15. ve 16. yüzyılda Osmanlı nüfusuna ilişkin en güvenilir bilgi kaynakları 

vergi tahrirleri ile cizye defterleridir (İnalcık,2004:61). Anılan kaynakları kullanan 

Barkan, Osmanlı Devleti’nin nüfusunu 1520–1530’lar için 12–12,5 milyon, 1570–

1580’ler için 30–35 milyon, Braudel ise 16. yüzyılın sonu için 20–22 milyon olarak 

ifade ederler (İnalcık,2004:65). İnalcık, Barkan’ın 30–35 milyon nüfus rakamını 

abartılı bulur (İnalcık,2004:65). Ancak tahrir defterleri üzerine daha yakın zamanda 

yapılan çalışmalar Barkan’ın ulaştığı rakamları destekler niteliktedir (White,2013: 

90). Gerçekten 16. yüzyılda -en azından son çeyreğine kadar- bütün Akdeniz 

havzasında olduğu gibi Osmanlı Devleti’nde de bir nüfus patlaması yaşanmıştır 

(Ünal,2012:19-20). 



97 

 

Anadolu, Balkanlar, Doğu Avrupa, Bereketli Hilal, Mısır ve Kuzey Afrika’da 

yaşayan milyonlarca köylü Osmanlı İmparatorluğu’nda nüfusunun çoğunluğunu 

teşkil ediyor ve tarımla uğraşıyordu. Tarımda faaliyet gösterenlerin büyük çoğunluğu 

köylerde yaşıyordu. 16. yüzyılda Osmanlı nüfusunun % 90’a yakınının kırsal 

alanlarda yaşadığı, kırsal nüfusun hatırı sayılır bir kısmının da konargöçer olarak 

yaşamakta olduğu söylenebilir (Pamuk,2005:37). Aynı yüzyılda Avrupa nüfusunun 

% 85–90’ı da kırsal alanlarda yaşamakta ve tarımla uğraşmaktaydı (Rowlands,1999: 

32).  

İmparatorluğun mirî arazi ve tımar düzeni uygulanan topraklarında, köylü 

hane reisi, tapu bedeli karşılığında çıplak mülkiyeti devlete ait olan miri arazinin, 

çiftlik tabir edilen kısmının kullanım hakkına sahipti (Barkan,1945:392; İnalcık, 

1993b:313). Köylü kendi araçlarıyla toprağı işleyerek, her yıl devlet adına sahib-i 

arza, bir kira bedeli olarak çift resmi ve üründen öşür vergilerini ödemek ve nadas 

gibi işin gerektirdiği bir sebep olmaksızın arazisini boş bırakmamak şartıyla 

ölünceye kadar kullanabilir ve tasarruf hakkı, öldüğünde çocuklarına geçerdi.  

Tahrir defterlerine bakılacak olursa köylü aileleri, evli bir çiftle çocuklarından 

oluşan “çekirdek aile” ve tek bir çatı altında birden fazla çekirdek aileyi bir araya 

getiren “geniş aile” olmak üzere iki çeşitti. Köylerde bekâr, yaşlı ve dullar tek olarak 

da yaşıyorlardı. Bizans kayıtlarında (praktika) olduğu gibi, tahrir defterlerinde de dul 

kadınlar aile reisi gibi gözüküp ayrı birer mükellef olarak kayıt edilmişlerdi 

(Cvetkova,1977:43).  

Osmanlı köyleri, temel faaliyet ve geçim kaynağının tarım (çiftçilik) olduğu 

köylü ekonomisi modeline sahiptir (Aköz,2014:210). Köylü ekonomisi modelinin 

toprağın köylüler arasında eşitlikçi bir küçük işletmeler hâlinde dağılmış olması şartı 

Osmanlı tarımına büyük ölçüde uymaktadır (Güran,1998:118). Köylerde tımar 

sahipleri, tapu sistemine göre tam, yarım veya daha az yer ekip biçen çiftçi aileleri, 

topraksız olup ortakçılık yapan veya tarım işçisi olarak çalışan kişiler, küçük şahsi 

çiftliklere sahip köylüler, mülk sahipleri, mukâtaa veya kesim denilen işletme biçimi 

ile yer işleyenler yaşamaktaydı (Arslan,2014:65). Köy halkı sadece çiftçilerden değil 

marangoz, demirci, değirmenci ve çoban gibi yarı-zamanlı rençber, yarı-zamanlı 

ihtisas sahipleri ile imam veya papaz gibi muaf kimselerden de meydana gelirdi. 



98 

 

 Tahrir verilerinin de doğruladığı üzere küçük kasabaların pek çoğunda köy 

hayatı yaşandığı ve nüfusun büyük bölümünün tarımla uğraştığı (Faroqhi,2006:104), 

bu kişilerin de tarım kesiminden tahsil edilen bazı vergileri ödemekle yükümlü 

oldukları söylenebilir. Köylülerle devlet arasında irtibatı Anadolu ve Rumeli’de köy 

kethüdası, Balkanlar’da Slavların yaşadığı yerlerde kinez veya piremikür, Osmanlı 

Macaristanı’nda biro, Arapların yaşadığı yerlerde ise reis denilen köy yöneticileri ile 

imamlar ve papazlardı. Tüm bu şahıslar hizmetlerine karşılık olarak ve reâyaya yerel 

birer yönetici olduklarını vurgulayacak şekilde râiyyet rüsumu denilen reâyanın 

ödemekle yükümlü oldukları vergilerden muaftılar. 

Osmanlı Devleti’nde taşra idaresi aşağıdan yukarıya köy (karye), nâhiye, 

kazâ, sancak ve eyalet şeklinde teşkilatlanmıştı. 100–150 kadar köy, 40–60 km. 

çapında bir alanı kaplayan, merkezinde genellikle 3.000 ile 20.000 arasında bir 

nüfusu barındıran, Osmanlı belgelerinin dili ile “cuma kılınır ve pazar durur yer” 

diye tanımlanan bir yerleşim yeri (şehir, kasaba) bulunan, kazâ denilen bir idarî 

birimi teşkil ederdi (Genç,2010:48). Her kasaba veya şehir merkezi, bir yerleşim yeri 

olarak bağlı olduğu arka bölgeyle birlikte mütalaa edilebilir (Faroqhi,2006:17).  

Kazânın kendisine yeterli olması, ziraî üretimin her şeyden önce bu alanın 

iaşesini karşılaması beklenir ve köylerin ürünü kazânın iaşesine ayrılırdı. Bu ihtiyaç 

karşılanmadıkça üretimin kazâ dışına aktarılmasına izin verilmezdi. Ziraî üretimden 

gelen gıda maddeleri ve ham maddeleri kazâ merkezinde satın almak, işlemek ve 

tüketiciye satmak loncalar şeklinde örgütlenmiş, köylü işletmelerinde olduğu gibi 

belli ortalama büyüklükleri aşmayacak boyutlarda işyerlerine (dükkân) sahip olan 

kasaba esnafının tekelindeydi (Genç,2010:48-49).  

Köylüler kasabaya getirdikleri ürünleri pazarda satmak sureti ile hem nakden 

ödemesi gereken vergileri ve borçlarını ödemekte kullanacağı hem de dönüşte 

alacağı malları temin için gerekli parayı elde ederdi.  

2.3.2. Osmanlı Topraklarında Tarım 

İktisadî hayatta, üretim ilişkilerinde ve maliyede en önemli yeri tarımsal 

üretimden elde edilen gelirlerin tuttuğu, nüfusun % 80–90 gibi büyük çoğunluğunun 

tarımsal faaliyetlerle uğraştığı sanayi-öncesi tarım toplumlarının bütün özelliklerini 

taşıyan ve diğer sanayi-öncesi tarım toplumları ve antik imparatorluklardaki gibi 



99 

 

uluslararası, bölgelerarası ve bölgesel ticaret, şehirlerdeki iktisadî faaliyetler ve 

hayvancılığın da önemli olduğu Osmanlı ekonomisinin temeli tarımdı.  

14. yüzyıl başlarında Batı Anadolu’da bir uç beyliği olarak ortaya çıkan 

Osmanlıların, Bizans feodallerinden ele geçirdikleri ve kurulup yayıldıkları topraklar 

göçebe Türkmenlerin büyük ve küçükbaş hayvan sürüleri için hem kışlık hem yazlık 

otlaklar sağladı (Fleet,2012:286). Türkmenlerin daimi yaylak ve kışlakları vardı. 

Osman Bey’in küçük toplumu, kendilerine Osmanlı denilen yeni boy, atlarını ve 

koyunlarını yazları yüksek yaylalara çıkarıp kışları alçak kışlağa indiren tipik bir 

mevsimsel göçebe hayatı yaşamaktaydı. Divitçioğlu’nun ifadesi ile Osmanlı 

Devleti’nin kuruluş nedenini şu evrensel hipoteze bağlayabiliriz; 

“Ortaçağda yaşayan göçebe çoban toplumlar kendilerini yeniden üretebilmek için 

hayvancılık yapmanın yanısıra, savaşarak yeni otlak ve suvat yerleri açmaya ve ihtiyaçları olan 

mamul mal ile esiri gene savaşarak tarımcı yerleşik bölgelerden haraç ve yağma yoluyla 

sağlamaya mecburdurlar” (Divitçioğlu,2001:38).  

Hayvancılıkla uğraşan insanlar güvenliği de sağlamak için bölgelerindeki 

halklarla işbirliği yaparlar. Osman Bey’in Türkmenleri “yaylaya gitseler emanetleri-

ni Bilecik Hisarı’na korlar, gelince peynir, yağ, kaymak, halı ve kilimler verirlerdi” 

(Âşıkpaşaoğlu,1947:98). Türkmenler bu yeni boyun güçlü de olsa ancak bir kısmını 

teşkil ediyordu. Hem beylerin, hem de sıradan halkın yaptığı evlenmelere sonunda 

çarşıda-pazarda, evde-yurtta hem Türkçe hem de Rumca konuşan karma bir toplum 

oluştu. Başlangıçta ağırlıklı olarak konargöçer bir hayat tarzı ve canlı hayvanların 

geçim ve servet kaynağı olduğu bir iktisadî yapıya sahip olan Osmanlı Beyliği’nde 

Orhan  Gazi’den itibaren hem yerleşik bir toplum düzeni hem de gittikçe gelişen bir 

idarî ve askerî yapı üzerine oturan tarım ağırlıklı bir iktisadî düzen hâkim oldu.  

Toplumda konargöçer nüfusun çoğunlukta olmasına karşılık Osmanlılar daha 

1320’lerin ortalarında köleler ve hadımların görevlendirildiği bir saray ve Farsça 

belgeler üreten bir divân teşkilatına, Bursa gibi önemli bir şehri ele geçirmeye 

yetecek bir askerî ve kendi adlarına para bastıran, vakıflar kuran bir idarî-malî yapıya 

sahiptiler (Kafadar,2010:228).      

 



100 

 

Sınırları 16. yüzyılda Orta Avrupa’dan Basra Körfezi’ne Karadeniz’in 

kuzeyindeki steplerden Büyük Sahra’ya uzanan Osmanlı Devleti’nde birbirinden 

farklı arazi, iklim, toprak ve bitki örtüsü bölgeleri tarıma uygun ovalar ve nehir 

boyları ile hiç tarım yapılamayan çöller ve dağlar vardı.  

1520-1530’lu yıllara ait tahrir defterlerine göre 16. yüzyılda nüfusun % 85–

90’ı kırsal alanlarda yaşıyor, bu nüfusun küçümsenmeyecek bir bölümünü de 

göçebeler teşkil ediyordu (Pamuk,2005:37). Osmanlı Devleti, 19. yüzyılda bile bir 

tarım ülkesiydi ve nüfusunun % 80’inden fazlası köylerde yaşıyordu (Quataert,1999: 

15). Köylüler dışında şehir ve kasabalarda yaşayan halkın bir bölümü de bağ, bahçe 

ve tarla tarımıyla uğraşıyor ve çayırlara sahip bulunuyordu. Ancak mezrû (ekip-

biçilen) tarla faaliyeti köylerdeki kadar yoğun değildi.  

Köylü ekonomik anlamda bir teşebbüs işletmemektedir. O bir iş değil hane 

halkı idare etmektedir (Wolf,2000:16). Tarım arazilerinin çok büyük bölümünün 

rakabesi (çıplak mülkiyeti) mirîye yani devlete ait olup köylüler bu toprakları, 

Barkan’ın ifadesi ile adeta irsî ve daimî kiracılık statüsü ile kullanır, resim ve 

öşürlerini ise dirlik sahipleri, vakıflar ve mülk sahiplerine öderlerdi. Tarımın temel 

emek birimi, aile reisi erkeğin temsil ettiği köylü ailesi (hâne), tarımsal ekonominin 

temel üretim aracı ise bir çift öküzle çekilen sapandı. Bu ikisi birlikte, çiftlik 

arazisinin büyüklüğünü ve üretim kapasitesini belirlerdi (İnalcık,2004:188). Osmanlı 

Devleti’nde hukuki statüsü ve yükümlülükleri tımar düzenine bağlı özgür 

köylülerden farklı olan üreticiler de vardı. Savaş esirleri ve kölelerden temin edilen 

ve padişah hasları ile özel mülk ve vakıf arazilerin bir bölümünde sahipleri 

tarafından sağlanan işletme sermayesi, çift ve tohum karşılığında reâyadan çok daha 

ağır sömürü şartlarında üretim yapan, azad edilmedikçe sahiplerinin köleleri 

kalmakta devam eden, alınıp satılabilen, vakıf ve temlik edilebilen ortakçı kullar Batı 

feodalitesindeki serf konumundaydılar.27
   

                                                           
27

 Konu hakkında bkz. Ömer Lûtfi Barkan, “XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu’nda 
Toprak İşçiliğinin Organizasyonu Şekilleri, Kulluklar ve Ortakçı Kullar: A) İstanbul Haslar 
Kazasındaki Ortakçı Kullar”, İÜİFM, C: I, No:1, Birinciteşrin 1939, ss. 29-74; aynı yazar, “XV. ve 
XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu’nda Toprak İşçiliğinin Organizasyonu Şekilleri: B) Bursa ve 
Biga Civarındaki Kulluklar”, İÜİFM, C: I, No:2, İkincikanun 1940, ss. 198-245; aynı yazar, “XV. 
ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğu’nda Toprak İşçiliğinin Organizasyonu Şekilleri: B) 
Rumelindeki Kulluklar ve Ortakçı Kullar”, İÜİFM, C: I, No: 4, Temmuz 1940, ss. 397-477. 



101 

 

Tarımda geleneksel yöntemlerle yapılan ekstantif tarım28
 söz konusuydu. 

Tarım teknolojisinin geriliği nedeni ile verim düşüktü. Üstelik tarımsal üretim büyük 

oranda iklim şartlarına bağlıydı. İklim şartları ile ürün verimi arasında paralellik 

vardı. Asya, Avrupa ve Afrika’ya yayılmış olan bu büyük ülke içinde çok çeşitli 

iklim ve arazi şartlarına sahip topraklar bulunmaktaydı. Osmanlı topraklarının büyük 

bölümü, kışları nispeten ılık, yazları sıcak ve kurak olan Akdeniz ikliminin etkili 

olduğu orta iklim kuşağına dâhildi. Akdeniz iklimi ve karasal iklimin egemen olması 

dolaysıyla kuraklık olayları periyodik olarak yaşanıyordu. Ekilen alanların genişliği 

değişmese bile yağış miktarındaki değişmelere bağlı olarak üretimde yıllara göre 

büyük dalgalanmalar görülür, yağışın az olduğu yıllarda verim düşerdi. Yağışların 

genelde az olması ve toprağı sürmekten çok karıştırmaya yarayan sapan kullanımının 

tarlaların verimini düşürmesi yüzünden tarlayı boş bırakmak (nadas) veya başka 

bitkiler ekmek suretiyle dinlendirmek ve kuvvetlendirmek gerekiyordu. İkili veya 

üçlü bitki rotasyonu yöntemlerinin fazla bilinmemesi, öte yandan dönemin köylüleri 

tarafından kullanılan yöntemlerle başarılabileceklerin belli bir sınırı olması nedeni ile 

genellikle nadas yönteminin uygulanması bir sene içinde fiilen ekilen toprakların 

alanını 1/2 oranında azaltır (Kılıçbay,1985:407; Watson,2013:456), ekili araziler 

(tarlalar) ülke topraklarının çok sınırlı bir bölümünü teşkil ederdi.  

Anadolu tarıma elverişlilik açısından fazla zengin olmayan engebeli ve 

yüksek bir coğrafyaydı. Ancak beşte biri ekime elverişli topraklardan oluşuyordu. 

Balkanlar dağlık ve engebeli bir arazi yapısına sahipti. Suriye’nin doğusu çöllerle 

kaplıydı. Macaristan bugünkünden çok daha fazla ormanlarla ve bataklıklarla 

kaplıydı. Üstelik düşük nüfus yoğunluğu yüzünden toprak faktörüne oranla emek kıt 

bir faktördü. Bu durum hasadı arazinin bir fonksiyonu hâline getirmektedir (Kula, 

1985:44).  

Sahib-i arza kayıtlı arazinin alanı, kayıtlı reâyanın işleyebileceği alandan 

büyük ise toprağın bir kısmı işlenmemiş olarak kalır. Osmanlı ülkesinin birçok 

bölgesinde özellikle tarımda işgücü ihtiyacının arttığı hasad mevsiminde işgücü açığı 

üretimi aksatacak ölçülere ulaşırdı (Güran,1998:66-67).  

                                                           
28 Ekstantif tarım: Geleneksel yöntemlerle ve kuru tarım sistemi ile yapılan emek-yoğun tarla tarımı.  



102 

 

Caba ve kara denilen topraksız, fakir köylülerin mevsimlik işgücü arzı 

olmadan hasad muhtemelen eksik olurdu. Yıllarca süren savaşlar işgücünü kendine 

çektiği için üretimin tümünde büyük dalgalanmalara yol açıyordu. Köylünün kayıtlı 

olduğu yerden kaçmasına engel olmak, kaçanları toplamak, köylünün şenlendirdiği 

mevat araziyi onun tasarrufuna vermek sureti ile köylüleri toprakta yerleşmeye teşvik 

etmek gibi hukukî uygulamalar, üretimin köylü sayısı ile sınırlı olmasının sonucudur 

(Kula,1985:44). “Toprağını üst üste üç yıl boz bırakan”29
 köylüden çift-bozan resmi 

adıyla bir tazminat alınmaktaydı (Barkan,1943). II. Mehmed döneminde çift-bozan 

resmi 50 akça olarak alınıyordu ki bu bedel yaklaşık 200–300 kg. buğdayın piyasa 

fiyatına eşitti. 16. yüzyılın ikinci yarısında genel fiyat düzeyinin ve tarımsal malların 

artmasına bağlı olarak çift-bozan resmi de 300 akçaya çıktı. 

 “Ancak bu dönemde görülen nüfus artışları nedeniyle emek tarımsal üretimde bir 

darboğaz olmaktan çıktığı için emek darlığı yüzünden ekilemeyen topraklar azalacak, bu 

şartlar altında devletin çiftini bırakan köylüye ilişkin uygulamaları da gevşeyecek ve kadılar 

toprağını terkeden köylüleri geri göndermekten vazgeçeceklerdi” (Pamuk,2005:44).  

Çift sürmede gücünden istifade edilen hayvanlar öküz, at ve katırdı. Osmanlı 

çiftçisi bunlardan en fazla öküzü kullanıyordu. Büyükbaş çekim hayvanları sabanı 

çekmek dışında tarlalar için gübre sağlar ve hasadın harmanlanmasına yardımcı 

olurlardı (Wolf,2000:59).  

Bir çift öküz bir işgününde 3–4 dönüm toprak sürebilirdi. Çift sürme süresi, 

hava şartları nedeni ile 45–60 günü geçmediği için köylü bir çift öküzle ancak 35–45 

dönüm toprak işleyebilirdi. Öküzün bu kadar az toprak işlemesinin nedeni sabanın 

toprağı yeterince alt üst edememesi ve yabani otları temizleyememesi idi. Sabanın bu 

niteliği aynı toprağın bir kaç kez sürülmesini gerektirirdi. Bu nedenle saban Osmanlı 

çiftçisinin ekip biçebileceği toprak miktarını sınırlamıştır (Güran,1998:85-86). 

Tarımsal faaliyetlerde kullanılan diğer araçlar kağnı ve araba, döğen, boyunduruk, 

bel, orak, balta, nacak, bıçkı, keser, testere, çapa, bağ oluğu, bağ makası, kazma, 

kürek, tırmık, tırpan, sepet, çuval ve sandıktı. Bütün bu araçlar birkaç binyıl önce 

kullanılanlarla neredeyse aynıydı. Kuru tarım yöntemiyle hububat ziraatı yapılan orta 

iklim kuşaklarında sabanın odun veya demirden imal edilmesinin yol açtığı farklılık 

                                                           
29

 Boz bırakmak: Tahıl üretimi tarlayı ekip-biçmemek.  



103 

 

dışında 19. yüzyıla kadar tarım teknolojisinde köklü bir değişiklik olmadı (İnalcık, 

1993a:2).  

Osmanlı Devleti’nde tarımda kullanılan toprakların yaklaşık % 85’inde “kuru 

tarım” yapılıyor ve hububat ekiliyordu. Toprakların yaklaşık % 2,5’u baklagillere, % 

5’i sınaî bitkilere, % 7,5’u bağlara ayrılmıştı. Toplam üretim içinde ise tahıllar % 60-

70, bağ-bahçe ürünleri % 10, hayvan ürünleri % 20–25’lik paya sahipti (Güran,1998: 

77-78; Pamuk,2005:38; Öz,2007:123; Ünal,2012:99).  

Tek ürünlü tarıma doğru bir eğilim, işletmenin kadın, çocuk ve dışarıdan işçi 

emeğine nispeten daha az ihtiyacı olması demektir. Öz’ün araştırmaları 16. yüzyılda 

pek çok sancakta buğday üretiminin toplam tarım üretiminin yarısını hatta daha 

fazlasını teşkil ettiğini, pirinç ekimi, pamuk üretimi ve bağcılık gibi alanlarda 

ihtisaslaşan bölgelerde bu oranın % 25–30’lara kadar düştüğünü ancak arpa ve darı 

gibi diğer tahıllarla birlikte buğdayın tarımsal faaliyetin en önemli kalemi olduğunu 

ortaya koymuştur.  

Üretimde verimlilik 1’e 3 -ki devletin beklentisi de bu kadardı- ile 1’e 5 

arasında değişiyordu (Öz,1999: 68; Öz,2007:122). Avrupa’nın çeşitli yerlerinde 16. 

yüzyılda tahıl üretimindeki verimlilik; İtalya’da 1’e 4–5, İspanya’da 1’e 6, Alçak 

Ülkeler’de (Belçika, Hollanda) 1’e 8–10, Fransa’da 1’e 6, Orta Avrupa ve 

İskandinavya’da 1’e 4, Doğu Avrupa’da (Rusya, Polonya) 1’e 2–4 arasındaydı 

(Wilson ve Parker,1977:11,41, 85,121). 

Çiftlik büyüklüğünü 150 dönüm ve bunun yarısının ekildiğini kabul edersek 

75 dönüme 2 müd (453 kg. buğday veya 445 kg. arpa) yani dönüm başına yaklaşık 6 

kg. tohum ekilmekte, muhtemel rekolte 1359 kg. buğday veya 1335 kg. arpa 

olmaktaydı. Batmaz’ın hesaplamalarına göre 50 dönümlük bir araziden yılda 1575 

kg. ürün alınmaktaydı. (Batmaz,2006:39-41). Köylülerin yalnız kendilerini beslemek 

için değil aynı zamanda gelecek yıl ekim yapabilmek için yeterli tohum temin etmek 

ve çeki hayvanlarına yem temin etmek için de üretim yapmaları gerekiyordu.    

Köylüler toplam üretimlerinin % 20-25 kadarını öşür (ürünün 1/5 veya 1/8’i) 

ve diğer vergileri için ayırıyorlardı. Vergilendirme esas olarak ürünün belirli bir 

oranı biçiminde olduğundan köylü ne kadar çok üretirse o kadar çok vergi ödemekte 



104 

 

idi.  1/3 tohum payı (% 33) ve değirmen kaybı çıktıktan sonra köylünün elinde -

bulunduğu sancaktaki vergi oranı, çift resmi miktarı, toprağın niteliği gibi faktörlerin 

yol açtığı değişiklikler dikkate alınmak kaydı ile- toplam üretiminin % 40-45’i (yılda 

1575 kg. ürünü esas alırsak 630 veya 708,75kg.) kalıyordu. Bu miktar ihtiyaç fazlası 

değil, emeği (hâne halkı) yerinde tutmak için beslenme ihtiyaçlarına ayrılmış bir 

miktardır.  

Beslenmenin temelini tahıllardan sağlayan toplumlarda bir kişinin günlük 

kalori ihtiyacı yaşına, vücudunun büyüklüğüne, yaşam biçimine, çalışma süresine ve 

iklim şartlarına göre 1600 ile 2200 kalori arasında değişmektedir. Bir kişi bu kadar 

kaloriyi yılda 190–275 kg. arası değişen eşdeğer tahıldan (tüm gıda ürünleriyle aynı 

kalori değerine sahip olan tahıl miktarı) almaktadır (Öz,1997:84; Güran,1998:93; 

Solak,2004:144; Mazoyer ve Roudart, 2009:80). Köylü hâne halkını30
 4 kişi kabul 

edecek olursak kişi başı tüketilen tahıl miktarı 157,5 kg. ile 177 kg. arasında 

değişecektir. Bu miktar, sancaklarla ilgili birçok çalışmanın doğruladığı üzere 

köylülerin ihtiyaçlarını karşılamakta bile yetersiz kalmaktadır.  

“Tarım popülasyonunun ihtiyaçlarını karşılamak için emek üretkenliğinin tarımdaki 

işgücü başına 200 kg. eşdeğer tahıl olması gerekir. Bu minimum üretkenlik sınırının altında 

hiçbir tarım sistemi kendisini yenileyemez” (Mazoyer ve Roudart, 2009:80).  

Köylü eksik kaloriyi kendisine ait olan ve bağımsız olarak kendisi tarafından 

işlenen bahçesinde ürettiği sebze ve meyveden, kümes hayvanlarının eti ve 

yumurtasından, ineğinin ve koyunlarının sütü ile süt ürünlerinden kapatabilmektedir. 

Buna karşılık, köylü ekonomisi “geçimlik” olarak kalmakta ve pazar için herhangi 

bir üretim söz konusu olmamaktadır.   

Bir üretim döneminde, üretim sürecinde kullanılan üretim faktörleri ile süreç 

sonunda elde edilen üretim miktarı arasındaki fizikî ilişki üretim fonksiyonu olarak 

tanımlanır. Tarımda her dönemde üretim miktarını belirleyen sadece kullanılan girdi 

miktarı değildir. Doğal etkenler de (yağış, ısı, bitki ve hayvan hastalıkları vs.) ürün 

miktarını belirlemekte rol oynar (Kazgan, 2013:4). Buna göre, tarımsal üretim (Q), 

emek (L), sermaye (K) ve doğal kaynaklardan (N) oluşan üretim faktörlerinin bir 

                                                           
30

 Hane halkı sayısı çeşitli araştırmalarda 3,5 ile 5 arasında hesaplanmaktadır. Bkz. Nejat Göyünç, 
“Hane Deyimi Hakkında”, İÜEF TD, C:32, 1979, ss. 331-348. 



105 

 

fonksiyonudur ve tek mallı (Q) üç faktörlü (K, L, N) bir model olarak Q = f (K, L, N) 

şeklinde ifade edilir (Şahinöz,2011:23). Sermaye (K), üretim sürecinde kullanılan 

toprak, öküz, saban, orak ve tırpan gibi geleneksel tarım aletleri, su, tohum ve gübre 

gibi her türlü araç ve maldır. İnsan tarafından sürekli olarak yenilenmeye, yeniden 

üretilmeye ihtiyaç duyan toprak, tarımsal üretim fonksiyonunda sermaye faktörü 

içinde yer alır. Marx, “insan emeği ile yoğrulmuş toprak bir ‘sermaye malı’dır ve 

değerinin ifadesi olarak bir fiyatı vardır” demektedir (Şahinöz,2011:24). Doğal 

kaynaklar (N), insan tarafından yeniden üretilemeyen ve ikame edilemeyen güneş, 

yağışlar, ısı ve nem gibi iklim şartları ile akarsulardır. İşgücü (L), köylü ailesi (hâne), 

ücretli işçi veya köle emeği olabilir. İklim, toprağın özellikleri, ekilebilen birim arazi 

miktarı, toprağın sürüm şekli, hasat tekniği, birim alanda kullanılan tohum ve 

gübrenin miktarı ve niteliği ile tarım işçilerinin sayısı ve bilgi-becerisi tarımsal 

üretimi etkilemektedirler. Sağanak ve düzensiz yağışlı dönemlerde aşırı yağış ürünün 

çürümesine, seller toprak kaymalarına neden olur, uzun süren yağışsız dönemler 

sulama için kullanılan su kaynaklarını kurutur ve tarımsal faaliyetlere zarar verir 

(Emecen,1989:217) veya tümüyle durdururdu. Susuzluk, kuraklık ve kıtlıkların 

uzaması ile göl taşkınları köylerin boşalmasına neden olur (Erdoğru,1998:114-115) 

ve işgücünde düşmeye yol açardı. Ülkede her zaman hissedilmiş olan gübre sıkıntısı 

tarımsal alana ayrılan arazi miktarını kısıtlamış ve verimliliği olumsuz etkilemiştir 

(Faroqhi,2006:110).  

Kuraklık yüzünden tarımsal faaliyetlerini durduran köylü vergilerini de 

ödeyemez ve bu durumda devlet vergileri affetmek zorunda kalırdı. Tarımsal üretim 

maliyetinde işgücünün ortalama payı hububat tarımında 1/3, sebze ve bağcılık gibi 

yoğun el emeği gerektiren üretim dallarında 1/2 kadardır. Tarımsal işçilik, iklim ve 

toprak yapısı gibi şartlara bağımlı olup istikrarsız bir ritm ve çalışma süresi, görece 

düşük verimlilik gibi özellikler gösterir. Yıllık tarımsal ritimler temelde değişmez. 

Belli bir mevsimin hasadı doğal afetlere veya başka nedenlere bağlı olarak artıp 

eksilse bile faaliyet temposu mevsimler boyunca fazla değişmeyen bir süreç izler.  

“Yaz sonu yağmurları, kışlık tahıl ekiminin başlangıcını haber verir kış aylarında 

olgunlaşan tahıllar baharda biçilirdi. Onların ardından yaza sonunda olgunlaşan sebze ve 

meyvelerle zeytin ve üzüm toplanırdı. Bu yıllık programın her aşaması tımar sahipleri ve 

görevliler tarafından denetlenirdi. Görevliler yalnızca hasat sonunda vergi toplamak için ortaya 



106 

 

çıkmazlar, nereye ne ekileceğine ve ne zaman ekileceğine de karar verirlerdi. Görevlilerle 

köylüler arasındaki ilişkiyi tarımsal takvim düzenliyordu. O yılın hasadının niteliği vergi 

toplayanların gelirini belirleyen temel unsurdu. Köylüler toprağa ekilen ürünü istedikleri gibi 

değiştiremezlerdi. Ürün değiştirildiğinde vergiler de değişecek ve bu durum karışıklığa ve 

vergi kaybına neden olacaktı” (Singer,1994:121).  

Ekilen ürünler mahalli iklim şartlarına göre değişmekteydi. Orta ve Doğu 

Anadolu ile Suriye ve Balkanlar’da bozkır ve ovalarda iklimi yumuşak yerler buğday 

üretimine, iklimi sert yerler arpa ve çavdar üretimine tahsis edilmişti. Buralarda diğer 

hububat türleri ve bakliyat da yetiştirilirdi. Tarla tarımı yapılan arazilerde genellikle 

bir tarlaya her yıl sadece bir ürün ekilmekteydi. Ancak birbirini izleyen yılların 

ihtiyaçlarına göre aynı tarlaya birbirini takip eden ürünler ekilebilirdi (Wolf, 2000: 

64). İncelenen dönemde tüm dünyada olduğu gibi Osmanlı Devleti’nde de geçimlik 

tarım ekonomisinin ana ürünü buğday-arpa ekimiydi ve üretim faaliyetlerinin en 

büyük kısmını hububat üretimi teşkil etmekteydi. Tarıma pazar ekonomisinin 

girmesiyle birlikte buğday-arpa ekiminin yanında daha çok pazara yönelik pamuk, 

pirinç, üzüm, keten, sebze-meyve gibi ürünler de ekilmeye başlar. 

Osmanlı tarımında başta gelen ürün olan hububat, özellikle insanların temel 

tüketim maddesi olan buğday ve ordu ile reâyanın hayvanlarının besin maddesi olan 

arpa stratejik öneme sahipti. İktisadî ve malî yapının büyük ölçüde tarıma dayandığı 

Osmanlı Devleti’nde hububatın üretimi, pazarlaması ve vergilendirilmesi sıkı bir 

denetim ve kayıt altına alınmıştı. Tahrir defterlerinde bu ürünler köylerin vergi 

gelirlerini teşkil eden “el-mahsûl” kısmında gerek çeşit, gerekse vergi miktarı olarak 

kaydedilirdi. Bu kayıt ve denetim hem vergi gelirlerinin teminat altına alınması hem 

de büyük şehirler ve ordunun beslenmesinin temini için gerekliydi.  

Tımar sistemi sayesinde toprak, sipahi tarafından düzenli denetlenir, 

buğdayın ekimi, hasadı, nadasa bırakılması takip edilir, tahıl üretimi devlet kontrolü 

altında ve adeta “merkezî planlama” dâhilinde gerçekleştirilirdi.  

Tahıllardan elde edilen undan yapılan ekmek hem Osmanlı öncesinde hem de 

Osmanlı döneminde imparatorluk topraklarında yaşayan halkın temel gıdasıydı. Bu 

konudaki devamlılık, Bizans’ta mayalı ekmeğe verilen psomin adının somun, asker 

yiyeceği olan kalın dilimlenmiş ve kurutulmuş arpa ekmeğine verilen paksimadi 



107 

 

adının peksimet, çorba yapmak için buğdayın süt ve yoğurtla topak haline 

getirilmesine denilen trakhanas adının tarhana, itria adının erişte olarak Osmanlı 

Türkçesine geçmesinden de kolayca belli olmaktadır.  

Osmanlı Devleti, tıpkı Bizans İmparatorluğunda olduğu gibi buğdayın tohum 

olarak tarlaya atılmasından hasadına, harman edilmesine, pazarda satılmasından 

değirmene götürülüp öğütülmesine, un yapılmasından, fırında ekmek olarak üretilip 

fiyatının belirlenerek halkın tüketimine sunulmasına kadar her safhasını kanunlarla 

denetim altına almıştı. Bu denetim nedeni ile köylü devletin bilgisi ve emri dışında 

üretim tekniğini değiştiremez ve ziraatı bırakarak göç edemezdi (İnalcık,1969:98).  

Rumeli ve Kuzeybatı Anadolu’da pirinç, sıcaklığın elverdiği birçok bölgede 

pamuk, Karadeniz’in Anadolu kıyılarında keten, bazı bölgelerde haşhaş ve susam, 

Ege ve Akdeniz kıyıları ile Ege adalarında zeytin yetiştiriliyor, hemen her yerde 

çeşitli sebze-meyve üretimi, bazı bölgelerin dışında hemen her yerde özellikle 

Rumeli ve Osmanlı Macaristanı’nda bağcılık, Anadolu’nun güney kıyıları ile 

Rumeli’deki bazı yerlerde ipekçilik yapılıyordu (Faroqhi,2006:67-74,77-79).  Hemen 

her bölgede et ve süt kaynağı olmasından çok yük hayvanı olarak büyükbaş hayvan 

(sığır, manda), eti, sütü ve yünü için küçükbaş hayvan (koyun, keçi) ile Rumeli ve 

Osmanlı Macaristanı’nda domuz yetiştiriliyor, birçok köyde arıcılık, nehir ve 

göllerde balıkçılık yapılıyordu (Faroqhi,2006:71,74-77). Özellikle bugünkü Doğu ve 

Güneydoğu Anadolu ile Irak ve Suriye’nin otlak ve bozkırlarında hayvan sürüleri 

beslemek çoğu kez toprağın işlenmesinden daha etkin ve kârlı idi. 

“Tahıl üretimini yan özel ürünlerle tamamlama eğilimi Akdeniz’in birçok bölgesinde 

şehir merkezlerine sebze ve meyve temin etmek için faaliyet gösteren köylülüğün gelişmesine 

yol açmıştır” (Wolf,2000:64).  

16. Yüzyılda Osmanlı topraklarında hububattan sonra en çok meyve ve sebze 

üretimi yapılmaktaydı (Solak,2008:220). Meyve sebze grubuna giren ürünlerin 

üretim miktarı ve oranının sancak-kazaların genel üretimi içerisinde % 2–10 arasında 

bir yeri olduğu görülmektedir. Bağ ve bahçe (meyve, sebze) ürünleri pazara dönük 

ürünlerdi (Güran,1998:79). Devlet söz konusu ürünlerden, ancak pazara sunuldukları 

takdirde vergi alırdı (Akgündüz,1994:293). Bağcılık ve bahçecilik, tarla tarımına 

göre daha fazla ve daha vasıflı emek isteyen faaliyetler olup, nüfusun yoğun olduğu 



108 

 

kasaba ve şehirlerin çevrelerinde çok yaygındı. Balkanlar ve Macaristan’da bağcılık 

genellikle gayrimüslim reâya tarafından yapılır, elde edilen üzüm, taze meyve olarak, 

suyu pekmez, şıra ve şarap yapımında kullanılırdı. 

 



109 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

OSMANLI VERGİ SİSTEMİ VE OSMANLI DEVLETİ’NDE 

TARIM KESİMİNDEN ALINAN VERGİLER. 

Osmanlı İmparatorluğu’nda devletin harcamalarının finansmanında kullanılan 

en temel gelir kaynağı vergilerdi. Tarım kesiminin vergilendirme (artık-ürüne el 

konulma) süreci tımar sisteminin temsil ettiği kurumlar ve kurallar çerçevesinde 

gerçekleşiyordu. Osmanlı vergi sistemi içinde yer alan vergiler tekâlif-i şer’iye, 

tekâlif-i örfiyye ve tekâlif-i dîvâniyye olmak üzere üç grupta toplanabilir. Üçüncü 

bölümde Osmanlı vergi sistemi hakkında genel bilgi verilecek ve çalışmanın iki ana 

konusundan biri olan tarım kesiminden alınan vergilerin tümü incelenecektir.  

3.1. OSMANLI VERGİ SİSTEMİ  

Osmanlı Devleti’nde kamu gelirleri vergiler, harçlar ve resimler, başka 

devletlerden zorunlu transferler ve hediyeler, ganimetler ve para cezalarından 

oluşmaktaydı. Osmanlı malî literatüründe vergi kelimesi yerine geçen teklif (çoğulu 

tekâlif) terimi söz konusu gelirleri kapsayacak şekilde kullanılmıştır (Falay,2000:62). 

Devletin harcamalarının finansmanında kullandığı en temel gelir kaynağı vergilerdi. 

 II. Mehmed döneminden önceki vergiler hakkında hem hukukî metinler çok 

az hem de çeşitli tarih kaynaklarındaki bilgiler çok sınırlı ve dağınıktır. Osmanlılar 

başlangıçta fethettikleri ülkelerde buldukları vergileri ve vergi tarh ve tahsil 

usullerini -bazılarını 16. yüzyıla kadar- devam ettirme ve uygulama yoluna gittiler. 

Ancak bazı vergileri sadeleştirdiler ve bir takım ağır feodal vergileri kaldırdılar 

(Köprülü,1931:216-217; Timur,1979:162).  

Osmanlı malî sistemi, merkezî hazine, dirlik alanları ve iç hazine üçlüsünün 

üzerine oturtulmuştu. Sistem, bu hiçbiri diğerleri aleyhine fazla güçlendirilmeyen bu 

üçlü arasındaki dengeye dayanmaktaydı. Hazine-i Âmire denilen merkezi hazineye 

yalnız havass-ı hümâyûn denilen padişah haslarından tahsil edilen vergiler ve diğer 

gelirler dâhildi. Bu gelirler, kapıkulu ocakları denilen profesyonel merkezî ordunun 

maaşları, iâşesi, barınması, donanımı ve diğer masrafları ile sarayın harcamalarına 

sarf ediliyordu. Has, tımar ve zeâmet olarak farklı büyüklüklerdeki dirliklere ayrılmış 



110 

 

bölgelerin vergi ve diğer gelirleri ise kendi nam ve hesaplarına tahsil edilmek ve 

kullanılmak üzere bir maaş biçiminde devletin çeşitli asker, memur ve görevlilerine 

mahallinde tahsis edilmişti. Böylece devlet, savaş sırasında Osmanlı ordusunun en 

önemli gücünü teşkil eden ve en uzak köyde bile merkezî otoriteyi temsil eden idarî 

kadroları oluşturan tımarlı sipahi denilen askerler başta olmak üzere anılan kimselere 

maaş ödemekten, çoğu aynî tahsil edilen vergilerin toplanması, taşınması, 

depolanması ve nakde çevrilmesi masraflarından kurtuluyordu.  Ceb-i hümâyûn da 

denilen iç hazine padişahların özel hazinesiydi. İmparatorluktaki bazı önemli gelir 

kaynakları bu hazineye ayrılmıştı. Padişahlar bu kaynakları şahsî giderleri için 

istedikleri gibi kullanırlardı (Cezar,1986:28-29).  

Fethedilen toprakların verim durumu, sulama ve iklim şartları, tarım 

yöntemleri, ürünün cinsi, çiftçinin elde edeceği safî gelir miktarı, fethedilen ülkelerde 

var olan üretim ilişkileri, gelişme dereceleri, diller, mahallî toplumsal geleneklerle 

iktisadî ve malî mülahazalara göre geliştirilen, her sancak,
1
 her kazâ,2 hatta her köy 

için ayrı belirlenen Osmanlı vergi sistemi  (Barkan,1964:485; Timur,1979:162) 15. 

yüzyılda Batı ve Orta Anadolu ile Rumeli’de istikrara kavuştu ve 16. yüzyılın 

ortalarında Macaristan, Doğu Anadolu, Kuzey Irak ve Suriye (bugünkü Suriye, 

Ürdün, Lübnan, İsrail) eyaletlerinde yayıldı. Her sancağın hatta bir sancak içerisinde 

farklılık gösteren bir bölge veya topluluğun, reâyadan toplanacak vergileri gösteren 

ve vergi mükellefleri ile sipahi ve devlet ilişkilerinin nasıl olması gerektiğini 

düzenleyen bir kanûnnâmesi vardı (Ünal,1997:134). 

Osmanlı Devleti’nde vergilendirme (doğrudan üretici olan köylünün artık 

ürününe el konulma) süreci tımar sisteminin temsil ettiği kurumlar veya kurallar 

çerçevesinde gerçekleşiyordu (İslamoğlu,2010:141). Osmanlı kanunnâmelerinde yer 

alan hükümler incelenince Osmanlı vergi sistemini teşkil eden vergilerin tekâlif-i 

şer’iye, tekâlif-i örfiyye ve tekâlif-i dîvâniyye olmak üzere üç grupta toplandığı 

görülür.  

  

                                                           
1
 Sancak: Eyâletin alt bölümü. Sancakbeyine bağlı idarî birim.   

2
 Kaza: Eyâlet içinde kadının yetki alınan denk düşen idarî birim.  



111 

 

Osmanlı kânûnnâme ve belgelerinde hukuk-ı şer’iyye ve rüsûm-ı şer’iyye de 

denilen, İslâm hukuku tarafından konulan veya bu esasa dayandırılan (Falay,2000: 

62) tekâlif-i şer’iye türüne; hem şehirli hem de köylü ve konargöçer bulûğa ermiş 

gayrimüslim erkeklerden kişilerin malî durumu ve ortalama gelir seviyelerine göre 

(alâ/zengin, evsat/orta halli ve ednâ/yoksul) daima nakden alınan ve özel görevliler 

tarafından toplanarak doğrudan devlet hazinesine giren ve devletin en önemli gelir 

kaynaklarından olan cizye, hayvanlar üzerinden nakden alınan çeşitli vergiler (zekat-ı 

sevâim, ağnam)
3, madenlerin devlete ait olduğu mirî arazi dışında kalan arazilerde 

çıkarılan madenlerden beşte bir oranında alınan maden vergileri (hums-ı şerî)4
 ile 

aynen veya nakden alınan öşür ve haraç dâhildi. Söz konusu vergiler reâyanın her yıl 

ödemekle yükümlü olduğu olağan vergilerdi. 

Osmanlı Devleti’nde ilk devirlerden beri uygulandığı görülen toprak ve kişi 

üzerinden alınan rüsûm-ı örfiyye ve râiyyet rüsûmu da denilen tekâlif-i örfiyye; resm-

i çift, resm-i bennak, resm-i caba, resm-i mücerred, ispenç, salâriye, resm-i bâd-ı 

havâ gibi miktarı devlet tarafından tespit edilerek sancak kânunnâmelerinde 

belirtilmiş ve her yıl veya vergiyi doğuran olayın ortaya çıkması halinde reâyanın 

ödemekle yükümlü olduğu olağan ve örfî vergilerdi (İnalcık,1959:575-610).  

Tekâlif-i örfiyye grubuna giren vergiler 16. yüzyılda Osmanlı hukukçuları 

özellikle Ebussuud Efendi tarafından, arazi üzerine maktû5
 şekilde konulmuş olan 

şer’î bir vergi olan harac-ı muvazzaf ile özdeşleştirilerek şer’î hukuka uyarlanmaya 

veya yaklaştırılmaya çalışıldı (Imber,2004:136). Ancak Ebussuud Efendi’den 130 yıl 

sonra 1704’te çıkarılan Hanya Kânunnâmesi söz konusu vergileri örfî vergiler olarak 

saymaktadır (Barkan,1943:354). 

  

                                                           
3
 Kur’an ayetleri arasında hayvanların vergilendirilmesi ile ilgili bir hüküm bulunmamaktadır. Hz. 
Muhammed, binek hayvanları ve ziraat işinde kullanılan hayvanlar dışındaki senenin çoğunu 
meralarda otlayarak geçiren (sâime) büyük ve küçükbaş hayvanlardan zekât alınmasını emretmiş ve 
Hz. Ebû Bekir’den itibaren söz konusu hayvanlardan vergi tahsil edilmiştir (Tuğ,1984:78-80, Erkal, 

2009:61).  
4
 Kur’an-ı Kerim’de madenler hakkında bir sure (Hadîd = demir) ve çeşitli ayetler olmakla birlikte 
maden konularında malî bir yükümlülük bulunduğu açıkça belirtilmemiştir. Ancak Hz. Muhammed, 
işletilmek üzere iktâ olarak tahsis ettiği bir tuzla ve bir altın madeninden 1/5 nispetinde vergi 
alınmasını emretmiştir (Tuğ,1984:80-81, Erkal,2009:62-63). 

5
 Maktu: Kira veya vergi bedeli olarak belirlenmiş toplam miktar. 



112 

 

Tekâlif-i dîvâniyye ise Osmanlı vergi literatüründe avârız, avârız-ı divâniyye 

diye adlandırılan, halk arasında salgun veya salma denilen, kanunla tespit edilmemiş, 

“arıza” kelimesinin çoğulu olan “avârız” kelimesinden de anlaşılacağı gibi düzenli 

aralıklarla alınmayıp savaş gibi olağanüstü durumlarda padişahın fermanı ile şehir, 

kasaba ve köy, müslim gayrimüslim ayrımı yapılmaksızın bütün reâyadan alınan, 

miktarı bölgenin özellikleri ile mükelleflerin zenginlik derecelerine bağlı olarak 

devlet tarafından re’sen ve farklı belirlenen ve nakden veya aynen tahsil edilen veya 

bedenen (hizmet olarak) yerine getirilen vergilerdi. Bu vergiler; avârız akçası 

(olağanüstü giderleri karşılamak para olarak tarh ve tahsil edilen vergi), nüzûl (sefere 

giden ordunun yiyecek ihtiyacını karşılamak üzere reâyadan aynen alınan buğday ve 

arpa veya yerine alınan bedel), sürsat (savaşa giden ordudaki askerlerin geçeceği 

yollar üzerindeki konaklarda kendi paralarıyla rayiç değeri üzerinden satın alması 

için köylülerin yiyecek bulundurması), kürekçi bedeli (sefere giden ordunun 

ağırlıklarının naklinde kullanılan deniz ve nehir gemilerinde bedenen hizmet etmek 

için toplanan kürekçi veya bunun karşılığında alınan bedel) iken 16. yüzyılın 

sonlarından itibaren çeşitleri çok arttı ve tamamen nakdî bir vergiye dönüştü 

(Barkan,1942:13-19; Sahillioğlu,1991:108-109). İnceleme konumuz olan dönemde 

savaş gibi olağanüstü durumlarda alınan bu vergi, mevcudu büyüyen ordunun ve 

uzayan savaşların merkezî hazine üzerindeki malî yükü artınca 17. yüzyılda daha sık 

toplanmaya başlandı ve olağanüstü niteliğini kaybetti (Pamuk,2003:46-47).  

Devletin tahsil ettiği vergiler kadar bu vergilerin tahsil biçimleri de önemli 

idi. Osmanlılarda devlete ait vergi gelirleri “doğrudan” ve “dolaylı” olmak üzere iki 

şekilde tahsil edilir/toplanırdı. Doğrudan tahsilât, belirli vergi toplama yöntemleri ile 

vergilerin merkezî hazineye taşınması veya ilgili usuller dairesinde hazinenin 

herhangi bir harcama alanına terk edilmesiydi. Merkezî gelirleri temsil eden ve 

merkezî bütçe gelirlerinin esasını oluşturan, merkezî hazineye bağlı havâss-ı 

hümayun gelirleri, doğrudan tahsilât yöntemi ile toplanırdı. Bu gelirlerin toplanması 

iki usulle olurdu.
6
 Emânet ve iltizam. Emânet, hazineye ait vergi gelirlerinin emin adı 

verilen ve devletten aldığı maaş veya dirlik karşılığında bu görevi yerine getiren 

kişilerce tahsil edilmesiydi. İltizam ise vergi kaynağının veya gelirlerinin bir işletme 
                                                           
6
 Merkezî hazineye bağlı havâss-ı hümayun gelirlerinin toplanmasında üçüncü bir şekil olarak 

1695’ten itibaren malikâne usulü de uygulanmaya başlandı.   



113 

 

halini almış biçimi olan mukâtaanın7
 vergilerini toplama işini genellikle üç yıl süre 

ile üstlenen özel girişimciler tarafından toplanmasıydı. Dolaylı tahsilât ise hâsılatı 

doğrudan merkezî hazineye ait olmayan fakat mirî bir hizmet karşılığında askerî 

zümrelere bırakılmış vergilerin yine ilgili zümreler tarafından toplanmasıydı. Dolaylı 

tahsilât usulü ile devletin merkezî gelirleri içinde yer alamayan tımar gelirleri elde 

edilirdi (Özvar,2003:2).  

Çağdaşı olan bütün devletlerde olduğu gibi Osmanlı Devleti’nde de vergiler 

daha çok tarımsal üretimden elde edilmekte olup, ulaşım ve haberleşme imkânları 

yetersiz ve kısıtlıydı. Üç kıtaya yayılmış çok geniş topraklara sahip olan Osmanlı 

Devleti’nde hem coğrafyanın elverişsizliği hem de ulaşım araçlarının yetersizliği ve 

vergileri istenildiğinde toplayacak ölçüde bir bürokratik kadronun, maliyetinin çok 

yüksek olmasından dolayı kurulamaması nedeni ile tüm vergileri nakit olarak tahsil 

etmesi, memur ve asker maaşları ile diğer masrafları merkezi hazineden nakden 

ödemesi mümkün değildi. Bu nedenle tahrirlerle tespit edilen gelir kaynaklarından 

memur ve asker maaşları ile diğer masraflar “tahsis usulü” ile karşılandı. Tahrirlerle 

saptanan vergi kaynaklarının maaş veya masraf olarak tahsisi, imparatorluğun askerî 

rejimine de uygundu. Tımar düzeni içinde atlı asker olan sipahiler, tımarları 

dolayısıyla tarımsal faaliyetleri kontrol altında tutarak üretimin devamlılığını 

sağlamaktaydılar. Sipahi, tarımsal üretimin sürmesi hâlinde bu üretim içinden 

kendisine tahsis edilen dirliğinin karşılığı olan öşür ve diğer vergileri alabilirdi 

(Barkan ve Meriçli,1988:4). 

3.2. KÖYLÜLER VE DEVLET      

Vergi yükünün uyruklar arasında dağılımına egemen olan iki görüş vardır. 

Bunların ilki fedakârlıkta eşitlik, başka bir ifade ile herkesin malî kudretine 

(iktidarına) göre devlet masraflarına katılması, ikincisi siyasî mülahazalardır ki bu 

fedakârlıkta eşitlik ilkesini ortadan kaldırır (Kazgan ve Kazgan,1959-1960:67).  

 

                                                           
7
 Mukâtaa: Kira mukavelesi, iltizam, senelik tahmini yapılıp maliye kayırlarına ayrı bir birim olarak 
geçirilen gelir kaynağı.  



114 

 

Osmanlı Devleti ortaya çıkışından 19. yüzyıla kadar ikinci yolu uygulamış ve 

yönetici sınıfı (askerî), yönetilenlerin (reâya) ödediği vergilerden muaf tutmuştu. 

Dolayısıyla vergi yükü nüfusun % 85-90’ını teşkil eden reâyanın sırtındaydı.  

Köylülerin ödemekle yükümlü olduğu vergiler, tarım arazilerinden alınan 

vergiler, tarım ürünlerinden alınan vergiler, hayvancılıktan alınan vergiler ve 

Osmanlı vergi sistemi içinde yer alan, ancak sürekli olmayan vergilerdi. Köylüler 

toplam üretimlerinin % 20–25’ini bu vergileri ödemek için ayırıyorlardı. Osmanlı 

Devleti’nin yalnız tarım yapılan tarla arazilerini değil emeği de denetim altına alan 

devletçi yapısı (İnalcık,1993a:12) nedeni ile reâya olmakla birlikte çeşitli hizmetleri 

yapmakla yükümlü kılınan ve madenci, tuzcu, çeltikçi, köprücü, derbentçi gibi özel 

bir statü kazanan köylerin halkı ile bazı konargöçer zümrelere verilen vergi 

muaflıkları da vergi yükünün söz konusu halk ve zümreler lehine azalması sonucunu 

doğurmuştur.  

Uyrukların devlete olan bağlılık düzeyleri, devletin devlet olma özelliklerini 

taşıması ve yerine getirmek zorunda olduğu görevleri yerine getirme düzeyine göre 

şekillenir (Şenyüz,1995:37). Benno Torgler ve Friedrich Schneider’e göre; vergileme 

devlet ile uyrukları arasındaki ekonomik ilişkiye dayalı olduğuna göre, vergilerin 

meşruiyeti de büyük ölçüde devlete bağlılık, güven ve uyruk olma bilincine bağlıdır. 

Mükelleflerin vergi ödeme açısından gösterecekleri gönüllü davranışları, çatısı 

altında yaşadıkları devlete güven ve bağlılıkları ile doğru orantılıdır. Mükellefler 

vergi ödedikleri otoriteyi her zaman ve her şartta kendilerini koruyan, kollayan, 

emniyet içinde yaşamaları için çalışan ve varlığını halkının varlığına borçlu sayan bir 

erk olarak görmek isterler. Mükelleflerin vergi sistemini meşrû görmesini sağlayan 

önemli belirleyenlerden birisi, iyi organize edilmiş, halkın tercih ve beklentilerine 

uyumlu siyasî ve hukukî sisteme olan güven duygusudur (Tosuner ve Demir:2009:2-

3). 

Osmanlı Devleti’nde vergi ödeyen köylülerin yüzyıllar boyunca vergilemenin 

meşruiyetini de temin edecek şekilde devlet koruyuculuğunda nelerden 

yararlandıklarını ve bu durumu neden itiraz etmeden kabul ettiklerini  başlangıçtan 

itibaren ele almak ve tarihî olarak açıklamak yararlı olacaktır.  



115 

 

13. yüzyılda Osmanlı Devleti’nin ortaya çıktığı topraklar 11.–13. yüzyıllarda 

Haçlı Seferleri ve 1240’ta başlayan Moğol istilasının da etkisiyle, siyasî ve idarî 

yapıları, ekonomik durumları ve düzenleri bozulmuş ve çöküş durumundaki iki 

devletin (Bizans İmparatorluğu, Anadolu  Selçuklu Devleti) ortasında yer alan bir uç 

bölgesiydi. 13. ve 14. yüzyıl Anadolu ve Balkanları’nda dünyanın çok uzak bir 

bölgesinden Orta Asya’dan göçmek zorunda kalmış ve yüzyıllardır Anadolu’ya 

yerleşmeye çalışan konargöçer Türkmenlerle, Haçlı seferleri ve Türk yayılmasına 

karşı Anadolu’da tutunmaya çalışan Rumca konuşan yerli halkla ve geleneksel Slav 

ve Bizans dönemi toplumsal yapıları bozulmuş, feodalleşme yüzünden serf hâline 

gelmiş, Bizans’tan kopan devletleri birbirleri ile sürekli savaşan ve Katolik güçlerin 

tehdidi altında bulunan Balkanlı Ortodoks Slav ve Grek halklarla karşı karşıya 

geliriz. Devlet, kurum olarak fiilen neredeyse ortadan kalkmış bir durumdadır. 13. ve 

14. yüzyıllarda Anadolu’ya egemen olan kargaşa ve karışıklıkla, hiç bitmeyen sınır 

çatışmaları bu topraklarda yaşayan insanları din, dil, ırk ayrımı yapmadan birbirleri 

ile dayanışmaya itmiştir. Anadolu Selçuklu Devleti 1308’de hukuken de ortadan 

kalkmış ve toprakları üzerinde ortaya çıkan birçok beylik aralarında mücadeleye 

başlamıştır. Anadolu ve Balkanlar’da 13. ve 14. yüzyıllarda eksikliği en çok 

hissedilen şey “barış”, “huzur”, “güven” ve emniyetli bir ortamı sağlayacak olan bir 

“düzen”di.  

Osmanlılar, Anadolu ve Balkanlar’da barış, huzur ve güven ortamını, yalnız 

askerî başarıları ile değil, iktidar, servet ve toplumsal yapı arasında tesis ettikleri 

Yakındoğu imparatorluk geleneğine dayanan özgün yapı ile toplumsal bazı kurum ve 

düzenlemelerin de etkisi ve yardımıyla 14.–16. yüzyıllarda sağladılar. Bu kurum ve 

düzenlemeler arasında mirî arazi, çift-hane ve tımar sistemi, lonca sistemi, ahilik-

fütüvvet, tarikat-tekkeler ve zaviyeler gibi kurumlar, Ortodoks Kilisesi ile kilisenin 

hak ve imtiyazlarının devlet korumasına alınması gibi düzenlemeler sayılabilir. 

(Akdağ,1959:I/1-200; Kaplanoğlu,2000:76-162; Lowry,2010:105-142). 

Osmanlı İmparatorluğu’nda nüfusun yaklaşık % 90’ı asgarî geçim düzeyinde 

veya biraz üstünde tarım ve hayvancılıkla uğraşan doğrudan üreticilerdi.  

 



116 

 

“Köylü ailesinin her biri hemen hemen tamamıyla kendi kendisine yeter, tükettiğinin en 

büyük bölümünü doğrudan doğruya kendisi üretir, böylece geçim araçlarını, toplumla bir değiş 

tokuştan çok doğa ile yaptığı değişim yoluyla sağlar.  Tarla, köylü ailesi onun yanında bir  

başka tarla, bir başka köylü bir başka aile. Bu ailelerden belli bir miktarı bir köy meydana 

getirir, belli bir miktar köy da bir idari birimi oluşturur.., Milyonlarca köylü ailesi, onları 

birbirinden ayıran ve onların yaşayış tarzlarını, onların çıkarlarını ve onların kültürlerini 

toplumun öteki sınıflarınınkilerle karşı karşıya getiren ekonomik koşullar içinde yaşadıkları 

ölçüde, bir sınıf meydana getirirler. Ama küçük köylüler arasında ancak yerel, yani yaşadıkları 

yerden ileri gelen bir bağ olduğu ve onların çıkarlarının benzeşmesi onlar arasında hiçbir 

ortaklık, hiç bir ulusal bağ, hiç bir siyasal örgütlenme yaratmadığı ölçüde de bir sınıf meydana 

getirmezler” (Marx,2012:122). 

Esnaflıkla ilgili zanaat ve ticaret faaliyetleri imparatorluğun düzenlemesi 

altında gerçekleştiriliyordu. Köylü ekonomisi çoğunlukla hücreseldi ve değişim 

ilişkileri 30–40 km. ile sınırlıydı. Üretim hem bölgesel hem de ülke genelinde 

sınırlandırılmış ve anılan sınırların dışı ile ticaret -yasaklamaya kadar varan bir- 

denetim altına alınmıştı.  

Köylülerin böyle bir devlet ve toplum yapısından elde ettikleri toplumsal ve 

ekonomik yararlar Mann’dan esinlenerek (Mann,2013:8-9,12-13,42-43) şöyle 

sıralanabilir: 

1) İmparatorluk Asayişi:  

Devlet topraklarını ve halkını dış düşmanların saldırısına karşı korumaktaydı. 

Doğrudan üreticinin ödediği vergilerin çok büyük bölümü düşman saldırısına karşı 

koyacak veya düşmana saldıracak olan askerlere ve bu işleri organize edecek olan 

görevlilere tahsis edilmişti. Saldırı da bir ekonomik gelir kaynağıydı. Savaşa katılan 

kişilerin bir bölümü hizmet ve fedakârlıkları ölçüsünde ele geçirilen topraklarda 

tımar alabilirdi. Hem savunma hem de saldırı için gerekli olan işleri yapanlar da 

(köprücü, derbentçi, madenci, küreci, tuzcu, gemici vs.) hizmetlerine karşılık 

vergilerden muaf tutulmuşlardı.  

“Savaşçı devletin üç yönünün ekonomik kalkınma üzerinde etkili olduğu görülmektedir: 

Fetih aracılığıyla tabakalaşmayı artırmak, otoriter emek kontrolü biçimlerinin müsaade ettiği 

emek sürecini sağlamlaştırmak ve son olarak da düzen ve birlikteliğin alt yapısını sağlamak” 

(Mann,2013:61). 



117 

 

Bu durum, Osmanlı belgelerinde tam da aynı şekilde “sefere  çıkmaktan gaye 

halkın rahat ve mutluluğunu sağlamaktır” diye ifade edilmiştir (Binark ve Gültepe, 

1994:270).   

Devlet, bütün tebaasını İslâm hukuku (şerî’at), en başından beri tanışık 

oldukları Yakındoğu antik imparatorluk ideolojisine uygun olarak (Darling,2006:42) 

örfî (sultanî) hukuk ve yerel gelenek ve göreneklere göre imparatorluğun her sancağı 

için merkezden ayrı hazırlanan kanunlarla, -devletle ittifak içinde olanlar dışında- 

toplumsal ve ekonomik olarak güçlü grupların gaspından koruyordu. Doğrudan 

üreticinin ödediği vergilerin bir bölümü de bu işlerle görevli kimselere tahsis 

edilmişti veya bu işleri yapanlar vergilerden muaf tutulmuştu.  

2) İmparatorluğun Değişime Teknik Desteği:  

Merkezî yönetim, gelişmiş bir bürokrasi ve güçlü bir ordu destekli olarak 

karayolu, deniz ve nehir yolu ve haberleşme sistemlerinin güvenliğini temin 

ediyordu. Padişahın adaletini gösteren, en başta servet kaynaklarının özellikle de 

topraktan elde edilen gelirlerin ve toprağın kullanım ve mülkiyet haklarının farklı 

kesimler arasında paylaşılmasını öngören emek, mülkiyet ilişkileri, ticaret ve 

pazarları düzenleyen ve uygulanmasının dikkatle denetlendiği kanunlarla, güvenli bir 

para ve en etkili şekilde merkezden organize edilen ve denetlenen ancak bölgesel bir 

esasa sahip olan ağırlık ve uzunluk ölçüleri sistemleri ile yoluyla kaynakları hem 

egemen kesimler (tımar sahipleri, vakıflar, mültezimler, saray halkı) hem de diğer 

kesimler (köylü üreticiler, şehirdeki esnaf, tüccarlar) arasında paylaştırılıyordu.  

Kanunlar, padişah veya onun temsilcileri ile farklı kesimler veya bireyler arasında 

varılan anlaşma ve uzlaşmaların hukukî formüller biçiminde ifadesi idi. Osmanlı’da 

toplumsal huzur bu uzlaşmalar ve onlar çerçevesinde sarayın egemenliğine verilen 

onaylar tarafından sağlanıyordu (İslamoğlu,2010:80-81). 

3) Tüketim Pazarları:  

Saray, bürokrasi, ordu ve tımar sahiplerinin tüketimi, ticareti ve para 

ekonomisini geliştirdi. Söz konusu pazarlar farklı ekolojik yaşam alanları, yaş 

grupları, cinsiyetler, bölgeler ve sınıflar arasındaki  kıt maddî kaynakların yetki 

doğrultusunda yeniden dağılımını sağladığı gibi (Mann,2013:13), köylüler kasabaya 



118 

 

getirdikleri ürünleri pazarda satmak suretiyle, hem nakden ödemesi gereken vergileri 

ve borçlarını ödemekte kullanacağı hem de dönüşte alacağı malları temin için gerekli 

parayı elde ederlerdi.  

4) Emek Sürecinin Pekiştirilmesi:  

Tarımın en etkin biçimleri, ayrıca üreticiler için belki de en güvenli geçim 

düzeyleri özellikle büyük çiftliklerde zorla çalıştırmayı da içeren üretim sistemleri 

içinde yer almaktaydı (Mann,2013:13). İşgücünün azlığı 16. yüzyılın ortalarına kadar 

Osmanlı Devleti’nin en önemli sıkıntılarından biriydi. Devlet vergilendirme 

politikalarıyla köylüyü koruyarak, feodal vergileri ve angaryaları azaltarak onun 

yerinde kalıp toprağı işlemesini cazip hâle getirmeyi amaçlıyordu. Öte yandan 

devlet, köylünün geçimini güvence altına almak ve istikrara kavuşturmak suretiyle 

onların gözündeki meşruiyetini de pekiştiriyordu (Darling,2006:42).     

 “Osmanlı Devleti’nin vergi verenlerle vergi toplayanların çıkarları arasında denge 

kurma becerisi meşruiyetinin en önemli faktörlerinden, ahalinin bu devlet tarafından 

yönetilmeye rıza göstermesinin belli başlı nedenlerinden biriydi” (Darling,2006:42).      

 3.3. OSMANLI DEVLETİ’NDE TARIM KESİMİNDEN 

ALINAN VERGİLER 

Osmanlı ekonomisinin temelini tarım teşkil etmekte halkın çok büyük 

bölümü tarımda çalışmaktaydı. Yukarıda belirtildiği üzere yerleşik tarıma dayalı tüm 

devletlerde en önemli mesele ekonominin temel unsuru olan tarımda üretilen tarımsal 

artığın üreticilerden alınması ve bunun nasıl olacağı idi (Pamuk,2005:41).  

Osmanlı Devleti’nde bu mekanizma, yukarıda anlattığımız tımar-tahrir düzeni 

ve çift-hane sistemi ile hem statüsü, hem mükellef olduğu vergiler hem de bunları 

kime ödeyeceği belirlenen reâyanın sipahiye ve merkeze ödediği vergiler ve yerine 

getirdiği yükümlülüklerle gerçekleşiyordu.  

Reâya müstakil aile işletmesi niteliğindeki arazide gerçekleştirdiği tarımsal 

üretim için sipahiye, miktar ve nispetleri kanunnâmelerde belirtilen çeşitli aynî ve 

nakdî vergiler öderdi. Sancak kanunnâmeleri coğrafyaya göre farklılık gösterir. Vergi 

oranı temel alınırsa Batı ve Orta Anadolu sancaklarına ait kanunnâmelerle, Doğu 

Anadolu ve Suriye sancaklarına ait kanunnâmeler birbirlerine benzer kategoriler 



119 

 

oluşturur (İnalcık,2001:335). Rumeli sancak kanunnâmeleri tipik Osmanlı kanunları 

ile birlikte Osmanlı öncesine ait arazi birimi olarak baştina, bir reâya vergisi olarak 

ispençe, saman ve odun vergileri, içki üretimi ile ilgili fıçı vergisi, monopolye gibi 

Bizans ve Slav örf hukuku ve kurumları ile Balkan feodalizmine ait vergileri de 

ihtiva eder (Cvetkova,1977;İnalcık,2001:335). Macaristan’daki sancakların kanun-

nâmelerinde Macar Krallığı döneminden intikal eden bazı vergiler yer alır (İnalcık, 

2001:335).  

Bu vergilerin tahrir defterlerinin başında yer alan sancak kanunnâmelerinde 

daima ilk önce belirtileni, reâyanın tasarruf ettiği toprağın miktarına ve medenî 

hâline göre vermek zorunda olduğu, konusu üzerinde tarım yapılan arazi olan, 

matrahı arazinin verimine göre devlet tarafından belirlenen sabit miktarlı ve sipahi 

tarafından daima nakdî olarak tahsil edilen, resm-i çift/çift resmi ve reâyanın tasrruf 

ettiği arazinin büyüklüğüne göre nim-çift, bennâk, caba, mücerred, resm-i zemin 

olarak sınıflandırılan çift resminin türevleri ile gayrimüslim reâyanın çift resmi 

yerine ödediği ispençe gibi sabit miktarlı toprak vergileriydi. Çift resmi, şahsî 

(personal) bir vergi değil, aile emeği, bir çift öküz ve ikisinin birlikte işlediği 

araziden oluşan malî bir ünite olan çift-hâne denilen üretim ünitesini vergilendiren 

kombine bir vergidir (İnalcık,1990:5; İnalcık, 1993a:7; Emecen,1989:230). 

Kanunnâmelerde belirtilen ve reâyânın ürün üzerinden ödemekle mükellef 

olduğu vergiler; konusu ve matrahı tarla, bağ, bahçe ve bostanlarda yetişen gayrı safî 

tarım ürünleri olan ve sipahi tarafından genellikle aynen tahsil edilen, kanunlarda 

1/10 anlamına gelen öşür diye ifade edilmesine karşılık Osmanlı Devleti’nin çeşitli 

bölgelerinde farklılık gösteren oranı 1/2 ile 1/10 arasında değişen dolaysız vergilerle 

konusu küçükbaş hayvancılık (koyun, keçi, domuz) ve manda yetiştiriciliği ile 

arıcılık ve balıkçılık olan, matrahı ve oranı zaman içinde değişen, matrahının 

tespitinde tâdat usulü uygulanan sabit miktarlı ve bazen öşür bazen de resim adı ile 

daima nakdî olarak tahsil edilen dolaysız vergilerdi. 

Osmanlı malî sisteminde kimden ve ne zaman alınacağı bilinmeyen, konusu 

ortaya çıkmalarına (zuhurata) bağlı, matrahı kanunâmelerde belirtilen, devlet 

tarafından belirlenen sabit miktarlı, sürekli olmayan bâd-ı havâ denilen vergiler 

reâyânın ortaya çıkması hâlinde ödemekle mükellef olduğu bir başka vergi grubu idi.  



120 

 

Osmanlı coğrafyasında önceki feodal oluşumlardan kalan bir bölümü aynen 

veya emek/angarya olarak ödenmekte iken Osmanlıların nakdî hale getirdiği ve 

miktarını sabit tuttuğu bâd-ı havâ resmi grubuna resm-i tapu, tütün resmi, otlak 

resmi, reâyadan ve sürülerden alınan kışlak resmi, selamet akçası, âdet-i deştbanî, 

çift-bozan resmi, yaylak resmi, resm-i asiyab, resm-i cürüm ve cinâyet, resm-i arûs, 

yâve ve abd-i abık gibi resimler dâhildi (Barkan,1943). Ancak konusu itibarı ile çift-

bozan resmi, çift resmi ve türevleri başlığı altında incelenmiştir.  

Büyük bölümü 17. yüzyıla kadar Osmanlı ordusunun çoğunluğunu oluşturan 

tımarlı sipahiler tarafından toplanan bu vergilerin kime ait olduğu, arazinin mülkiyet 

durumuna göre değişirdi. Tasarruf edilen arazi mülk ise vergiyi malikâne sahibi 

alırdı. Arazi vakfedilmiş bir yerse vergiler vakfın şartına bağlıydı. Mirî arazilerde ise 

tımarın serbest olup olmadığına göre değişirdi. Serbest tımarlarda vergiler tımar 

sahibine aitti, onun tarafından tahsil edilir ve toplanırdı. Serbest olmayan tımarlarda 

bazı yerlerde bu vergilerin tümünü serbest timar gibi tımar sahibi alır, bazı yerlerde 

vergilerin bir kısmı beylerbeyi, sancak beyi veya subaşılar tarafından toplanır ve 

tahsil edilirdi (Çağatay,1947:499). 

 “Bütün bu vergi şekillerinde ortaklaşa yan şudur: Her vergi, toprağın mülk sahibi olan 

devlete, reâyanın ödemekle mükellef olduğu bir artık-üründür. El değiştiren artık-ürün bazen 

toprağa bağlı bir emek-rant, bazen diferansiyel rant, bazen de angaryada olduğu gibi artık-

emek şeklinde ortaya çıkar.. Bütün bu vergi çeşitlerinin hepsinde topraktan yaratılan artık-

ürünün değişik yollardan devlete ve devletin kararlarına bağlı olarak sipahiye aktarılması 

usulleri gizlidir. Bazen emek-rant bazen diferansiyel rant bazen de artık-emek vergi ve 

angaryanın konusu olmaktadır” (Divitçioğlu,2010a:46-47).  

3.3.1. TARIM ARAZİLERİ ÜZERİNDEN ALINAN 

VERGİLER (ÇİFT RESMİ ve TÜREVLERİ)  

Yukarıda ele aldığımız çift-hâne birimi aynı zamanda bir vergileme birimidir. 

Çift-hâne sisteminin malî tarafını oluşturan çift resmi ve türevleri kırsal toplumun 

tümünü içine alan bir vergi sistemi teşkil etmekteydi. Topraktan yaratılan artık-

ürünün nakdî olarak devlete aktarılmasını çift resmi sağlardı. Çift-hâne birimi tüm 

sistemin temel unsuru olduğundan tahrir defterleri ve kanunnâmelerde ilk önce çift 

resminden söz edilir (İnalcık,1993a:6-7; Orbay,2011:76). 



121 

 

Reâyanın statüsü tahrirle belirlenir, tahrir defterleri sadece sipahilere verilen 

gelir kaynaklarını değil, toprak (tasarruf olunan arazi mikdarı) ve işgücü (reâyanın 

sosyal statüsü) ile birlikte reâyanın ödemekle mükellef olduğu vergileri de belirlerdi. 

Tahrirlerde köylü reâya, tasarruf ettiği toprağın büyüklüğüne ve medenî durumuna 

göre çift-resmi, yarım çift-resmi, bennâk resmi, mücerred, caba, kara resmi 

mükellefi olarak kaydedilir ve statüsünün karşılığı olan vergileri öderdi. Bu vergi 

sistemi içinde yaylak resmi, boyunduruk resmi, tütün resmi, dönüm resmi/resm-i 

zemin, çift-bozan resmi gibi başka vergiler de vardı (İnalcık,1959:592-594; Orbay, 

2011:77). 

Topraktan yaratılan artık-ürünün nakdî vergi yoluyla devlete aktarılmasını 

sağlayan sabit miktarlı toprak vergileri olan çift resmi ve türevleri, doğrudan üretici 

köylünün toprakbeyine [sahib-i arz] emek-rant ve ürün yerine para ödediği bir tür 

para-ranttır.  

Marx’ın ifadesi ile (1990:701);  

“Para-rant sayesinde toprakbeyi ile toprağın tasarrufunu elinde tutan ve onu işleyen 

doğrudan üretici arasındaki geleneksel ve göreneksel yasal ilişki, bir sözleşme ile saptanmış 

para ilişkisine dönüşmekte, böylece toprağı işlemekle uğraşan zilyetler salt bir kiracı hâline 

gelmektedir. Aynî-rantın para-ranta dönüşmesi bir taraftan eski zilyedin işlediği toprağa tam 

olarak sahip olan bağımsız bir köylüye dönüşmesine yol açar”  

Ebussuud Efendi de tam olarak bunu söylemektedir.  

“Osmanlı ülkesinde arz-ı mirî denilen arazi-i memleket gibi toprağın mülkiyeti (rakabe-

i arz) devlete (beytülmâl) ait olup, köylü (reâya) bu toprakları tapu bedeli (ücret-i mu‘accele) 

karşılığı kiracılık (‘âriyyet) yoluyla tasarruf eder ve istediği ürünü ekip biçer. Öşür adı ile 

harâc-ı mukaseme ödedikten ve diğer yükümlüklerini yerine getirdikten sonra toprağı boş 

bırakmayıp (arz-ı ta‘til itmeyüb) tarım yaparsa kimse kendilerine karışamaz (dahl ü te‘aruz 

eylemeye), ölünceye kadar tasarruf eder, ölünce oğullarına kalır ve onlar da aynı şekilde 

tasarruf ederler. Tasarruf bedeli olarak çift akçası adıyla harac-ı muvazzafa [para-rant] ve 

ürününden öşr adıyla harac-ı mukaseme [ürün-rant] öder” (Barkan,1943:296-297; 

Düzdağ,1972:167-170).  

Reâya çiftlikleri “sipahi tımarında ise” bütün bu vergiler sipahiye aitti ve 

onun tarafından tahsil edilirdi. (Barkan,1943; Ünal,2008:203). Arazileri kendi mülkü 

olan (sipahi tımarına kayıtlı olmayan) Müslüman reâya çift resmi, gayrimüslim reâya 



122 

 

harac-ı muvazzafa veya harac-ı mukâtaa denen bir vergi öderdi. Mülk arazilerin 

vergisi merkezi hazine için tahsil edilirdi. Çift resmi ve türevleri vakıf arazilerde 

vakıf şartına bağlı olarak alınırdı. Sancaklarla ilgili yapılmış çeşitli çalışmalara göre 

15.-16. yüzyılda çift resmi ve türevlerinden elde edilen gelirin, sancakların toplam 

gelirleri içindeki payı % 8 ile % 15 arasındaydı (Ertürk,2011:197-201; Gündüz,2003: 

288-291; Solak,2004:159-162; Ünal,1999:243; Yardımcı,2006:80-91; Yörük,2005: 

172-176).  

15. ve 16. yüzyıllar boyunca birçok sancakta vergi mükelleflerinin -tahrir 

defterlerde yazılmayan avârız hariç olmak üzere- vergi yükünün % 22-24’ü râiyyet 

rüsûmu ve bâd-ı hevâ türü vergilerden meydana geliyordu (Öz,1999:82).   

Kanun koyucu çift resmi ve türevleri gibi şahsî vergileri “sahib-i raiyyet” 

sıfatı ile sipahiye bırakmıştı. Çift resmi ve türevleri, tımar sahipleri ile zeamet, has ve 

vakıfların görevlileri tarafından Müslüman köylerinde kethüda, Macar köylerinde 

biro, Slav köylerinde piremikür denilen muhtarlarla, imam ve rahiplerin gözetiminde 

tahsil edilirdi.  

3.3.1.1. Çift Resmi 

Çift resminin izlerine Bizans İmparatorluğu ve Anadolu Selçuklu Devleti’nde 

rastlanmaktadır. Anadolu Selçuklu Devleti’nde ekilebilir topraklardan alınan vergi, 

Farsça bir terim olan ve bir alan ölçüsü kabul edilen cüft-i avâmil’e göre 

hesaplanırdı. Bu terimdeki Arapça avâmil kelimesi “tarlayı süren hayvanların 

boyunduruğu” anlamına gelmektedir. Bizans maliyesi de çiftçileri “boyunduruk” 

anlamına gelen Rumca zeugarion denilen bir alan ölçüsüne göre vergilendiriyordu 

(Cahen,2000:142-143).  

Bizans İmparatorluğu’nda pronoia sahipleri zeugaratoi denilen bir çift öküze 

ve belli büyüklük ve verimlilikte, bir çift öküz yardımıyla işletilebilir arazi parçasına 

sahip paroikoi yani çiftçilerden 1 nomisma (1330’larda 22-24 Osmanlı akçasına 

tekabül ediyordu), Anadolu Selçuklularında da köylüden çift akçası adıyla bilinen 1 

dinar vergi alınıyordu (İnalcık,1958:119; İnalcık,1959:580; Kılıçbay,1985:388). Bu 

durum, Bizans-Türk vergi sistemleri arasındaki sürekliliği ve eskiden beri Türklere 

ait olan Anadolu’daki topraklarda olsun Bizans’a bağlı olup da Osmanlılar tarafından 



123 

 

fethedilen topraklarda olsun Osmanlı hukuku ile Bizans hukuku arasında benzerlikler 

olduğunu gösterir (Cahen,2000:143). Her ikisi de eskiden köylülerin senyörlere 

yerine getirmek zorunda oldukları feodal hizmet ve yükümlülüklerin paraya 

çevrilmiş karşılıkları olan bu vergiler çift resminin öncelidir. Öte yandan, Bizans’taki 

tarımsal vergi sistemi on ikilik esasa dayanıyor ve 24, 12, 9, 6 diye gidiyordu 

(İnalcık,2004:198). Osmanlılarda da çift resmi ve türevleri, 14. yüzyıldan 15. 

yüzyılın ortalarına kadar on ikilik esasa göre belirleniyordu.   

Herhangi bir arazinin genişliğine göre vergi takdirinin yapılması için önce 

arazilerin ölçümü yapılarak büyüklükleri tespit edilir ve belirlenen miktarda vergi 

kayıtlara geçirilirdi. Çift veya çiftlik denilen ve Osmanlı yönetimi tarafından toprağın 

verim durumu ve sulanabilirliğine göre tespit edilmiş belli büyüklükteki araziyi 

tamam veya yarım/nîm çiftlik olarak tasarruf eden Müslüman râiyyetin (köylü 

ailelerinin) yılda bir defa, tarım yaptığı arazi için ödemek zorunda olduğu, kısmen 

şahsa kısmen toprak miktarına bağlı, belli miktardaki ve nakden tahsil edilen vergiye 

çift resmi, resm-i çift, çift hakkı, kulluk akçası denilmektedir (Emecen,1993b:309-

310; Öz,1998:82; Ünal,1989:128).  

Çift resminin belirlenmesinde her bölgede toprağın verimliliği ve sancakta 

yaşayan halkın genel ekonomik durumu dikkate alınırdı (Miroğlu,1990: 178).  

“Çift resminin bir adı olan kulluk akçası bu verginin kökeni ve niteliğini iyi 

yansıtmaktadır. Kulluk, bağımlılık veya tebaa statüsünü veya bu statü nedeniyle yerine 

getirilmesi gereken emek hizmetlerini ifade eder” (İnalcık,2004:195). 

Çift resmi veya kulluk akçası, reâyanın sipahiye karşı yerine getirmekle 

yükümlü olduğu kulluk denilen yedi emek hizmetinin nakde çevrilmiş şeklidir 

(İnalcık,2004:195; Kazıcı,2005:91). 1488’de yazılmış (istinsah edilmiş) olan II. 

Mehmed kânunnâmesinde çift resminin yedi hizmeti (kulluk) kapsadığı ve söz 

konusu hizmetlerin 22 akçaya eşit olduğu ifade edilmiştir. Kanunnâmeye göre bir 

tam-çift tasarruf eden reâya yılda üç gün kulluk şahsî hizmet veya bunun karşılığı 

olarak 3 akça, orak yani bir araba ot veya bunun karşılığı olarak 7 akça, döğen yani 

yarım araba saman veya bunun karşılığı olarak 7 akça, kağnı yani bir araba odun 

veya bunun karşılığı olarak 3 akça, boyunduruk yani araba ile hizmet veya bunun 



124 

 

karşılığı olarak 2 akça verir. Bu yedi hizmetin para olarak karşılığı 22 akçadır 

(Barkan,1943: 390; İnalcık,1959:581; İnalcık,2004:195).  

Çift resminin miktarı 15. yüzyılın ortalarına kadar 22 akça iken 1458’de 

Anadolu Eyaleti sancaklarında % 50 artırılarak 33 akçaya çıkarıldı (İnalcık,1959: 

585). 16. yüzyılda Orta Anadolu’daki eyaletlerin (Karaman, Rum) bazı sancaklarında 

57 akçaya kadar yükseldi. Anadolu’da çift resminin 33 akçadan fazla olduğu 

sancaklarda sancakbeyi ve subaşı için hisse (niyâbet rüsûmu) eklenmiş ve fazlalık 

bundan kaynaklanmıştı (İnalcık,1959:585). Çift resmi, Doğu Anadolu’da yer alan 

sancaklarda 50, Suriye’deki eyaletlerin (Şam, Halep, Trablusşam) sancaklarında 40 

akçaydı. Doğu Anadolu ve Suriye’de çift resmi, Osmanlı yönetimi tarafından 

kaldırılan Osmanlı öncesi bir takım eski ağır vergiler dikkate alınarak konulmuştu. 

Verginin mükellefi tahrir defterlerinde çift ve nim-çift olarak kaydedilen kişi/ 

hane reisidir. Ancak çift resmi ile ilgili hizmetler genellikle hane başına yüklendiği 

için çift resmi, şahsî  (personal) bir vergi değil, aile emeği, bir çift öküz ve ikisinin 

birlikte işlediği araziden oluşan malî bir ünite olan çift-hâne denilen üretim ünitesini 

vergilendiren kombine bir vergidir (İnalcık,1990:5; İnalcık,1993a:7; Emecen,1989: 

230).  

Genel bir kural olarak her sancakta çift resminin aynı miktarda alınması 

gerekirken bazı sancakların farklı nâhiyelerinde farklı miktarda alınabilirdi (Barkan, 

1943). Bu durum, Osmanlı memurlarının, toprağın renginden, yerinden ve yetişen 

üründen hareketle arazinin verimliliğini tespit eden uzmanlar ve yerel danışmanların 

da yardımıyla bir sancakta yer alan nahiyelerin topraklarını dikkatle ele alarak çift 

resmini ayrı tespit ettiklerini göstermektedir (Özdeğer,1988:34). Hâne (mükellef) bir 

çiftlikten daha fazla arazi tasarruf ediyorsa çift resmine ek olarak, fazlası için 2 

dönüme 1 akça olmak üzere dönüm resmi ödemekte idi (Barkan,1943; Karaca,2002: 

262).  

Kanunlarda iki öküzlük (bir çift öküzle ekilip biçilebilen) arazi bir çift kabul 

edilmiştir (Süleyman Sûdî,1996: 132). Çift veya nim-çift tasarruf eden râiyyet iki, üç 

veya daha fazla çift öküze sahip olsa da verginin miktarı değişmezdi. Kanunnâmelere 

göre “itibar arzadır” (Barkan, 1943). Ebussuud Efendi bir fetvâsında “resm-i çift 



125 

 

helaldir, meşrûdur, arzın harac-ı muvazzafıdır” demektedir (Düzdağ,1972:170). 

Barkan, kanunnâmelerde yer alan “çift resmi arza bağlanmıştır, öküze değil” 

kuralından ve çiftlik resmi yerine çift resmi denilmesinden hareketle halkın 

anlayışına uygun olarak dönümlerle ölçülen çiftlik ile bir çift öküzle işlenen 

büyüklükteki yer arasında ilişki olmakla birlikte çift resminin sadece bir çift öküzle 

yer işleyenlerden alınan bir resim değil, çeşitli yükümlülüklerden oluşan bir vergi 

olduğunun anlaşılması gerektiğini söyler (Barkan, 1943:392).  

Çift resminin tahsil zamanı 1 Mart (evvel-i bahar mart, mart iptidası) idi. 

Vergi, çift Mart ayının ilk günü hangi sipahinin üzerine kayıtlıysa onun tarafından 

alınırdı (Barkan,1943; Süleyman Sûdî,1996:132; Kazıcı,2005:94).  

3.3.1.2. Bennâk Resmi 

Nim çiftten daha az arazi “tasarruf eden (ekip biçen)”, “kâr ü kisbe kâdir 

(çalışabilir)”, evli, babasının yanında veya ayrı bir yerde oturan vergiye tâbi reâyaya 

bennâk denilir (Çağatay,1947:507). Bennâkler çiftlü/ekinlü-bennâk ve caba-bennâk 

olarak ikiye ayrılır. Nim-çiftten az arazi tasarruf edenlere ekinlü-bennâk, hiç toprak 

tasarruf etmeyenlere caba-bennâk denilir (İnalcık,1959:589). Caba-bennâk bazı 

kanunnâmelerde mücerred manasına da kullanılmıştır (Ünal,1989:130).  

Ekinlü-bennâkler, ekip biçtikleri “tasarruf ettikleri” nim-çiftten az arazinin 

iki dönümüne bir akça olmak üzere her yıl bennâk resmi adı ile nakdî bir vergi 

öderlerdi. Bu miktar 12 akça (24 dönüm) olan bennâk resmini aştığı zaman, 

kendilerinden bennâk resmi yerine resm-i dönüm/resm-i zemin denilen vergi tahsil 

edilirdi. Tapu ile tasarruf edilmiş toprağı olmayan caba-bennâkler başkalarının 

tasarruf ettiği arazide işçi olarak çalışırlar veya tımar sahibinden tapusuz olarak 

toprak alıp işlerler, bunun için dönüm resmi öderlerdi (İnalcık,1959:589).  

Bölgelere göre bennâk resminin (ekinlü bennâk) miktarı 12-18 akça, caba 

resminin (caba bennâk) miktarı 6-13 akça arasında farklılık gösteriyordu (İnalcık, 

1959:591). Çift ve nim-çiftlere göre bennâklerin durumu açık değildir. Birkaç dönüm 

tasarruf eden bir kişiyle, 20-25 dönüm arazi tasarruf eden bir kişi aynı ekinlü bennâk 

resmini ödemekle mükellefti (Öz,1998:43; Ertürk,2011:199).  



126 

 

Bennâk resminin tahsil zamanı 1 Mart (evvel-i bahar mart, mart iptidası) idi 

(Barkan,1943:281; Ünal,1989:131). 

3.3.1.3. Mücerred ve Caba Resmi 

Geçimini kendi temin edebilen, “çifti ve hiç yeri olmayan” (Barkan,1943:57) 

topraksız işçi durumundaki, babası ile birlikte oturan, “kâr ü kisbe kâdir(çalışabilir)”, 

bekâr, vergiye tâbi Müslüman erkeklere mücerred, caba, kara adı verilir. Bu kişilerin 

her yıl ödemek zorunda oldukları vergiye mücerred resmi denilirdi. Mücerred resmi 

6-8 akça arasındaydı. Şehzade haslarına dâhil olan bazı yerlerde bu vergi 8 + 5 =13 

akça olarak alınırdı (Ünal,2008:201).  

Mücerred, caba ve kara terimleri arasındaki ayrım net değildir. Söz konusu 

terimler aynı anlamda da kullanılmakla birlikte, bazı kanunnâmelerde caba ve kara 

çalışabilecek yaştaki “kâr ü kisbe kâdir” bekâr gençleri, mücerred henüz “kâr ü kisbe 

kâdir olmayan” çocukları ifade eder, caba terimi ise toprağı olmayan fakir köylüyü 

tanımlar (Barkan, 1943:2). Bu kişiler evlenirlerse kendilerine caba-bennâk denilir 

(İnalcık,1959:590). Bu gruba giren kimselerin durumu bölgelere göre değişmektedir. 

Bazı yerlerde “iş ehli olmayan”, düzenli geliri bulunmayan kişiler vergiden muaf 

tutulur, eğer gelir sahibi olursa buna oranlı vergi öderlerdi. Mücerred eğer evlenirse 

bennak vergisi mükellefi olur, boşanırsa yeniden mücerred resmine tâbi olurdu. Ölen 

râiyyetin bennâk ve mücerred olan çocukları, müştereken tasarruf ettikleri ata 

çiftliğinin çift resmini ortak öder, ayrıca şahıslarına ait bennâk ve mücerred resmi 

öderler (İnalcık,1959:590). Bekâr (mücerred) yazılan reâya bazı sancaklarda resim 

öderken bazı sancaklarda ödemezdi (İnalcık,1959:587). 16. yüzyılda mücerred ve 

caba sayısındaki önemli artışlar cabaların mevsimlik tarım işçisi olarak çalıştıklarını 

ve köylerde çeşitli işler yaptıklarını düşündürmektedir (İslamoğlu,2010:221). 

“Aynî-rantın para ranta dönüşmesine, kendilerini para karşılığı kiraya veren mülksüz bir 

gündelikçiler sınıfının oluşumu kaçınılmaz olarak eşlik eder. Daha müreffeh köylüler arasında 

ücretli, tarım işçilerini kendi hesaplarına sömürme adeti zorunlu olarak gelişir” (Marx,1990: 

701).  



127 

 

Öte yandan, Osmanlı yöneticilerinin kişisel vergilerini ödedikleri sürece 

cabaların bir yerden bir yere gitmelerine göz yumdukları görülmektedir (Barkan, 

1943:75-76).  

Mücerred ve caba resminin tahsil zamanı 1 Mart (evvel-i bahar mart, mart 

iptidası) idi (Barkan,1943:281; Ünal,1989:131). 



128 

 

Tablo 3. 1. Çeşitli Sancak ve Kazalarda Çift Resmi, Bennâk ve Mücerred Resmi 
Miktarları (akça) 

Sancak/Kaza Resm-i Çift Nim Çift Ekinlü Bennak Caba Bennak Mücerred, 
Caba, Kara 

Alaiye, Teke1 30, 36 15, 18 12  6 

Ankara 37     

Antakya 40 20 12  6 

Aydın2 33 16,5 12 9  

Ayıntab 40  12  6 

Bayburd, 

Erzincan, 

Erzurum, Kemah 

                 

50 

                 

25 

                 

18 

                 

12 

 

Biga* 33 16,5 12  6 

Birecik 40  12  6 

Bolu* 33–46  12  - 

Bosna3 36 18 12 9  

Cezire-i İmroz 70 35    

Çemişgezek4 50 25 12 12 6 

Divriği, 
Diyarbekir4 

50 25 12  6 

Gelibolu 22 11  9 6 

Halep2 80, 40   12 6 

Hamid 42 21    

Harput 50 25 12 6  

Humus 40  12   

Hüdâvendigâr* 33 16, 5 12 9  

İç İl 38 18 12   

Kâhta, Gerger, 

Behinsi 

34 16 16 12 6 

Karahisar-ı 
Sahib* 

33 16,5 12 9 6 

Karaman 36 18 12 9 6 

Karesi* 33 16,5 12 6  

Kayseri 57 28,5 18 12  

Kefe 24 12    

Kengırı 57 28,5 18 12  

Kiğı - - 12  6 

Kilis  22 11    

Koca İli* 33 16,5 12 9  

Kütahya 32 16 12 6 6 

Ma'arre 40  12  6 

Malatya 50 25 18 12 6 

Maraş, Kars-ı 
Maraş 

50 25 14  6 

Musul6 50 25 12  6 

Silistre 22     

Sirem 22  12  6 

Sivas, Amasya 57 28,5 18 13  

Siverek 40   12 6 

Sofya 22 11  9 6 

Tırhala 26 11  11 6 

Trabzon 25  12, 13, 18   

Uşak 32 16 12 6  

Vize 22     

Yeni İl 55 27,5 18 13  

Kaynak: Barkan,1943; Bostan,2002:472; Bulduk,2013:185-187; Öztürk,2014:352, Karaca, 2002:262-

263’ten derlenmiştir. 



129 

 

Tablo. 3.1.’e İlişkin Notlar: 

1
 1585 tarihli bir müsellem defterine göre çift resmi 33 akça olarak alınıyordu (Karaca, 

2002:263) . 

2
 Aydın sancağında çift resmi 1455 yılında 30 akça 1528 yılında 33 akça idi. 

* Anadolu Eyaleti’nin sancaklarında çift resmi 1458 yılına kadar 22 akça iken bu tarihte 33 

akçaya çıkmıştı (Emecen,1989:229). 

3
 15. yüzyılda ve 16. yüzyılın ilk yarısında 22 akça olan çift resmi (Yardımcı,2006:80) 16. 

yüzyılın ikinci yarısında 36 akçaya çıkmıştı.  

4 Reâya çift resmi ve türevlerine ek olarak tımar sahibine 6 akça ırgadiye öderdi.  

5Hıristiyan-Müslüman ayrımı yapılmaksızın bütün raiyetten eşit olarak 1520-1524 arasında 

80 Halebî akça, bundan sonraki dönemlerde 40 Halebî akça çift resmi alınıyordu. Halep sancağında 

çift tasrruf eden Gündüzlü taifesinden “adet-i akça-i kavm” adı altında hane başına 62 Halebî akça 

vergi alınıyordu (Çakar,2003:247). 

6 Reâya tımar sahibine 3 gün hizmet etmek veya parasal karşılığını ( = 6 akça)  vermekle 

yükümlüydü (Barkan,1943:174) . 

3.3.1.4. Dönüm Resmi/Resm-i Dönüm 

Sahib-i arz (sipahi) tarafından tapu ile verilmeyen nim-çiftten daha küçük 

arazi “tasarruf eden (ekip biçen)” reâyadan kanunnâmelerde dönüm akçası, dönüm 

hakkı, dönüm resmi, resm-i dönüm, zemin resmi, resm-i zemin adları ile zikredilen 

dönüm başına bir vergi alınırdı. Tapu ile verilen arazi üzerinde ekip biçen reâya, 

râiyyet rüsûmu (çift, nim-çift, bennâk resmi) ödemekte olduğundan, dönüm resmine 

tâbi arazi sipahinin tapu ile vermediği mezrâ ve tarla türünden arazi idi (İnalcık,1959: 

592; Kazıcı,2005:96; Orbay,2011:85). Bu şekilde arazi tasarruf eden reâya köylü 

olsun ve şehirli olsun dönüm resmi öderdi. Dönüm resmi kanunnâmelerden de 

anlaşıldığı üzere hâric râiyyetten alınırdı. Hâric râiyyet bir sipahinin elinde bulunan 

ve henüz tapu ile başkasının tasarrufuna verilmemiş olan toprakları başka bir köyden 

gelerek işleyen köylüdür.8  

 

                                                           
8
 Konu hakkında bkz. Oktay Özel, “XV.-XVII. Yüzyıllarda Osmanlı Toplumunda Hariç Raiyyet”, 
TDAD, C: 43, 1986, ss. 159-171. 



130 

 

Dönüm resmi ödemeye tâbi olanlar genellikle başka bir tımarın sahibinin 

reâyası olduklarından hâric râiyyet/hâric reâyâ olarak belirtilirdi (Özdeğer,2001: 

124). Aynı köyden ya da aynı tımara kayıtlı olsa da çift veya nim-çift yazıldığı halde 

bundan fazla arazi işleyen reâya da fazla arazi için hâric râiyyet sayılır ve ayrıca 

dönüm resmi öderlerdi (İnalcık,1959:592; Orbay,2011:85).  

Bennâk kaydedilen reâya “bir miktar arazi ziraat etse” zemin resmi miktarı 

bennâk resminden fazla ise zemin resmi öder, ayrıca bennâk resmi ödemezdi. Bazı 

yerlerde bu durumdaki bennâklardan hem bennâk resmi hem de zemin resmi alınırdı. 

Bir miktar arazi ziraat eden mücerredler de dönüm resmi verirdi. Reâya köyünden 

geçici bir süre için ayrılsa arazisine zemin resmi bağlanırdı (Barkan,1943). 

Dönüm resmi, hem çeşitli sancaklarda hem de arazinin verimine göre farklı 

miktarlarda alınırdı. Tarla olarak kullanılan arazide genellikle iki-üç dönüme 1 akça, 

bazı sancaklarda en verimli/“pamuk biter, su basar, al’â”  yerlerden 2 dönüme 1 

akça, orta verimli/“evsat”  yerlerden 3 dönüme 1 akça, az verimli, çorak/“ednâ” 

yerlerden 4–5 dönüme 1 akça, çok kıraç yerlerden 10 dönüme kadar 1 akça alınırdı 

(Barkan,1943; İnalcık,1959:593; Kazıcı,2005:96). Doğu Anadolu’daki bazı 

sancaklarda arazi, çift veya nim-çift yazılmayıp zemin resmi yazılmıştı. Yörük, 

konargöçer ve göçebe reâya başka bir tımardan veya sancaktan gelip bir tımara 

yerleşse, “tapu ile verilmemiş araziyi ziraat etse” sipahiye dönüm resmi/zemin resmi 

verirdi. Reâyâ başka bir reâyanın üstüne kayıtlı olan arazide tarım yapsa dönüm 

resmi ödemez, vergiyi arazinin üstüne kayıtlı olduğu reâyâ verirdi. Çift resmi veya 

dönüm resmi kaydedilmemiş mezrâda ekip biçenler dönüm resmi vermez, yalnız 

mahsulün öşrünü öderlerdi. Dönüm resminin tahsil zamanı 1 Mart (mart iptidası) idi 

(Barkan,1943). 

 

 

 

 

 



131 

 

Tablo 3. 2. Çeşitli Kanunnâmelerde Dönüm Resmi Miktarları  

Sancak Verimli (a’lâ) Orta (vasat) Verimsiz (ednâ) 

Aydın 2 dönüme 1 akça 3 dönüme 1 akça 4 dönüme 1 akça 

Çermik 2 dönüme 1 akça 3 dönüme 1 akça  

Diyarbakır 2 dönüme 1 akça  3 dönüme 1 akça 

Erzurum 2 dönüme 1 akça 3 dönüme 1 akça  

Hüdavendigar 2 dönüme 1 akça 3 dönüme 1 akça 4 dönüme 1 akça 

İç-il  2 dönüme 1 akça 2 dönüme 1 akça 2 dönüme 1 akça 

Kütahya 2 dönüme 1 akça 3 dönüme 1 akça 4 dönüme 1 akça 

Musul 2 dönüme 1 akça  3 dönüme 1 akça 

Rum 2 dönüme 1 akça 5 dönüme 1 akça  

Kaynak: Barkan,1943; Orbay,2011:85-86’dan derlenmiştir. 

3.3.1.5. İspençe Resmi 

İspençe resmi veya kapu resmi denilen ve menşei Osmanlı öncesine uzanan 

bu vergiye dair en eski kayıtlar I. Bayezid dönemine aittir (İnalcık,2001:177). 

İspençe resmi, evli, bekâr, topraklı, topraksız, şehirli, köylü, göçebe her yetişkin 

gayrimüslim erkekten ve toprak tasarruf eden dul kadınlardan, Müslümanlardan 

alınan çift resmine ve bennâk resmine karşılık her yıl alınırdı (Barkan,1943; İnalcık, 

1959:603-604; Çağatay,1947:507; Ünal,1989:132). İspençe resmi de çift resmi gibi 

toprağa bağlı ve genellikle tımara tahsis edilmiş bir vergi idi. Bir Hıristiyan’a ait 

toprağı tasarrufuna alan Müslüman ispençe vergisini öderdi. Hıristiyan Müslüman 

olursa bennâk resmine tâbi olurdu (İnalcık, 1959:603). Bazı kanunnâmelerde ispençe 

alınabilmesi için reâyanın cizye verebilme kabiliyeti olması (300 akçalık menkul 

mala sahip olması) gerektiği belirtilmiştir (Barkan,1943).  

İspençe resmi, her yetişkin gayrimüslim erkekten şahıs başına 10 ile 50 akça 

arasında değişmekle birlikte genellikle 25 akça, dul kadınlardan ise bîve adı altında 6 

akça olarak tahsil edilirdi (İnalcık,1987:XXXII-XXXIII). Bazı sancaklarda ispençe 

resmi mükellefin malî kudretine göre al’â (iyi durumda), mutavassıtu’l hal (orta 

halli) ve ednâ (fakir) olarak alınırdı (İnalcık,1959: 607).  

Doğu Anadolu ve Gürcistan’da yaşayan Hıristiyan reâya ispençe vergisi 

öderken, Orta ve Batı Anadolu ile Rumeli’de ve İmroz gibi bazı Ege adalarında 

Müslümanlar gibi çift resmine tâbi olan gayrimüslimler 16. yüzyılın ikinci yarısında 



132 

 

diğer yerlerdeki gayrimüslim reâya gibi ispençe resmine bağlandılar (Yediyıldız, 

1985:155). 16. yüzyıla kadar Müslüman ve gayrimüslim reâyanın çift resmine tâbi 

olduğu bölgelerde, Gelibolu ve Isparta gibi Hıristiyanların ispençe vergisi ödedikleri 

istisna yerler de vardı (Barkan,1943:237; Ertürk,2011:198, İnalcık,1959:606-607).  

İspençe resminin tahsil zamanı, bazı yerlerde bir defada olmak üzere 1 Mart 

“martın evvel günü” idi (Barkan,1943). İspençe karşılığı olarak kapu resmi adı ile ve 

50 akça vergi alınan Macaristan’daki sancaklarda yaşayan gayrimüslim reâya ise bu 

vergiyi, 21 Mart (Rûz-ı Hızır, Hızır-İlyas Günü) ve 21 Kasım (Rûz-ı Kasım, Kasım 

Günü) günlerinde olmak üzere 25’er akçalık iki taksitte ödüyordu.  

Tablo 3. 3. Çeşitli Sancak ve Kazalarda İspençe Miktarları (akça) 

Sancak İspençe (akça) 
Ankara  25, Hıristiyan 

Çingenelerden 26, Evli 
Yahudilerden 32, 

bekârlardan 16 

Bayburt, Çemişkezek, 
Gürcistan, Kefe, Mardin, 
Musul, Ohri, Trabzon 

25 

Budin, Estergon,  

Hatvan, Kopan, Novigrad,  

Şimontorna,  

25+25 = 50 

(Resm-i kapu/Kapu resmi) 

Budin ve Peşte şehirleri 
halkı Kapu resmi ödemezdi 

Cezire-i İmroz Âlâ ve mutavassıtu’l hal 
olanlardan 25 akça, ednâ 

olanlardan ve 

mücerredlerden 15 akça 

Cezire-i Taşözü  40 

Halep Gayrimüslimler çift resmine 
tâbi 

Kayseri 26 

Mora  Hıristiyanlardan 25, 
Yahudilerden 125 

Teke 24 

Van 25, 30 

Kaynak: Barkan,1943; Bostan,2002:480; Çakar,2003:247; Ercan,2007:199; Göyünç,1991: 138; 

Kaldy-Nagy,1974:4; Kılıç,1997;295; Ünal,1999:120’den derlenmiştir. 

3.3.1.6. Harac-ı Muvazzafa 

Arazileri kendi mülkleri olan (sipahi tımarına kayıtlı olmayan) gayrimüslim 

reâya, çift resmine karşılık olarak harac-ı muvazzafa veya harac-ı mukâtaa denilen 

bir vergi öderlerdi. Arazinin hesabı toprağın genişliğine göre dönüm, cerib veya 

başka bir alan ölçüsü üzerinden yapılırdı. Verginin miktarı genellikle 10–12 “şer’î 



133 

 

dirhem”  karşılığı 100–120 akça idi. Gayrimüslim reâya toprağını ekse de ekmese de 

bu vergiyi ödemek zorundaydı. Reâya bir başka gayrimüslime ait mülk arazide tarım 

yapıyorsa ekmediği zaman arazi elinden alınırdı. Bu verginin tahsil zamanı da 1 Mart 

(mart iptidası) idi (Barkan,1943; Ercan,2007:196).  

3.3.1.7. Kışlak Resmi 

Bir reâyâ başka bir sipahinin tımarına geldiğinde üç yıl kışlak resmi adı ile bir 

vergi öderdi. Reâyâ geldiği tımarda daha fazla kalır ve çift sahibi olursa kışlak resmi 

yerine çift resmi, çift sahibi olmamışsa bennâk resmi öderdi (Çağatay,1947:492).  

3.3.1.8. Boyunduruk Resmi 

Müsellem, yağcı, küreci (madenci), canbaz ve yörük gibi askerî sayılan ve 

vergiden muaf tutulan kişiler sahib-i arzdan tam-çift veya nim-çift arazi tapulayıp 

tasarruf ederlerse çift resmi öderlerdi. Ancak nim-çiftten az arazi tasarruf edip, ekip 

biçseler sipahiye yılda 11-12 akça boyunduruk resmi/boyunduruk hakkı denilen bir 

vergi öderdi. Boyunduruk resminin tahsil zamanı 1 Mart (evvel-i bahar mart, mart 

iptidası) idi. (Barkan,1943; Çağatay,1947:493)  

3.3.1.9. Âdet-i Irgâdiye 

Doğu Anadolu’daki sancaklarda reâya, sipahiye bedenen “üç günlük hizmet” 

görürdü. Osmanlı öncesi dönemden kalma bu uygulama Osmanlılar zamanında 

ırgâdiye, resm-i ırgadiye, âdet-i ırgâdiye adı ile gün başına 2 akça olmak üzere 

paraya çevrilmişti. Âdet-i ırgâdiye mükelleflerinde çiftlik sahibi olma veya ziraat 

etme şartı aranmaz, evli (müzevvec) olması yeterli olurdu. (Barkan,1943; İnalcık, 

1959:579; Ünal,1999:122-123).  

3.3.1.10. Çift-bozan Resmi 

Osmanlı Devleti köylünün elinde bulunan arazinin düzenli olarak işlenmesini 

ister, üretiminin aksamaması ve vergilerin azalmaması için köylüyü tasarruf ettiği 

araziyi işlemeye zorlardı (Güçer,1964:48). Bu maksatla; tapu ile tasarruf ettiği ve 

ekip biçtiği toprağını üç yıl üst üste ekmeyerek boş bırakan çiftlik veya baştinasını 

terk eden reâyadan sahib-i arz (sipahi) çift-bozan resmi, çift-bozan akçası, levendiye, 

levendlik denilen bir vergi alırdı.  



134 

 

Reâyâ üzerine kayıtlı olduğu sipahinin arazisini terk ederek başka bir 

sipahinin arazisine gitse ve orada çiftlik tasarruf etse, kendi sipahisi onu eski 

çiftliğine geri getirir, ancak reâyânın gidişi 10 yılı geçmişse reâyadan çift-bozan 

resmi alınırdı. Çift-bozan resmi genellikle reâya tam-çift bozmuşsa 300, nim-çift 

bozmuşsa 150, nim-çiften az yer bozmuşsa 70 akça olarak tahsil edilirdi. Bazı 

sancaklarda çiftçiliği bırakarak tarım dışı bir işe giren Müslüman reâya 72 akça (50 

akça öşür bedeli + 22 akça resm-i çift), gayrimüslim reâya 87 akça (62 akça öşür 

bedeli + 25 akça ispençe) çift-bozan resmi öderdi (Barkan,1943). Çiftçiliği bırakarak 

tarım dışı bir işe giren reâyanın ödediği çift-bozan resmi 16. yüzyılın sonunda bütün 

reâya için 75 akça olarak belirlenmişti (Akgündüz,1994:233). Reâya hastalık, yaşlılık 

veya fakirlik yüzünden “çiftini bozsa veya bıraksa” sipahi köylüden bennâk resmi 

alır ve tasarruf ettiği araziyi başkasına verirdi (Akgündüz,1990:48). Reâyanın çiftliği, 

kayıtlı olduğu sipahinin değil de başka bir sipahinin tımarında ise çift resmini 

“râiyyetin kaydolduğu” sipahi, ürün vergilerini çiftliğin bulunduğu tımarın sipahisi 

alırdı (Akgündüz,1990:48). Tasarruf ettiği arazisi olmayan reâya, tarım dışı bir işe 

girse çift-bozan resmi vermezdi. Osmanlı Devleti’nde çiftlik tasarruf etmek, toprak 

ekip biçmek köylüye hastı. Yükümlülükler de köylüye yüklenmişti. Tam çift, nim-

çift veya birkaç dönüm yer tasarruf eden şehirli “çift bozup çiftçiliği bıraksa”  çift-

bozan resmi ödemezdi (Çağatay,1947:501).  

3.3.2. TARIM ÜRÜNLERİNDEN ALINAN VERGİLER 

Osmanlı Devleti’nin tahrir yapılan, tımar düzeni ve çift-hane sistemi 

uygulanan eyâletlerinde yetiştirilen bütün toprak mahsullerinden Osmanlı malî 

mevzuatında şer’î vergiler arasında sayılan ve Türkçeye Arapça onda bir (1/10) 

anlamına gelen uşr kelimesinden geçen öşür denilen, sancak kanunnâmelerinde her 

ürün için ayrı ayrı belirtilen miktarlarda sabit oranlı bir ürün vergisi alınıyordu.  

Teknik ifadesi ile uşr yani onda bir vergi oranı Kur’ân-ı Kerim’de yoktur. 

Ancak Bakara sûresinin 267. âyetinde “sizin için yerden çıkardığımız nîmetlerin 

iyilerinden infak edin”9
 ifadesi ile toprak mahsullerinden malî mükellefiyetlere işaret 

                                                           
9
 “Ey iman sahipleri! Kazandıklarınızın ve yerden sizin için çıkarmış olduklarımızın temiz ve 
güzellerinden infak edin. Kendinizin göz yummadan alıcısı olmadığınız pis/bayağı şeyleri vermeye 



135 

 

edilmiş ve En‘âm suresi 141. ayette Müslümanların “hasat günü” mahsullerinin 

hakkını vermeleri emredilmiştir10
 (Erkal,2009:149-150; Tuğ,1984:73). Onda bir 

vergi oranı hadislerle sabit olmuştur. Hadislerde  “Yağmur ve nehir sularıyla sulanan 

topraklarda uşr (1/10), hayvan ve kova gibi aletlerle (el emeği) sulanan topraklarda 

nısfu’l uşr (1/20) vergi vardır” ifadesi yer almaktadır (Erkal,2009:151).  

Osmanlı Devleti’nin uyguladığı Hanefî fıkhında İmâm-ı Âzam Ebû 

Hanife’nin görüşüne göre ekonomik değeri olmayan ot, odun ve kamışla, İmam Ebu 

Yusuf ve İmam Muhammed’in görüşüne göre bir yıl boyunca çürümeden kalabilme 

vasfı olmayan kavun, karpuz, hıyar, meyve ve sebzeler verginin istisnasıdır (Erkal, 

2009:154).  

 İslâm hukuku terimi olarak öşür (şer’î öşür) Hicaz, Yemen gibi Arap 

ülkelerinde öşrî toprakların Müslüman sahipleri tarafından ödenmesi gereken, oranı 

toprağın sulanmasına göre 1/10 ile 1/20 olması gereken bir vergiydi (Barkan,1964: 

485). Osmanlı Devleti’nin en önemli vergi kalemlerinden olan öşür, uygulamada 

fıkhî içeriğinden farklı bir anlam kazanmıştı. Osmanlılar fethettikleri toprakların 

rakabesini kendi elinde tutarak tasarrufunu reâyaya bırakmış, bu suretle toprağı 

işleyen köylü ekip biçtikleri arazinin daimi ve ırsî kiracısı hâline gelmişti. Osmanlı 

döneminde sahiplerinin mülkü olan öşrî topraklar da tarihî ve iktisadî nedenlerle çok 

azalmış, mirî arazi hemen bütün ülke topraklarına yayılmıştı. Öşür adı ile alınan 

tarım ürünleri vergileri, şer’î öşürden farklı olarak Müslüman veya gayrimüslim 

ayrımı yapılmaksızın, mirî arazi tasarruf eden bütün reâyadan toprağın verim 

durumu, sulama ve iklim şartları, bölgedeki tarım usulleri, ürünün cinsi, çiftçinin 

elde edeceği safî gelir miktarı, imparatorluğa çeşitli bölgelerden intikal eden tarihî 

miras, iktisadî ve malî mülahazalar, bu verginin alındığı yerin mahallî örf ve adetleri 

ile asırlık tecrübe ve teamüller göz önünde bulundurularak her sancak, kazâ, hatta 

köy için ayrı belirlenmek sureti ile 1/2 ile 1/10 arasında farklı oranlarda uygulandı 

(Barkan,1964:485). Toprak mahsullerinin öşüre tâbi olması için üzerlerinden bir yıl 

                                                                                                                                                                     

kalkmayın. Bilin ki Allah Ganî'dir, cömertliğine sınır yoktur; Hamîd'dir, bütün övgülerin 
sahibidir/övgüye layık olanları gereğince över” (Bakara Sûresi II/267). 

10
 “Çardaklı ve çardaksız bahçeleri, ürünleri çeşit çeşit hurmaları, sebzeleri, zeytinleri, narları, 
birbirine benzer ve benzemez biçimde oluşturan O’dur. Her birinin meyvesinden, olgunlaştığı 
zaman yiyin ve hasat gününde onun hakkını da verin. İsraf etmeyin, Allah israf edenleri sevmez” 
(En‘âm Sûresi VI/ 141). 



136 

 

geçmesi şart değildi. Bir yılda kaç defa ürün alınırsa, her defasında öşür verilirdi. Öte 

yandan, fıkıhtaki hükümlerin aksine hemen bütün toprak mahsulleri öşür verginin 

konusuydu. Çok geniş topraklara yayılmış olan imparatorlukta tarımsal faaliyetlerin 

yıl boyunca devam etmesi ve birçok ürünün hasadının değişik mevsimlerde olması 

nedeni ile vergi tahsili süreci yıl içine yayılmıştı. Her şey ürün ve tarım takvimine 

göre ayarlandığı için borçlar ve hesaplar da vergi toplama takvimine göre ayarlanırdı. 

Konusu tarlalardan elde edilen tarım ürünleri, matrahı söz konusu ürünlerin gayrı safî 

üretim miktarı olan, bu ürünlerin sahibi olan mükellef tarafından, ürünün hasadının 

yapıldığı sırada aynî olarak ödenen, sabit miktarlı ve düz oranlı bir ürün vergisi olan 

öşür (Şenyüz,1985:70), doğrudan üretici köylünün kendisine ait iş aletlerini (saban, 

sığır vs.) kullanarak ekip biçtiği topraktan elde ettiği üründen toprakbeyine ödediği 

bir tür ürün-ranttır.  

 Osmanlı kanunları, öşürü işlenmiş arazi üzerinde sahib-i arz sıfatı ile hak 

sahibi olan sipahiye bırakmıştı. Bu vergi toprağı tasarruf edenler açısından aynı 

zamanda bir toprak rantı olup toprağı işleyen reâya tarafından doğrudan sahib-i arza 

ödenirdi. 

“ Toprak beyleri aynı zamanda hükümdarları olarak başlarında duran bir devletin emri 

altında iseler o zaman rant ve vergi çakışır ya da daha doğrusu burada toprak rantının bu 

biçiminden farklı olan hiç bir vergi bulunmaz” (Marx,1990:695).  

Rant, kendi yeniden üretimi için gereken emek koşullarına tasarruf eden 

doğrudan üreticinin, bu durumda her şeyi kucaklayan tek emek koşulu olan toprağın 

sahibine vermek zorunda olduğu tek artı-emek ya da artı-üründür (Marx,1990:697). 

 Köylülerin öşrü onda bir oranından fazla ödedikleri yolunda şikâyetlerinin 

artması üzerine Şeyhülislâm Ebussuud Efendi meseleye ilişkin çok sayıda soruya 

cevap olarak verdiği fetvâlarda;  

“ [Osmanlı] öşrü [şer’î] öşür değildir. Öşür olarak adlandırılması sıradan insanların 

fahiş bir hatasıdır. Mirî, bir haraç arazisidir, öşür arazisi olamaz. Ödenen pay harâc-ı 

mukâsemedir (oransal haraç). Bu sipahilerin meşru bir hakkıdır. Öşür arazisi Kâbe’nin 

etrafındaki topraklardır. Oradan alınan öşür fakirlere verilir” (Düzdağ,1972:169; Imber, 

2004:137) 



137 

 

diyerek, öşür konusuna açıklık getirdi ve öşürün Osmanlı malî hukukundaki yerini 

belirledi. Ne köylü, ne de tımar sahibi vergi oranını belirleme yetkisine sahipti. 

Araziyi kaldırabileceği oranda vergilendirmek padişahın bir ayrıcalığıydı (Imber, 

2004:137).  

3.3.2.1. Hububat Öşürü ve Salariye  

Öşür buğday (öşr-i hınta, öşr-i gendüm), arpa (öşr-i cev, öşr-i şa’îr), darı 

(öşr-i erzen, öşr-i dıhn, öşr-i gavers), kapçıklı buğday (öşr-i kapluca), yulaf (öşr-i 

alef), burçak (öşr-i küşne) gibi hububatlar ve pirinçle, 15. yüzyıla ve 16. yüzyıl 

başlarına ait defterlerde pek sık rastlanmazken sonraki defterlerde çok sık yer alan 

(Öz,1999:89) nohut (öşr-i nohud, öşr-i hummus), mercimek (öşr-i ades), bezelye 

(öşr-i girah), bakla (öşr-i ful), yaban börülcesi/akburçak (öşr-i fiğ) gibi dayanıklı 

tarım ürünleri ve çeltikten aynen yani ürün olarak tahsil edilirdi. 

Öşürün maktû11
 olarak alındığı yerlerde ürünün az olduğu yıl reâya maktû 

öşürü ödemekte güçlük çeker ve zor durumda kalır, ürünün iyi olduğu ve esas öşrün 

maktû miktarı geçtiği yıl da tımar sahibi zarar görürdü. Bu yüzden 1520’lerde ve 

1530’larda maktû vergi uygulaması kaldırıldı ve öşür yılın hâsılatı üzerinden nakden 

alınmaya başlandı (Özdeğer,1988:70). 

Öşürün 1/10 alındığı yerlerde hububattan alınan öşürle birlikte mahsül 

miktarına bağlı ve öşüre munzam olarak (1/10 öşre ilaveten öşürün 1/8’i = ürünün % 

2,5 veya 1/40’ı) salariye, salarlık, salarî, ağalık hakkı denilen bir vergi daha tahsil 

edilirdi. Feodalleşme döneminde himâye kurumunun yaygınlaşması sırasında ortaya 

çıkan tipik bir feodal verginin kalıntısı olan salariye, öşürü toplamakla görevli olan 

memurların harman zamanı boyunca kendileri ve hayvanlarının ihtiyaç duyduğu 

yiyecek ve yem için (saman/yemlik mukabili) köylülerden almaya yetkili oldukları 

nakit vergi idi. Malikâne-divanî sistemi uygulanan yerlerde ürün iki defa 

vergilendirilmekte yani tarımsal ürünlerden 1/5 öşür alınmaktaydı. Öşürün 1/5 

(hums) ve daha yüksek oranda alındığı yerlerde salariye alınmaz ve gayrı meşru 

sayılırdı (Güçer,1964:52-54; Öz,1999:87). Hububat dışındaki ürünlerden salariye 

alınmazdı (Akgündüz,1990:56; Akgündüz,1994:292).  
                                                           
11

 Maktû: Vergi bedeli olarak belirlenmiş toplam miktar. Bir vergi mükellefinin veya mükellefler 
topluluğunun topluca ödeyeceği yeknesak vergi bedelidir. Bu bedel aynî veya nakdî olabilir.  



138 

 

Osmanlı topraklarında mülkler, vakıflar, haslar, zeametler ve tımarlarda 

kayıtlı bulunan çiftçilerle, buralara dışarıdan gelerek resm-i zemin ödeme 

karşılığında çiftçilik yapan ve hububat yetiştiren şehirli, köylü, Müslüman, 

gayrimüslim tüm reâya ürünlerin öşür ve salariye vergilerini ödemekle mükellefti 

(Güçer,1964:53). Ancak köylü evine bitişik olan ve evin müştemilatından sayılan 

yarım dönümü geçmeyen tarlasından elde ettiği ürün için öşür vermezdi (Tuncer, 

1997:79,80).  

Tımar sisteminde dirlikler dağıtılırken dirliklerin değerleri akça (nakit) olarak 

gösterildiği için hububat ve bakliyat türü ürünlerden aynî olarak alınan öşür miktarı, 

tahrir defterlerinde, sancak ve kazâlarla ilgili yapılan birçok çalışmada belirtildiği 

üzere ülkenin çeşitli yerlerinde ağırlıkları sancaklara, kazâlara hatta nahiyelere göre 

değişiklik gösteren kile/keylçe, mekkuk, müd, şunbul, kıntâr/kantâr, kot, batman, 

menn, rıtl, kılle, somar gibi ölçü birimleri hesabıyla miktarları belirtildikten sonra, 

carî fiyatlar göz önüne alınmak sureti ile bir de bu ürünlerin akça (nakit) olarak 

karşılığı olan tahrir kıymeti kaydedilirdi. Bu nedenle hububat ve bakliyattan alınacak 

olan vergiler tahrir defterlerinde hem miktar ve hem de kıymet gösterilmek sureti ile 

kaydedilmiştir. Öşür borcunun tespiti için öşre tâbi ürünlerin türüne göre iki yöntem 

uygulanırdı. Bu yöntemlerin ilki vezin denilen, ürün miktarının harman yerinde 

ölçülmek sureti ile bulunması, takdiri ve hesaplanması, ikincisi ise tahmin/ber vech-i 

tahmin
12

 yöntemi idi (Güçer,1964:58-59).  

Tahrir defterlerinde öşür önceki birkaç yılın (genellikle üç yılın) ortalaması 

alınmak sureti ile ber vech-i maktû13
 olarak kaydedilir, nakden ve maktû şekilde 

tahsil edilirdi (Güçer,1964:52; Solak,2004:139; Ünal,1999:99-100).  

Hububattan alınan öşür ve salariye vergilerinin tahsil zamanı, ürünün yetiştiği 

mevsimlerde, harman yerinde hasaddan sonra demetler döğülüp hububatın taneleri 

samanından temizlendikten sonraydı ve çiftçi hububatını ambarlamadan önce 

ölçülerek aynen tahsil edilirdi (Güçer,1964:53). Sahib-i arzın (sipahinin) kendisi 

veya vekili ürünü tâşir etmeden (ölçmeden) ürün harman yerinden kaldırılmazdı. 

Ancak sipahi ve vekili hasad zamanı bulunmak zorundaydı (Akgündüz,1994:286). 

                                                           
12

 Ber vech-i tahmin: Devlet tarafından belirlenmiş tahmin. 
13

 Ber vech-i maktû: Devlet tarafından belirlenmiş miktar. 



139 

 

Bakliyattan alınan öşrün tahsil zamanı ürünün olgunlaşıp yolunduğu zamandı 

(Akgündüz,1994:286).   

Sancaklarla ilgili yapılmış çalışmalara göre 15. ve 16. yüzyılda hububattan 

elde edilen öşür gelirinin sancakların toplam gelirleri içinde payı % 45 ile % 55 

arasındaydı.  

Reâya, has, zeâmet ve tımar sahiplerine niteliği ve miktarı önceden 

belirlenmiş vergileri ödedikten, öşür ve salariye adı altında hububatı teslim ettikten 

sonra mevcut sosyo-ekonomik düzenin işleyişi için gerekli olan bazı hizmetleri de 

(angarya) yerine getirmekle mükellefti.  

“Aynî-rant, ne ölçüde egemen ve üstün toprak rantı biçimi olursa olsun, ayrıca her 

zaman daha önceki biçimin kalıntıları yani toprakbeyi ister özel kişi ister devlet olsun, emek 

olarak angarya-emek olarak ödenen rantın kalıntıları az çok buna eşlik eder” (Marx,1990: 

698). 

Rumeli’deki bazı sancaklarda baştina sahibi gayrimüslim reâya, sahib-i arza 

yetiştirdiği ürünün öşür ve salariyesini verdikten sonra Sofya kanununa göre resm-i 

harman adı altında ikişer kile buğday ve arpa vermekle mükellefti. Ortaçağ Bulgar 

devletinden kalmış bir malî adet olan resm-i harman, 1520’lerde bazı yerlerde 

lağvedilmiş, ancak bazılarında devam etmişti (Barkan,1943:252; Cvetkova,1977:42). 

“Tımarları teftişe gelen sipahileri misafir etmek” zorunda olan köylüler hububatın 

muhafazası için yer temin etmek zorundaydı. Köyde sipahinin hububatını alabilecek 

bir yer yoksa çiftçiler sipahiye hububatını alabilecek ve iyi şekilde muhafaza 

edebilecek bir ambar inşâ ederlerdi (Barkan,1943; Güçer,1964:56).  

Reâya, has, zeâmet ve tımar sahiplerine öşür ve salariye olarak teslim ettiği 

hububatı kendi hayvanları ve arabaları ile köydeki ambara veya en yakın pazara 

(akreb pazar) taşımaya mecburdu (Akgündüz,1994:290).  

Osmanlı kanunnâmelerinde akreb pazarın “ürünün tahsil edildiği köyden bir 

günlük mesafede bulunan yer olduğu” önemle belirtilmişti. Çiftçiler sipahinin 

hububatını bu mesafeyi aşan pazarlara taşımaya zorlanamazdı (Barkan,1943; Güçer, 

1964:56). Ancak bu tür hizmetlerin sürekli hâle gelmesi veya feodal düzende olduğu 

gibi emek-rant yaratan bir angaryaya dönüşmesi, sultanların yayınladıkları “reâyaya 



140 

 

zulüm yapılmasını” idam nedeni, “reâyaya karşı kötü muamele” yapılmasını tımara 

el koyma nedeni sayan adaletnâmelerle önlenmeye çalışılıyordu (Kılıçbay,1985:423; 

Beldiceanu, 1985:68) Öte yandan, sipahilerin senyoral bir has araziden (reserve) 

yoksun olmaları angarya kurumuna olan ihtiyacı daha baştan ortadan kaldırmıştır.       

3.3.2.2. Pamuk Öşrü 

Osmanlı topraklarında yetiştirilen ve dokuma sanayisinin en önemli ham 

maddelerinden olan pamuk (penbe) üretiminden, öşr-i penbe, resm-i penbe adı ile 

nakdî bir vergi alınıyordu. Pamuk ürünün toplanmasının ardından batman, menn, rıtl, 

kıntâr/kantâr ve müd gibi yerel ağırlık ölçüleri ile ölçülür ve [üretim miktarı X narh
14

 

fiyatı] üzerinden 1/4 ile 1/10 arasında tahsil edilirdi (Çakar,2012:272; Karaca, 

2002:248; Ünal,2008:175). Pamuk öşrü, pamuk kozalarının “kemâlin bulub 

(olgunlaşıp) tamamen açıldığı” bu ürünün hasat zamanı tahsil edilirdi (Akgündüz, 

1994:286).   

3.3.2.3. Keten, Kenevir ve Kendir Öşrü 

Dokumacılıkta ve tersanelerde yelken bezi ve halat yapımında kullanılan 

keten, kenevir ve kendirden resm-i keten, öşr-i keten, resm-i kenevir, resm-i kendir, 

öşr-i kendir adı ile nakdî bir vergi alınırdı. Bu ürünlerden salâriye alınmazdı 

(Akgündüz,1991:322).Bu vergi bazı sancaklarda çiftlik başına 2 akça olarak (Barkan, 

943:252), bazı sancaklarda ise ürünün toplanmasının ardından batman ve kantâr gibi 

ağırlık ölçüleri ile ölçülür ve [üretim miktarı X narh fiyatı] üzerinden 1/10 (öşr-i 

şer’î) olarak alınırdı (Karaca,2002:250;Ünal,2008:176). Verginin tahsil zamanı 

ürünün “kemâlin bulub (olgunlaşıp) yolunduğu” zamandı (Akgündüz,1994:286).   

  

                                                           
14

 Narh: Yerel kadı tarafından periyodik olarak belirlenen ihtiyaç maddeleri zorunlu azami fiyat 
listesi. 



141 

 

Tablo 3. 4. Çeşitli Sancaklarda Farklı Ürünlerden Alınan Öşür Oranları 

Sancak/Kaza Hububat 
Buğday, Arpa, 

Yulaf, Darı 

Baklagil 
Nohut, Mercimek, 

Bakla, Börülce, 

Pamuk/Keten 

Ağrıboz 1/10 1/10, 2/15 2/15 

Aydın 1/8 1/10 1/10 

Biga 1/10   

Bitlis 1/8   

Bosna 1/8   

Çemişgezek 1/5, 1/6, 1/8 1/5  

Çermik 1/5, 1/7  1/5, 1/7 

Ergani, Erzincan, 

Kemah,  

1/5 1/5 1/5, 1/7 

Erzurum 1/5, 1/10   

Gelibolu 1/8, 1/10 1/10  

Gürcistan 1/5   

Harput 1/5 1/5 1/5, 1/7 

Hüdavendigar 1/8 1/8 1/8 

Kengırı 1/8 1/8 2/15 

Kütahya 1/8   

Malatya 1/5   

Maraş 1/5, 1/8   

Mardin 1/5 1/5 1/5, 1/7 

Midilli 1/5, 1/6 1/5, 1/6  

Musul 1/5, 1/6 1/5 1/5, 1/6 

Ohri 1/10 1/10  

Özer 1/6, 1/7 1/6, 1/7 1/6, 1/7 

Rodos 1/10 1/10  

Ruha 1/5,1/10   

Selanik 1/5, 1/6 1/5, 1/6  

Silistre 1/8, 1/10 1/10 1/10 

Sinop 1/10 1/10 1/10 

Sis 1/10 1/10 1/10 

Siverek 1/5 1/5  

Sofya  1/7,5   

Tırhala 1/10 2/15 2/15 

Trablusşam 1/4-1/10  1/4-1/10 

Üsküp 1/5, 1/6 1/5, 1/6  
 

Kaynak: Barkan,1943; Çakar,2012:271-272; Gündüz,2003:282-284; Özdeğer,2001:291-292; 

Yardımcı,2006:100’den derlenmiştir. 

 

 



142 

 

3.3.2.4. Susam Öşrü 

Susamdan öşr-i susam penbe, resm-i sisam, öşr-i simsim adı ile nakdî bir 

vergi alınırdı. Ürünün toplanmasının ardından kantâr, müd, kile gibi yerel ağırlık 

ölçüleri ile ölçülür ve [üretim miktarı X narh fiyatı] üzerinden 1/10 (öşr-i şer’î) 

olarak tahsil edilirdi (Barkan,1943; Solak,2004:151).   

3.3.2.5 Afyon Öşrü 

Amasya, Karahisar-ı Sahib, Hamid, İç-il gibi sancaklarda yapılan afyon 

üretiminden öşr-i afyon adı ile her yıl ürünün öşür miktarına (1/10) bedel olarak 

nakdî bir vergi alınırdı (Arıkan,1988:110-111; Bulduk,2013:206-207). Haşhaştan 

öşür dışında ayrıca salariye alınmayacağı sancak kanunnâmelerinde belirtilmişti 

(Barkan,1943:55; Akgündüz,1991:322; Bulduk,2013:207). Vergi, afyon kozalarının 

toplandığı hasad zamanı tahsil edilirdi (Akgündüz,1994:286).   

3.3.2.6. İpek Öşrü  

Dokuma sanayisinin en önemli hammaddelerinden ipeğin kaynağı olan, ipek 

böceklerinin meydana getirdiği ipek kozaları üzerinden ipek öşrü, resm-i harir, öşr-i 

harir denilen vergi alınırdı. İpek böceklerinin dut ağaçlarının yapraklarıyla 

beslenmesi nedeni ile bu vergi öşür olarak kabul edilirdi. Mahsulün 1/2’si 1/10’u 

arasında değişen bu vergi, ipek kozalarının kaynatılıp çileye sarılmasını (1 çile = 40 

sap) müteakip satılmak üzere pazara getirildiği zaman cins ve miktarı tespit edilerek 

bedel olarak nakden tahsil edilirdi (Sayın,1999:564-565; Kazıcı,2005:133). İpeğin 

alım satımında ayrıca rıtl (2,564-3,205 kg.) başına alandan 2, satandan 2 akça olmak 

üzere toplam 4 akça âdet-i harir alınırdı (Barkan,1943:213).  

3.3.2.7. Çeltik Öşrü 

Pirinç, sarayın, şehirlerin ve ordunun iaşesinde çok önemli yer tutardı. Nehir 

boylarında ve sulak alanlarda yapılan pirinç veya diğer adı ile çeltik tarımı Osmanlı 

Devleti’nde özel olarak düzenlenmiş olup izne tâbi idi. Çeltik ziraatı ile uğraşan 

çeltükçi reâya veya pirinççiyan denilen köylüler özel bir statü kazanır ve avârız 



143 

 

vergilerinden muaf olurlardı. Şunu da belirtmek gerekir ki 10 kileden az tohum eken 

reâyaya çeltükçi statüsü verilmiyordu15
   

Çeltik tarımında ürünün yetiştirilmesinde sulama için düzenli su arklarına ve 

yetiştirilmesi için de belli bir miktarda sermaye yatırımına ihtiyaç vardır. Özellikle 

ürünün sel nedeniyle yok olma ihtimali bu yatırımı zorunlu kılıyordu. Bu nedenle 

çeltik üretimi küçük tarlalarla sıradan köylüler tarafından değil, devlet tarafından 

denetlenen yarıcılar tarafından işletilen ve çeltükçi olarak uzmanlaşan ve özel 

statüleri bulunan köylüler tarafından büyük işletmelerde yapılıyordu. Çeltük enhârı 

veya çeltük argı denilen arazilerde yapılan pirinç ekiminde sahib-i arz, tohum, su ve 

toprağı sağlar, reâya işçiliği yapar ve bu nedenle ürünün 1/2’sini sahib-i arz (beylik 

hisse), 1/2’sini ise çeltikçi reâya (reâya hissesi) alırdı (Barkan,1943; Emecen,1993a: 

266). Padişah ve şehzade haslarında ve padişah vakıflarına ait arazilerde yetiştirilen 

ürünün 2/3’ü hassaya 1/3’ü üreticilere kalırdı (Öz,1999:99).  

Çeltik sipahinin tımarında ekildiğinde sipahi, beylik hisseden çeltik öşrü adı 

ile aynen 1/10 öşür alırdı. Bu uygulama 16. yüzyılda kaldırıldı ve çeltik öşrü reâya 

hissesinden alınmaya başlandı (Emecen,1993a:266). Çeltik öşrünün tahsil zamanı, 

çeltiğin “kemâlin bulub (olgunlaşıp)” biçildiği hasad zamanıydı (Akgündüz,1994: 

286). 

3.3.2.8. Ba çe, Bostan, Meyve Öşrü 

Bağ, bahçe ve bostan ürünlerinden alınan, tahrir defterleri ve kanunnâmelerde 

hem öşür hem de resm olarak belirtilen bu vergi genellikle bahçe ve bostan hâsılının 

öşürü, bahçede meyve ağaçları varsa meyve hasılının öşürü olarak alınırdı. Türleri 

çok fazla olan sebze ve meyvelerin yetişme ortamları ile sıcaklık, yağış ve toprak 

bakımından ihtiyaçları farklı olduğundan Osmanlı İmparatorluğu’nun hemen her 

yerinde çeşitli sebze ve meyveler üretiliyordu. Osmanlı topraklarında yetiştirilen, 

kanunnâmeler ve tahrir defterlerinde isim ve miktarları kayıtlara geçmiş öşüre konu 

meyve türleri; alıç, armut, ayva, badem, böğürtlen, ceviz, çilek, dut, elma, erik, 

fındık, fıstık, harnub (keçiboynuzu), hurma, iğde, incir, karpuz, kavun, kayısı, 

kestane, kızılcık, kişniş (kuş üzümü), kiraz, koruk, limon, mahlep, muşmula, nar, 
                                                           
15 Çeltik tarımı ve çeltikçi reâya hakkında bkz. Halil İnalcık, “Rice Cultivation and the Çeltükci-

Re’aya System in the Ottoman Empire”,  Turcica, Vol. 14 (1982), ss. 69-141. 



144 

 

portakal, şeftali, turunç, üvez, üzüm, vişne, zerdali ve zeytin, sebze ve bakliyat 

çeşitleri ise asma kabağı, asma yaprağı, bakla, bamya, börülce, çörek otu, dere otu, 

ebegümeci, enginar, havuç, hıyar, hindiba, ıspanak, sakız kabağı, karnabahar, 

kereviz, kuzu kulağı, lahana, kara lahana, maydanoz, marul, mercimek, nane, nohut, 

pancar, patlıcan, pırasa, sarımsak (sir), semizotu, soğan (piyaz), turp, yer elması ve 

yeşil biberdi (Barkan,1943; Solak,2008:221; Ünal,2012:105).  

Sebze ve meyvelerden alınan vergiler tahrir defterleri ve kanunâmelerde;  

adet-i dâr-ül bıttih, adet-i dâr-ül hudar, bağçe-i narence, bağçe-i turunç, bostan, 

bostan ve bağ, eşcar-ı cevz, eşcar-ı cevz ve emrud, eşcar-ı kiras, eşcar-ı koz ve 

kesdane, eşcar-ı meyve, mahsul-i kelek, mal-i sayfi, mukataa-i bağ ve bahçe, 

mukataa-i bağat, öşr-i badem, öşr-i bağçe, öşr-i bağ ve bahçe, öşr-i bağ-ı meviz,  

öşr-i bezelye, öşr-i bostan ve cevz, öşr-i bostan ve meyve, öşr-i bostan, öşr-i cevz, 

öşr-i dıraht-ı cevz, öşr-i dıraht-ı kesdane, öşr-i emrud, öşr-i emrud ve zeytun, öşr-i 

girdekan ve’l meyve, öşr-i harnub, öşr-i havuç,  öşr-i incir ve enar, öşr-i incir, öşr-i 

meyve ve bostan, öşr-i meyve ve sebze, öşr-i meyve, öşr-i pırasa, öşr-i piyaz ve 

sebzevat, öşr-i piyaz, öşr-i sebze, öşr-i sebzevat, öşr-i soğan ve güver,  öşr-i yemiş, 

resm-i bağçe, resm-i besâtin, resm-i bostan ve piyaz, resm-i bostan, resm-i meyve ve 

bağçe, resm-i meyve, resm-i tin, resm-i zeytunluk, şıra-ı bağat ve eşcar, şıra-i bağat 

ve cevz, şıra-i kürüm, zemin-i bağ ve zemin-i bağçe şeklinde bazen hangi üründen 

alınıyorsa onun adıyla, bazen genel ifadelerle, bazen de birkaç ürün birlikte yazılarak 

belirtilmiştir (Barkan,1943; Emecen,1989:260; Özdeğer,1982:16; Solak,2008:221; 

Ünal,1989:103;Yediyıldız,1985:121). Bu nedenle tahrir defterlerinde geçen ürünlerin 

ayrımını yapmak veya alınan vergi miktarının hangisine ait olduğunu tespit etmek 

mümkün değildir. Beraber yazılan ürünlerle ilgili olarak genel kanaat ilk sıradaki 

ürünün daha fazla üretildiği ve daha fazla vergi alındığı yönündedir (Solak,2008: 

227). Öte yandan, tahrir defterlerinde bahçe, bostan ve meyve üretiminden ne kadar 

öşür alındığı belirtilmeden sadece vergi gelirleri yazıldığından bu ürünlerin üretim 

miktarları ve ölçü olarak değeri belli değildir (Bulduk,2013:196). 

Hububat gibi dayanıklı olmayan bağ, bahçe ve bostan ürünlerinden öşürün 

aynen alınması mümkün olmadığından öşür bedeli adı altında nakdî olarak vergi 

alınırdı. Müzevvec (evli) reâyadan Bostan ürünleri için (kavun, karpuz, hıyar) 



145 

 

genellikle dönüm başına 2, 4 akça, bahçe ürünleri için (sebze, meyve) hasılından 

bölgeye ve ürüne göre 1/5 ile 1/10 arasında değişen oranlarda öşür alınırdı. Ancak 

köylü kendi hayvanları ve kendi el emeği ile suladığı bahçesinden elde ettiği ürün 

için yarım öşür verirdi (Tuncer,1997:79). Zeytinden alınan öşür oranı ise 1/5 veya 

1/7 idi. Meyve ağaçları hangi cins olursa olsun sipahiye aitti. Köylü bu ağaçları 

sipahinin izni olmadan kesemez, kesen olursa cezasından başka ayrıca 100 akça 

öderdi. Bazı yerlerde meyvelerin mahsulünden öşür miktarına bedel olarak, bazı 

yerlerde ağaç başına veya dönüm miktarına göre resim alınırdı (Barkan,1943). 

“Bahçe arasında biten otlar” satılırsa onlardan da 10 akçada 1 akça vergi alınırdı 

(Akgündüz,1990:157).  

Bostan ve bahçe ürünlerinden ancak bu ürünler pazara arz edilecekse öşür 

alınırdı. Köylü, kendi ihtiyacı için evinin önündeki bahçesinde veya tarlasının bir 

kenarında yetiştirdiği sebze ve meyve için vergi ödemezdi (Barkan,1943). 

Sebze ve meyvelerden vergi alma zamanı ürünlerin olgunlaştığı ve toplandığı 

mevsimdi. Bostan ve sebze bahçelerinin vergisi ürünlerin yetişip “kemâle erdiği 

(olgunlaştığı) zaman”, zeytin ağaçlarının vergisi “zeytin ağacının silkeleneceği 

zaman”, meyve ağaçlarının vergisi meyvelerin “kemâle gelip (olgunlaşıp) toplandığı 

zaman” tahsil edilirdi (Barkan,1943; Akgündüz,1994:286; Sayın,1999:39). 

3.3.2.9. Bağ Öşrü 

Bağcılık ve şarap yapımı günümüzden 7400 yıl kadar önce Zağros 

Dağları’nın kuzeyindeki bölgede başladı ve 5000 yıl önce tüm Yakındoğu ve 

Mısır’da yaygınlaştı (Kiple,2010:77). Şarap en çok tapınaklardaki törenler ve 

kutlamalarla, hükümdarların saraylarında tüketiliyordu. Dolayısıyla tüketilen şarabın 

veya sıkılarak yapıldığı üzümün köylüden alınması gerekliydi. Devlet bunu temin 

etmenin yolunu vergi almak sureti ile buldu. Bağlardan ve şaraptan vergi alınması 

Yakındoğu’da kurulan devletlerde binlerce yıl boyunca devam etti. Bizans 

İmparatorluğu’nda da bağlardan ampelapakton denilen bir vergi alınmaktaydı.  

Osmanlı Devleti’nin Anadolu ve Rumeli’deki topraklarında hemen her 

sancakta yapılan bağcılık ve üzüm üretiminden sancak kanunnâmelerinde bağ-ı 

kürüm, harac-ı bağat, harac-ı kürüm, öşr-i bağ, öşr-i bağat, öşr-i şıra, resm-i bağat, 



146 

 

resm-i kürüm gibi isimlerle geçen ve miktarı sancaktan sancağa değişen bir vergi 

alınırdı (Akgündüz,1992:381). Alınacak vergi miktarı çeşitli sancaklarda kök başına, 

dönüm başına, kıta başına öşür olmak üzere farklı belirlenmişti (Barkan,1943).  

Bağ resmi, genellikle dönümüne göre öşür olarak alınır, ancak bazı yerlerde 

reâyaya ağır gelmemesi için öşür miktarına bedel tahmini bir kıymet harac olarak, 

bazı yerlerde ise -Eğriboz Sancağı’nda olduğu gibi- dönüm başına 4 akça olarak 

(Balta,1989:211) tahsil edilirdi. Öşür olarak alınan yerlerde üzüm yetiştiği vakit 

görevli ve güvenilir kimseler gönderilerek mahsul kıymete tutulup öşür alınır, bağ 

haracı resmî görevliler tarafından bağın boyu resmen belirlenmiş olan “iki başu 

mühürlü urgan” ile ölçülmesi suretiyle belirlenen dönüm miktarına göre takdir ve 

tespit edilirdi (Barkan,1943; Emecen,1989:262). Tahrirden sonra dikilen bağlardan 

sadece öşür alınırdı (Kazıcı, 2005:128).  

Tablo 3.5. 16. Yüzyılda Çeşitli Sancak ve Kazalarda Bağ Öşrü Miktarları 

(akça) 

Sancak Öşür Miktarı (akça) 
Adıyaman 

(Hısn-ı Mansur) 
100 tevekten (çubuktan) 2 

Akşehir Her dönümden 30 

Aydın Her dönümden 11 

Ayıntap 1000 kökten 20, 40 

Birecik 25 çubuktan 1 

Budin, Estergon, Hatvan, 

Novigrad, Peçuy 

Öşür miktarı bedelinin 1/10’u 

Müslüman’dan dönüm başına 4 akça 
(resm-i dönüm) 

Çemişkezek 100 kökten 5, gayrimüslimden 6 

Denizli Ala dönümden 10, ednadan 5 

Eskişehir Her dönümden 10 

Gelibolu Her dönümden 4, gayrimüslimden 6 

Harput 100 tevekten (çubuktan) 2, 5 

İçel Her dönümden 8, 10 

Karahisar-ı Sahib 5 dönümden 100 

Maraş Farklı nahiyelerde 1000 tevekten 10, 20, 
40, 50, 60 

Menteşe Ala dönümden 8, ednadan 4 

Ruha 100 kökten 2, 3 

Silistre 30 medrede 3 medre (1 medre = 22, 4 kg.) 

Tarsus 1 kıta bağdan 25 

Teke Her dönümden 7, 10 

Tırhala 15 medrede 2 medre 

Trablusşam 100 çubuktan 5 

Van 100 kökten 4, gayrimüslimden 6 
 

Kaynak: Barkan,1943; Akgündüz,1990:57; Bulduk,2013:198; Çakar,2012:273; Özdeğer,1988:76; 
Solak,2004:152; Solak, 2008:222; Ünal,1989:122-123’ten derlenmiştir. 



147 

 

Rumeli ve Doğu Anadolu’daki bazı sancaklarda üretilen üzüm şıra-i medre 

(medre = 10.256 litreye karşılık gelen bir ölçü birimi)  adı altında kaydedilir ve buna 

göre vergilendirilirdi. 16. ve 17. yüzyıllarda Macaristan’daki sancaklarda Müslüman 

bağ sahiplerinin yetiştirdikleri üzümden öşür alınmaz dönüm başına 4 akça resm-i 

dönüm alınırdı (Bilge,2010:118). “Bağ arasında biten otlar” satılırsa onlardan da 10 

akçada 1 akça vergi alınırdı (Akgündüz,1990:157).  

Rumeli ve Macaristan’daki sancaklarda bağlarının üzümlerini daha çok şarap 

yapmakta kullanan gayrimüslim reâyadan tımar sahibi resim olarak şarap alırdı. 

Tımar sahibinin topladığı şarapların öncelikle satılması için iki ay (Barkan, 1943: 

290) veya iki ay on gün (Barkan,1943:270) süreyle köylünün şarapları mühürlenir ve 

satışı yasaklanırdı. Buna monopolye denilirdi.  

Müslüman reâya, gayrimüslimin bağını satın alsa, gayrimüslimden alınan 

öşürü öderdi (Çağatay,1947:488). Bağ, mirî arazide ise öşrü sipahiye, vakıf arazide 

ise öşrü vakfa, mülk arazide ise öşrün yarısı mülk sahibine yarısı devlete aitti 

(Akgündüz,1990: 57).  

Bağ öşrü, imparatorluğun her tarafında üzümlerin erişip kesildikten sonra 

küfe ve sepetlere girdiği bağ bozumu zamanında (Eylül sonu-Ekim başı) tahsil 

edilirdi (Akgündüz,1994:286; Sayın,1999:39). 

Osmanlı topraklarında bağcılık yapan ve üzüm yetiştiren reâyanın bağ öşrü 

dışında bağlarına ve üzümlerine bağlı olarak ödedikleri başka vergiler de vardı ki 

bunların bağ öşründen sonra belirtmemiz yararlı olacaktır.   

3.3.2.9.1. Resm-i Seped, Resm-i Tekne 

Bağ sahipleri, bağ bozumu zamanında yedikleri üzümün öşürü karşılığı 

olarak bağ başına 2 veya 5 akça resm-i seped ve resm-i tekne adı altında bir vergi 

öderlerdi (Barkan,1943). 

3.3.2.9.2. Ako Resmi 

Reâyanın başka bir köyde kendi bağı olsa, o köye bağ bozmağa gittiğinde 

sipahiye (sahib-i arza) verdiği ücrettir. 8 kile arpa olarak ödenirdi. Bağ sahibi bu 

arpayı vermekle bağ öşründen kurtulmaz, bağ öşrünü ayrıca verirdi. Macaristan’daki 



148 

 

sancaklarda bu çeşit bağlardan bir bütün bağ (bütün bağ 32 çapalıktı) için 4 ilâ 6 

çeber (çeber = 42,42 litreye karşılık gelen bir Macar ölçü birimi) şıra alınırdı. Bazı 

sancaklarda bağ sahipleri bağ öşrünü ödedikten sonra sahib-i arza şaraplarını pazara 

iletmesinde kullanacağı fıçıların yapımı ve bakımı karşılığında ako resmi 

ödemezlerdi (Çağatay, 1947:487-488; Bilge,2010:117-118). 

3.3.2.9.3. Resm-i Mengene 

Mengene ve bazı yörelerdeki adı ile cendere ve ma’sara üzüm, susam ve 

zeytin gibi ürünlerin sıkıldığı atölyelerdir. Üzümlerin sıkılarak şıra hâline getirileceği 

zaman resm-i mengene, resm-i ma’sara, resm-i cendere denilen bir vergi alınırdı. Bu 

verginin miktarı mengene başına 5 akça idi (Barkan,1943:285). 

3.3.2.9.4. Resm-i Şıra 

Üzümlerin sıkılmasından sonra elde edilen şıradan öşr-i şıra, resm-i şıra, 

denilen eğer şarap yapılacaksa resm-i hamr, bâc-ı hamr, bâc-ı siyah ve hamr denilen 

ve oranı 1/2 ile 1/10 arasında değişen bir vergi alınırdı.  

Şıra eğer pekmez yapılacaksa pekmezin imalatında fazla miktarda odun 

kullanıldığından vergi oranı düşer 1/15 oranında pekmez öşrü alınırdı. Şıra şarap 

yapılacaksa vergi oranı yükselir 100 medre (1025.6 litre) şıradan 10 medre (102.56 

litre) öşür ve 3 medre salarlık alınırdı (Akgündüz,1990:58). Bu vergilerin alınma 

zamanı üzümlerin tekneye girip sıkıldığı ve şıra, şarap ve pekmezin elde edildiği 

zamandı (Akgündüz,1994:286). Resm-i şıra bazı sancaklarda bağ resmi üzerine 

eklenir ve bağ resmi buna göre alınır, bu durumda farklı isimlerde alınan vergiler 

tamamen ortadan kalkardı (Barkan,1943; Kazıcı,2005:128-129). 

3.3.2.10. Resm-i Palamud 

Pelid adı verilen meyvesi hayvan yemi olarak kullanılan ve deri işlemekte 

yararlanılan meşe palamudu üretimi yapılan sancaklarda resm-i palamud, palamud 

resmi denilen bir vergi alınırdı (Barkan,1943:345; Emecen,1989:257-258). 

 

 



149 

 

3.3.2.11. Resm-i Sumak 

Sumak yaprağı (berg-i sumak) üretilen sancaklarda resm-i sumak denilen bir 

vergi alınırdı (Emecen,1989:258; Karaca,2002:250). 

3.3.2.12. Resm-i Odun 

Osmanlı Devleti’nde öşür başlığı altında reâyanın ödemekle yükümlü olduğu 

vergilerden biri de resm-i odun, resm-i hîme, resm-i hatab, resm-i hizem adı altında 

ödenen odun resmi idi. Batı Anadolu’daki bazı sancaklarda çift kaydolunan reâyadan 

çift resmi tahsil edildikten sonra resm-i saman ve odun adı ile tam-çiftten 6 nim-

çiftten 3 akça (Barkan,1943:2), Doğu Anadolu’daki bazı sancaklarda âdet-i hîme adı 

ile “her hâneden iki yük odun” veya bedel olarak her yük için 4 akça alınırdı (Ünal, 

1989:136). Bu vergi İskenderiye sancağında önce resm-i hizem daha sonra resm-i 

hatab adı altında her müzevvec (evli) reâyadan 2 akça (Barkan,1943:291), Sirem 

sancağında her hâneden birer araba odun veya bedel olarak 5 akça alınırdı (Barkan, 

1943:308). Odun resminin tahsil zamanı “kışın evvel (ilk) ayı” idi (Ünal,1989:136).  

3.3.2.13. Resm-i Saz 

Mirî ve tımara tahsis edilmiş arazilerdeki sazlıklardan hasır yapımı ve evlerin 

örtülmesinde kullanılan sazları biçenlerden resm-i saz denilen bir vergi alınırdı 

(Arıkan,1988:111). Bu vergi, “saz biçildiği zaman” 12 akça olarak tahsil edilir, evli 

(müzevvec) reâyadan alınır, bekâr (mücerred) reâyadan alınmazdı (Barkan,1943: 

283).  

3.3.3. HAYVANCILIKTAN ALINAN VERGİLER 

Osmanlı ekonomisinin en önemli dallarından biri hayvancılıktı. Devlet, 

reâyanın beslediği koyun, keçi, domuz ve mandalardan sancak kanunnâmelerinde 

belirlenen miktarlarda vergi alırdı. Konusu küçükbaş ve bazı büyükbaş hayvanlar 

(koyun, keçi, domuz, manda) olan, matrahı ve oranı zaman içinde değişen, 

matrahının tespitinde tâdat usulü uygulanan bu vergiler, daima nakdi olarak tahsil 

edilen dolaysız ve sabit miktarlı ürün vergileri idi. Bal üretimi ile nehir ve göllerde 

yapılan balıkçılık da Osmanlı maliyesi tarafından vergilendirilmişti.  



150 

 

Antik Yakındoğu ve Mısır’da sığır en çok değer verilen çiftlik hayvanıydı. 

Çeki ve kurban hayvanı olarak hizmet vermenin yanı sıra bir besin kaynağıydı. Sığır 

etinin büyük bölümü, kesim işlerini yapan rahiplerin de yer aldığı elit tabakaya 

giderdi (Kiple,2010;77). At, eşek ve katır ulaşım ve savaş aracı olarak kullanılıyor, 

bu nedenlerden dolayı anılan hayvanlardan vergi alınmıyordu. İslâm hukukçuları da 

binek hayvanları ile tarımda kullanılan hayvanları vergi dışında tutmuştu (Tuğ,1984: 

78-80; Erkal,2009:61).Osmanlı Devleti’nde de tarım, ulaştırma ve savaşta kullanılan, 

üretim ve savaş aracı olarak kabul edilen sığır, at, eşek ve katırdan vergi alınmıyordu 

(Sayın,1999:497).    

3.3.3.1. Ağnam Resmi 

Osmanlı Devleti’nde hemen her köyde koyun yetiştirilmekte ve koyunlardan 

(kıvırcık, karaman, dağlıç) ve keçilerden (tiftik ve kıl keçisi) adet-i ağnam, âdet-i 

zekât, öşr-i bere, resm-i ganem, koyun resmi ve resm-i ma’ze (keçi) gibi isimlerle 

anılan bir vergi alınmaktaydı. “Bil-fiil tımar tasarruf edenlerden” (sipahi) ve 

muaflardan alınmayan ağnam resminin hesaplanmasında kuzulu koyun, kuzusu ile 

oğlaklı keçi oğlağı ile sayılır, kuzudan ve oğlaktan ayrıca vergi alınmazdı (Barkan, 

1943; Çağatay,1947:485). 

Ağnam resmi, reâyanın yerli, yörük, eşküncü (askerî geri hizmet sınıfları) ve 

yüzdeci/haymâne (sipahi tımarına hariçten gelen ve kimsenin yazılı râiyyeti olmayan 

ağnam resmini 100 koyuna 40 akça olarak verdikleri için “yüzdeci” denilen yürükler) 

olmasına göre birkaç çeşitti ve her gruptan farklı miktarda alınırdı (Çağatay,1947: 

486-487; Emecen,1988:478; Ünal,1989:137, Yörük,2005:169). 

Adet-i ağnam merkez hazineye ait bir vergi olmakla birlikte tımara tahsis 

edilmiş arazilerde sipahiye aitti. Yerli ve yörük reâyadan Osmanlı Devleti’nin her 

yerinde Müslüman ve gayrimüslim olmasına bakılmaksızın genellikle padişah, valide 

sultan, şehzade ve vezir hassı olan yerlerde 1 koyuna 1 akça, beylerbeyi ve 

sancakbeyi hassı, tımar, zeamet ve vakıf olan yerlerde 2 koyuna 1 akça alınırdı 

(Barkan,1943; Akgündüz,1990:55). Ağnam resmi, Vidin’de 3 koyuna 1 akça 

(Akgündüz,1990:55), Lipova’da 20 koyundan 1 koyun (20 koyundan 1 koyun 

şeklinde vergi alınmasına vam denilirdi), 20 koyundan az olandan koyun başına 3 



151 

 

penez (1.5 akça, penez = Macaristan’daki sancaklarda kullanılan yarım akçaya 

karşılık gelen bir para birimi) gibi farklı miktarlarda alınırdı (Bilge,2010:119).  

Hayatlarını ve geçimlerini sürüleri sayesinde temin eden yörüklerin sürüleri 

onlar için çiftçilerin elindeki toprak gibiydi. Ellerinde koyun ve keçisi bulunmayan 

veya koyun ve keçileri herhangi bir nedenle kırılarak 24 veya daha az kalsa bu 

duruma düşen yörüklere kara adı verilir ve kendilerinden ağnam resmi yerine yılda 

12 akça kara resmi alınırdı (Çağatay,1947:486; Emecen,1988:478). Haymâneler/ 

Yüzdeciler 100 koyuna 40 akça vergi öderlerdi. Haymâne ve yüzdecinin sürüleri 

herhangi bir nedenle kırılıp koyun ve keçileri koyunu hiç kalmasa veya 26’dan az 

kalsa onlardan yılda 13 akça resm-i kara alınırdı. Eşküncüler 3 koyuna 1 akça vergi 

öderler, ancak “sefere eştikleri” zamanlarda o malî yılın ağnam resmini vermezlerdi. 

(Barkan,1943; Çağatay,1947:486). Bazı görevli ve hizmetliler de ağnam resminden 

tamamen veya kısmen muaftılar. Verginin tahsil zamanı koyun yavruladıktan sonra 

Nisan (Abril) ayı veya 1 Mayıs “Mayıs evveli” idi (Barkan,1943; Akgündüz,1991: 

320; Akgündüz,1994: 287; Bilge,2010:118).  

Sancaklarla ilgili yapılmış çeşitli çalışmalara göre 15. ve 16. yüzyılda ağnam 

resminden elde edilen gelirin, sancakların toplam gelirleri içindeki payı % 2 ile  % 14 

arasındaydı (Bulduk,2013:202; Ertürk,2011;194; Göğebakan,2002:351; Gündüz, 

2003:286; Solak,2004:155; Ünal,1999:111; Yardımcı,2006:106; Yörük,2005:170). 

Birçok sancak ve kazada koyun sayısı nüfusla beraber artış göstermişti. Bu artışın 

nedeni topraksız köylülerin bir bölümünün geçimlerini temin etmek için hayvancılık 

yapmaya başlamasıydı (Kıvrım,2014:141). 

Osmanlı topraklarında küçükbaş hayvan yetiştiren reâyanın ağnam resmi 

dışında sürülerine (1 sürü = 300 koyun) bağlı olarak ödemek zorunda oldukları çeşitli 

vergiler vardı ki bunların ağnam resminden sonra belirtmemiz yararlı olacaktır.   

3.3.3.2. Ağıl Resmi 

Koyun ve keçi sürülerine sahip olan reâya, ağıl resmi, ağıl parası, ağıl hakkı, 

yatak resmi, çit parası adı ile 300 koyuna 15. yüzyılda 2 akça, 16. yüzyılda 

sancaklara göre 3 veya 5 akça öder veya sürü başına 1 koyun verirdi (Lindner,2000: 

111). Bu vergi sonbaharda sipahi tarafından alınır, ancak defterde ağıl resmi 



152 

 

yazılmayan köylerde mirî için tahsil edilirdi (Barkan,1943; Çağatay,1947:484). Doğu 

Anadolu’daki sancaklarda ağıl resmi sürü başına 33 akça olarak alınır bazı yerlerde 

sürü âlâ (iyi), evsât (orta) ve ednâ (zayıf) olarak sınıflandırılır ve ağıl resmi buna 

göre alınırdı(Barkan,1943; Çağatay,1947:509-510).  

3.3.3.3. Koşare Resmi 

Ağıl, çit ve çitten yapılmış çoban kulübesine koşare adı verilir. Rumeli ve 

Macaristan’daki sancaklarda sürülerden vam (20 koyundan bir koyun şeklinde alınan 

resim) toplayan görevliler, koşare resmi adı ile sürüdeki her çoban başına 1 koyun 

alırlardı (Barkan,1943:541). 

3.3.3.4. Çayır Resmi 

Çayır “reâyanın eskiden beri hayvan otlatıp, otları biçe geldiği” yerlerdir 

(Göğebakan,2002:368). Osmanlı kanunlarına göre çayır sipahinindir. Kendisi 

tasarruf eder veya başkasına verirdi (Akgündüz,1994:234-235). Çayırlar hem 

sipahilerin hem râiyyetin tasarrufunda bulunmaktaydı. Yüksek meblağlara sahip olup 

hassa çayır olarak kaydedilen yerlerin bir kısmı mukataaya verilir dolayısı ile 

buralardan maktû gelir elde edilirdi. Köylü, sipahinin çayırındaki otların biçilmesine 

yardımcı olmak zorundaydı. Ancak samanı ambarlara taşımaya mecbur değildi.  

Hayvanlarını otlatmak için çayırlardan yararlanan reâya, tahrir defterleri ve 

Kanunnâmelerde çayır resmi, otluk öşrü, çayır öşrü, resm-i çayır, mukataa-i çayır, 

resm-i koru şeklinde geçen bir vergi öderdi. Çayırlarda arıcılık yapanlar ve 

kovanlarını bırakanlar da bu verginin mükellefiydi. Çayır resmi her müzevvec (evli) 

reâyadan 5, 8 ve 10 akça olarak alınırdı (Barkan,1943). Çayır resmi, çayırlık 

alanlarda ziraat yapılması durumunda bir dönüme 3 ile 10 akça arasında maktû 

olarak tahsil edilirdi (Bulduk,2013:203). Bedel nakit olarak verilemezse reâyanın 

biçtiği her 5 part (= 30 burmadan oluşan ot demeti) ottan 1 part verirdi (Kılıç,1999: 

223-224). Doğu Anadolu yer alan bazı sancaklarda (Maraş, Harput) reâyadan her yıl 

“çayır vaktinde” âdet-i yemlik/âdet-i alef adı ile “bir yük otluk alınır”, her yük 4 akça 

olarak hesaplanırdı. Osmanlı öncesinden kalan bu vergi XVI. yüzyılın ortalarında 

kaldırılmıştır (Solak,2004:166; Ünal,1989,136).   



153 

 

3.3.3.5. Yonca Resmi 

Hayvanlarını otlatmak için çayırlardan istifade eden reâya, hayvan yemi 

olarak kullanmak için biçtiği ot ve yonca için sahib-i arza her yıl yonca resmi, resm-i 

giyah (taze ot), öşr-i giyah, resm-i yonca denilen bir vergi öderdi. Biçilen ottan 

alınan bu vergi bazı sancaklarda aynen (bir araba ot olarak), bazı sancaklarda ise 

otluk arabası başına otluk öşrü adı ile 5, 8, 10 akça olarak nakden alınırdı. 

Biçilmeyen çayırdan ve gelembe (= dinlendirme) için boş bırakılıp üstünde ot çıkan 

tarladan alınmazdı. Gelembe üç yılı geçerse ot, kim tarafından biçilirse biçilsin, 

sahib-i arza araba başına 2 akça yonca resmi verirdi (Barkan,1943). 

3.3.3.6. Ağnam Bacı 

Küçükbaş hayvanların pazar yerleri ve panayırlarda satış bedeli üzerinden 2 

koyuna 1 akça (= hayvan başına 20 para) ağnam bacı,16
 avâid resmi, ayak bacı 

denilen bir vergi alınıyordu (Barkan,1943). 

3.3.3.7. Zebiha Resmi 

Şehir ve kasabalardaki salhanelerde kesilen koyun, kuzu, keçi ve oğlaktan 

kasaphâne, salhâne, serhâne, kellehâne, ser ve kellehâne, paçahâne, kelle-ayak-ciğer 

parası, adı ile iki koyuna 1 akça (= hayvan başına 20 para) veya dört koyuna 1 akça 

(= hayvan başına 10 para) vergi alınırdı. Bazı şehir ve kasabalardaki salhanelerde 

kesilen bütün hayvanlardan ise zebiha resmi, zebhiyye, mürde bacı, balta resmi, 

serçin resmi, derçin resmi, dem resmi adı altında hayvan başına 0.5 akça (10 para) 1, 

2 akça vergi alınıyordu (Barkan,1943; Sayın,1999:30). 

3.3.3.8. Manda Resmi 

Manda yetiştiriciliğine uygun bölgelerde yetiştirilen mandalardan resm-i 

manda, camus resmi, resm-i cevâmis denilen bir vergi alınıyordu. Çeşitli yerlerde 

farklı miktarlarda ve nakden alınan bu vergi, Adana’da manda başına 2 para (4 akça), 

Halep, Şam, Kudüs ve Trablusşam sancaklarında manda başına 3 para (6 akça), 

Safed ve Musul sancaklarında sağılan mandalardan 22 akça olarak alınırdı (Barkan, 

1943; Çakar,2003:250; Çakar,2012:277).  
                                                           
16

 Bac: Satılan mallardan birim başına alınan çarşı resmi. 



154 

 

Musul’un bazı köylerinde mandalar ber-vech-i maktû kaydedildiğinden 

camus resmi buralarda maktû olarak tahsil edilirdi (Gündüz,2003:287). 

3.3.3.9. Resm-i Mevâşi 

Osmanlı Devleti’nin bazı sancaklarında çifte koşulmayan ve yük vurulmayan 

sığır, düve ve erkek eşeklerden resm-i mevâşi denilen bir vergi alınıyordu. Osmanlı 

öncesinden intikal eden, çeşitli yerlerde farklı miktarda ve nakden alınan ve 

uygulandığı bazı yerlerde zaman içinde lağvedilen bu vergi Harput ve Diyarbakır 

sancaklarında inek başına 2 akça, Kerkük ve Dekûk’ta inek başına 5, düve ve dişi 

eşek başına 2,5 akça olarak alınıyor ve 1 Mart’ta (Nevrûz) tahsil ediliyordu (Barkan, 

1943; Ünal,1989:139).     

3.3.3.10. Resm-i Revgân 

Revgân tereyağı demektir. Osmanlı Devleti’nin bazı sancaklarında resm-i 

revgân, revgân-ı sade adı ile çift tasarruf eden reâyadan 1200 dirhem yağ (Bitlis), 

sağılır inekten 4 para (Gence) veya yayla başına maktû bir bedel (Canik) olarak 

alınırdı (Barkan,1943:192,196; Öz,1999:102).    

3.3.3.11. Domuz Resmi 

Domuz yetiştiren Hıristiyan reâyadan canavar resmi, resm-i hınzır, bid’at-i 

hanâzir adı ile bir vergi alınıyordu. Bizans döneminde de xirodekatiya adı ile alınan 

(Kılıçbay,1985:293) bu vergi, sürü halinde beslenen domuzların bir yaşından büyük 

olanlarından/“üzerinden yıl geçmişinden” iki domuz başına 2 akça ya da 4 penez, 

evlerde beslenen bir yaşından büyük domuzlardan domuz başına 1 akça olarak tahsil 

edilirdi. Domuz resminin tahsil zamanı harman sonu idi (Barkan,1943; Bilge,2010: 

119; Çağatay,1947:493).  

Domuz yetiştiren reâyanın resm-i hınzır dışında hayvanlarına bağlı olarak 

ödemek zorunda oldukları başka vergiler de vardı ki aşağıda bunları ele alacağız. 

3.3.3.12. Resm-i Bellut 

Ormanlara otlatılmaya götürülen domuzlardan resm-i çemengâh ve bellut 

(otlak ve meşe palamudu vergisi), bellut resmi, resm-i bellut adı ile 1 akça (= 2 



155 

 

penez) veya 2 akça vergi alınırdı (Bilge,2010:119). Bu vergi Macaristan’daki 

sancaklarda “bellutluğa giden hınzırlardan” önce bir domuz, sonra 10 domuzdan 1 

domuz olmak üzere öşür şeklinde alınırken, 1562’den sonra yukarıdaki gibi nakden 

tahsil edilmeye başlanmıştı (Kaldy-Nagy,1971:2-4). 

3.3.3.13. Bojik Resmi 

Hz. İsa’nın doğum gününe bojik denirdi. Hıristiyanların o gün için kestikleri 

domuzların her birinden 2 akça olmak üzere bojik resmi denen ve Osmanlı öncesi 

dönemden kalmış bir vergi alınırdı (Barkan,1943; Çağatay,1947:493; Cvetkova, 

1977:42 -43).  

3.3.3.14. Balık Öşrü 

Osmanlı Devleti’nin her tarafında göller ve nehirlerde dalyanlarda ağ ile balık 

avlayanlardan hazine için balık öşrü, resm-i balık, balık resmi, resm-i dalyan, resm-i 

ağ, resm-i mâhî, resm-i orfoz, resm-i balıklagu denilen bir vergi alınırdı. Bazı 

yerlerde bu vergi için maktû bir bedel konmuşsa da daha sonra bu uygulamadan 

vazgeçilmişti (Kazıcı,2005:135). Göllerin dalyanlarında ağ ile tutulan balıklar 

satıldıktan sonra elde edilen paranın 1/3’ü avlayana, 2/3’ü mirîye ait olurdu. Osmanlı 

Macaristanı’ndaki sancaklarda göllerde avlanan balığın bedelinin 1/2’si vergi olarak 

alınırdı (Kaldy-Nagy,1971:2). Tuna nehrinde avlanan balıkların satışından elde 

edilen paranın 1/10’u öşür olarak mirî için alınır, geri kalan paranın yarısı mirî için 

alınır, yarısı avlayanlara verilirdi. Ağlarla avlanan balıklar satılmak üzere pazara 

getirildiğinde önce elde edilen paranın 1/10’u öşür olarak mirî için alınır, geri kalan 

paranın 2/3’ü balıkçılara kalır, 1/3’ü mirî için alınırdı (Barkan,1943; Çağatay,1947: 

490) 

3.3.3.15. Kovan Resmi 

Kanunnâmelerde kovan resmi, resm-i kovan, resm-i küvvâre, resm-i nahl, 

zenburiye, zenbur resmi, öşr-i kovan, öşr-i asel ve öşr-i petek gibi isimlerle geçen, 

12. yüzyıldan itibaren Bizans İmparatorluğu’nda melissoenomion adı ile var olan 

(Kılıçbay,1985:293; Oikonomides,2002:998) bu vergi reâyanın elinde bulunan arı 

kovanları mahsulünden yani baldan alınırdı.  



156 

 

Kanunnâmelerde genellikle öşür, bazen de resim diye geçen (Solak,2013: 

350) arıcılıktan alınan vergi, bölgenin şartlarına göre aynî veya nakdî olarak alınırdı.  

Tablo 3. 6. Çeşitli Sancak ve Kazalarda Resm-i Kovan Miktarları  

Sancak 

 

Öşür Miktarı 

Akşehir, Ankara, 
Aydın, Divriği, 

Diyarbakır, Hamid, 
Hüdavendigar, 

Karaman, Maraş 

Kovan başına 2 akça 

Balat, Teke 2 kovandan 1 akça 

Bolu, Canik, Halep, 

Malatya, Trablusşam 

Kovan başına 1 akça 

Bosna 10 kovandan 1 kovan, 10’dan azsa 

kovan başına 1.5 akça 

Budin, Estergon, 

Hatvan, Lipova, 

Novigrad 

10 kovandan 1 kovan, 10’dan azsa 

kovan başına 2 akça 

Erzurum, Kelkit, 

Kütahya, Ordu, 
Trabzon 

Âlâ kovandan 2, ednâ kovandan 1 
akça 

Harput Kovan başına 1 nügi (yarım okka) 
Niğbolu, Ohri, 

Silistre 

10 kovandan 1 kovan, 10’dan azsa 

değerinden 10 akçada 1 akça 

Pojega 10 kovandan 1 kovan 

Sirem 10 kovandan 1 kovan, 5 kovandan 

yarım kovan, 5’den azsa kovan 

başına 2 akça 
 

Kaynak: Barkan,1943; Çakar, 2012:277; Ertürk,2011:195, Solak,2004:158; Solak,2013:352-353’ten 
derlenmiştir. 

 

Vergilendirmenin temel şartı arıların bal yapmış olması, arı kovanlarının 

mahsulü olması idi. Kovanlarda arılar bal yapmadıysa vergi alınmazdı. Kovan mülk 

arazide ise kovan resminin yarısı mülk sahibine, yarısı tımar sahibine ödenirdi. Bazı 

yerlerde reâyâ arılarını beslemek için kovanlarını kayıtlı olduğu tımarın dışındaki bir 

tımarın arazisine götürür, bu durumda resmin yarısını sahib-i râiyyet (kovan 

sahibinin kayıtlı olduğu tımarı tasarruf eden sipahi), yarısını sahib-i arz (kovanın 

bulunduğu tımarı tasarruf eden sipahi) alırdı (Akgündüz,1991:322; Çağatay,1947: 

508-509; Solak, 2013:350-351; Ünal,1989:123).  



157 

 

Arıcılıktan alınan öşür oranı eyaletten eyalete, sancaktan sancağa değişir ve 

bu vergi genellikle “kovanların sağıldığı” temmuz sonu ve harman zamanında tahsil 

edilirdi (Barkan,1943:308; Akgündüz,1994:287).  

3.3.4. BÂD-I HAVÂ VERGİLERİ: OSMANLI VERGİ 

SİSTEMİ İÇİNDE YERALAN TAHSİLİ ZUHURATA (ORTAYA 

ÇIKMALARINA) BAĞLI VERGİLER  

Osmanlı malî sisteminde kimden ve ne zaman alınacağı bilinmeyen, konusu 

ortaya çıkmalarına (zuhurata) bağlı, matrahı kanunâmelerde belirtilen, devlet 

tarafından belirlenen sabit miktarlı, sürekli olmayan ve nakden alınan bâd-ı havâ 

denilen vergiler vardı. Bâd-ı havâ; resm-i tapu, tütün resmi, yaylak resmi, otlak 

resmi, kışlak resmi, selamet akçası, âdet-i deştbanî, resm-i asiyab,  resm-i arûs, 

resm-i cürüm ve cinâyet, kaçgun resmi, yâve resmi gibi vergilerdi.  

Benzer bir grup verginin Bizans’taki karşılığının aër (hava) veya aërikon 

(havadan gelen) olması bu vergilerin kökeninin Bizans’a dayandığını ve oradan 

örnek alındığını düşündürürse de (Harvey,2002:103; Imber,2006:255), feodal-rantın 

paraya çevrilmiş biçimleri olan bütün bu vergiler Batı feodalitesinin çözülme 

aşamasının ürünü olup Latin işgaline kadar (1204–1261) 13. yüzyıldan önce Bizans 

İmparatorluğu’nda yoktu (Kılıçbay,1985:293). 

3.3.4.1. Tapu Resmi  

Köylü tasarrufunda olan yerleri sipahisinin izni olmadan satamaz, 

kiralayamaz, mukataaya veremez,  ev, dam, ahır, ambar gibi binalar inşâ edemezdi. 

Sipahisinin izni ile yaptığı takdirde tapu resmi vermek zorundaydı. Bu binaların 

yapıldığı arazi ekip biçilemeyeceği için öşür alınamayacağından dolayı bu yerler 

tapulanırdı. Mirî araziden çiftlik tasarruf eden reâya üzerine kayıtlı olduğu sipahiye 

bir defaya mahsus olmak üzere miktarı yerine göre değişen resm-i tapu, tapu resmi 

veya ücret-i mu’accele denilen bir vergi öderdi. Bir çeşit peşin kira (icâre-i 

muaccele) olan tapu resmi karşılığında reâya mirî araziyi işletme hakkını devletten 

satın alırdı (Süleyman Sudî,1996:132).  



158 

 

Miktarı çoğunlukla arazinin bir yıllık üretiminin kıymeti olarak belirlenen 

bazı sancaklarda 60 akça olarak alınan (Barkan,1943:271) bu resim, ortaya 

çıkmasına (zuhurata) bağlı olduğu için bâd-ı havâ grubuna girmektedir. Köylerde ev 

yeri tapusunun miktarı, a’lâsı 50 akça, evsâtı 30 veya 40 akça ve ednâsı 10 veya 20 

akça idi (Barkan,1943:49; Akgündüz,1990:48; Akgündüz,1994:282; Süleyman Sudî, 

1996:132). Harap olan evin yeniden inşası durumunda tapu resmi ödenmezdi 

(Akgündüz,1994: 282).   

Tapu resmi, Osmanlı vergileri içinde feodalleşmeyi engelleyici en önemli 

vergilerden biridir (Kılıçbay,1985:398). Tapu resmi ödeyen reâya ölünceye kadar/ 

“kayd-ı hayat şartı ile” çiftliği tasarruf eder ve ölmesi halinde arazi büyük oğluna 

intikâl eder, oğul yeniden tapu resmi ödemezdi. Ancak reâyanın oğlu yoksa sipahi 

araziyi ölen reâyanın erkek kardeşine verir, ancak bu durumda tapu resmi alırdı. 

Sipahi reâyasını kovsa yerine gelen reâya bu resmi ödemezdi. Fakat reâya kendi 

isteği ile evini ve çiftini terk edip gitse sipahi araziyi verdiği kişiden tapu resmi alırdı 

(Barkan,1943:49). Ölenin oğlu ve erkek kardeşi yoksa sipahi araziyi tapu resmi 

ödemesi şartıyla başka bir reâyaya verirdi. (Barkan,1943; Kılıçbay,1985:399; Ünal, 

1989:151).  

Reâya çiftliğini üç yıl ekmeyip “boz koysa” sipahi araziyi resm-i tapu 

karşılığında başka birine verebilirdi (Barkan,1943:286). Hıristiyan reâyanın arazisi 

Müslüman olan oğullarına veya kardeşlerine intikal etmez, ancak Müslüman reâya 

ölürse arazisi “kâfir kardeşine verilmek kanundu”. Tımar ve zeamet arazisinde oturan 

reâya ile vakıf arazide oturan reâyanın durumu aynı idi. Vakıf arazi reâyaya 

kiralanmış sayılır, ancak vakıf arazi için ödenen tapu resmine icâre-i muaccele 

denilirdi (Kazıcı,2005:100).     

3.3.4.2. Tütün Resmi 

Bir sipahinin arazisine geçici bir süre için, genellikle kışlamak üzere gelip 

yerleşen, ancak ziraatla uğraşmayan hâric râiyyet, sahib-i arza tütün resmi, resm-i 

tütün, resm-i duhân, duhâniye, resm-i baca, kışlak resmi, tütüncek denilen bir resim 

öderdi. Bu vergi çeşitli sancaklarda evli raiyetten genellikle 6, bazı yerlerde 10, 12 

akça, bekâr (mücerred) raiyetten resm-i dûd adı ile 3 akça olarak tahsil edilirdi. 



159 

 

Mücerredler bazı sancaklarda bu resmi ödemezler, Doğu Anadolu’daki sancaklarda 

ise 4 akça öderlerdi (İnalcık,1959:593-594). Bu vergi, Bizans İmparatorluğu’nda da 

elefteri denilen köyün sürekli sakini olmayan kişilerden kapnikon adı altında 

alınıyordu (Cvetkova,1977:41; Kılıçbay,1985:293). Genellikle sürülerine yiyecek 

bulmak amacı ile mevsimden mevsime yer değiştiren konargöçerler ve yörüklerle, 

yüzdeci, yağcı, küreci gibi bir yerde ikamet etmeyen vergiden muaf zümrelere 

mensup olan kişiler eğer ziraatla uğraşır ve ekip-biçerlerse resm-i zemin, oturdukları 

köyde 3 yıldan fazla kalırlarsa artık her yıl 18 akça bennâk resmi öderlerdi. Öte 

yandan Çingenelerden dühan resmi alınmaz, ancak bunlar ziraat ederlerse 

mahsullerinin öşrünü verirlerdi. Başka bir sipahinin tımarına gidip kışlayan reâyâ 

“ziraat ederse”, öşür vermiyorsa dühan resmi verir, öşür verirse, dühan resmi 

ödemezdi. Bu verginin tahsil zamanı 1 Mart (mart iptidası) idi (Barkan,1943). 

3.3.4.3. Yaylak Resmi 

Osmanlı hukukunda yaylak bir veya birkaç köyün yaz mevsiminde 

hayvanlarını otlatmaları ve orada yazı geçirmeleri için tahsis edilen veya öteden beri 

bu şekilde kullanılan yüksek yerler olarak tanımlanır (Cin,1980:4). Sürülerini başka 

tımar sahibinin tımarında otlatan, mirî yaylaklarda yaylatan sürü sahipleri ve 

konargöçerlerden (hâric râiyyet), yaylak resmi, şanu’l mera, otlak resmi, resm-i 

mera’i, yatak resmi, resm-i çerâgâh adı ile yılda bir defa resim alınırdı. Bir sipahinin 

tımarında oturan sürü sahipleri (yerli râiyyet) ve diğer tımarlardan gelip geçen sürü 

sahipleri yaylak resmi ödemezdi. Ancak diğer tımarlardan gelen sürüler gelip 

geçerken üç günden fazla kalırlarsa yaylak resmi alınırdı. Yaylaya çıkanlardan alınan 

vergiler sancaktan sancağa değişmekte olup yaylak resmi, yılda bir kez sürü (= 300 

koyun) başına 17, 20 akça, Doğu Anadolu sancaklarında konargöçerlerden sürü başı 

30 akça, bazı yerlerde koyunlar âlâ (besili) ise 20, vasat (orta) ise 15, ednâ (zayıf) ise 

10 akça veya sürü başına 1 âlâ koyun olarak alınırdı. Yaylak resminin tahsil zamanı 

nevruz (21 Mart) idi (Barkan,1943; Çağatay,1947:509-510). 

3.3.4.4. Kışlak Resmi 

Osmanlı hukukunda kışlak köylünün hayvanlarını kış mevsiminde 

barındırdığı ve ot temin ettiği yerler olarak tanımlanır (Cin,1980:4). Sürülerini başka 



160 

 

tımar sahibinin tımarında kışlatan sürü sahipleri ve konargöçerlerden (hâric râiyyet) 

her 300 koyuna 17, 25 akça kışlak resmi/köm resmi alınırdı. Kışlak resmi sadece 

kömde kışlayan sürülerden alınır köy içinde kışlayan sürülerden alınmazdı (Barkan, 

1943). Bir sürü belirlenen kışlaklara gelip kışlamamışsa bu durumda sürü başına 6 

akça kışlak cezası vermek zorunda kalırdı. Kışlak cezası göçebelerin kışlakların 

dışına çıkarak denetimden çıkmalarını engellemek için uygulanıyordu (Lindner, 

2000:115). Bu vergi Bizans’ta da dekateia adı ile mevcut olup 100 koyuna 1 

nomisma olarak alınıyordu (Oikonomides,2002:998). 

3.3.4.5. Otlak Resmi 

Osmanlı hukukunda kışlak köylünün hayvanlarını kış mevsiminde 

barındırdığı ve ot temin ettiği yerler olarak tanımlanır (Cin,1980:4). Otlak da aynı 

amaçla kullanılır (Barkan,1943:12). Sürülerini başka tımar sahibinin tımarında 

otlatan sürü sahipleri ve konargöçerler (hâric râiyyet), sahib-i arza 16. yüzyılda sürü 

başına bir koyun verirken, 16. yüzyılda sürü başına (300 koyun) 17, 25 akça otlak 

resmi/resm-i otlak ödüyorlardı (Barkan,1943; Lindner,2000:115). Kışlak resmi ve 

otlak resmi olarak alınan miktar aynı idi. Bu resimler tahrir defterlerinde ayrı ayrı 

yazıldığı gibi tek kalemde de toplanabilirdi (Bulduk,2013:205-206). Bu vergi 

Bizans’ta da ennomion adı ile mevcut olup 100 koyuna 1 nomisma olarak alınıyordu 

(Oikonomides,2002:998; Kılıçbay,1985:293).  

3.3.4.6. Selamet Akçası 

Reâya, koyun ve keçi sürülerinin derbent, köprü, geçit ve iskelelerden geçişi 

sırasında hayvan başına çeşitli miktarda selamet akçası, geçit resmi denen halkın 

toprakbastı parası, tırtıl bacı adını verdiği bir resim öderdi (Sayın,1999:30). 

3.3.4.7. Resm-i Deştbani  

Ekili arazileri ve ürünü başıboş hayvanlardan ve konargöçerlerin sürülerinden 

korumak köylü için çok önemliydi. Her köyde masrafları köy halkınca karşılanan 

deştbanî veya kır bekçisi denilen bir görevlisi vardı (İnalcık,2000:225). Atı, sığırı ve 

koyun ve domuzu başkasının tarlasına girerek ekinine zarar veren hayvan sahipleri 

resm-i deştbani, âdet-i deştbani, resm-i polaçine, ceraim-i hayvanat da denilen bir 



161 

 

resim öderdi. Hayvanın ekine verdiği zarar sahibine ödetilir, hayvan sahibine 5 sopa 

vurulur ve hayvan başına 5 akça alınırdı (Barkan,1943; Kazıcı,2005: 115-117). 

3.3.4.8. Adet-i Çobanbeyi 

Güneydoğu Anadolu’daki sancaklarda çobanbeyi akçası olarak 100 koyundan 

17 akça alınırdı. 

3.3.4.9. Değirmen Resmi 

Undan yapılan ekmek Osmanlı halkının temel gıdasıydı. Un elde etmek için 

tahılın mülkiyeti kamuya veya kişiye ait olan bir değirmene taşınması ve öğütülmesi 

gerekir. Burada çalışan değirmencinin emeği ve donanımın masrafları ile devlete 

verilen pay ve kira bedeli vergi olarak tahsil edilirdi. Osmanlı toprakları üzerinde 

çalışan su ve yel ile dönen un değirmenlerinden değirmen resmi, resm-i asiyab, 

asiyab resmi, resm-i tâhûn denilen bir resim alınırdı. Değirmen resmi, hem 

Yakındoğu antik imparatorluk düzeninde hem de Avrupa feodalitesinde mevcuttu. 

Nitekim birinci geleneğin vârisi olan Anadolu’da bu resim, “kebe değirmeni”, 

“karaca değirmen” denilen su ile dönen değirmenlerden 1520’lere kadar ‘aynen’, 

ikinci geleneğin vârisi olan Rumeli’de nakden alınıyordu (Kılıçbay,1985:398). 

Aynen alındığı yerlerde “yıl yürüyen değirmenlerden” bir müd arpa, bir müd buğday 

veya bedeli (Karaman, Bolu), yarısı buğday, yarısı arpa yılda 16 kile tahıl veya 

bedeli (Ergani, Arapkir) gibi farklı miktarlarda alınıyor, nakden alındığı yerlerde 

genellikle her ay için 5 akça üzerinden tahsil edilirdi (Barkan,1943; Akgündüz,1990: 

55). Değirmenler tahrir defterlerinde çalışma şekli ve faaliyetlerine göre belirtilir, ne 

kadar resme tâbi olduğu ayrıntılı olarak kaydedilirdi. Bazı değirmenler 3 ay, bazıları 

6 ay (nim sal), bazıları 12 ay (tamam sal) çalışırdı. 3 ay çalışanlardan 15, 6 ay 

çalışanlardan 30, 12 ay çalışanlardan 60 akça resim alınırdı. Yıl boyu işleyen 

değirmenlerden 30, 36, 50, 60 akça, Macaristan’daki Göngöş gibi 100, 300 akça gibi 

daha yüksek resim alınan yerler vardı (Barkan,1943; Kaldy-Nagy,1971:2). Bazı 

sancaklarda değirmenlerden resim alınmazdı. Yel değirmenlerinden çeşitli 

sancaklarda yılda 15, 24, 30 akça gibi farklı miktarlarda resim alınıyordu. Değirmen 

resmi, mirî arazide devlete, vakıf ve mülk arazide ise yarısı devlete, yarısı icâre-i arz 

(yer kirası) olarak vakfa veya mülke aitti (Akgündüz,1990:55). Malikânelere ait olan 



162 

 

değirmenlerde vergi malikâne ve divanî hisseleri arasında eşit olarak bölüşülürdü 

(Kıvrım,2014:144). Değirmen resmi bazı yerlerde harman zamanı, bazı yerlerde ise 9 

Temmuz’da (eyyâm-ı bahur) tahsil edilirdi. 

3.3.4.10. Resm-i Ding 

Su ve hayvan gücü ile çalışan, çeltiğin kabuğundan ayrıldığı (dövülen ve 

kabuğundan ayrılan çeltikten 1/3 pirinç çıkardı), zeytinin sıkılarak aydınlatma, sabun 

yapımı ve yemek pişirmede kullanılan zeytinyağının, susamın sıkılarak susamyağının 

çıkarıldığı değirmenlere ding denilir. Bu değirmenlerden genellikle ayda 5 akça 

üzerinden yılda 60 akça resm-i ding, ding resmi alınırdı. Zeytin değirmenlerinden 

çeşitli yerlerde yılda 10, 50, 60 akça gibi farklı miktarlarda resim alınıyordu (Barkan, 

1943; Emecen,1989:249-250,260; Karaca,2002:270).  

3.3.4.11. Resm-i Bezir âne  

Bulgurun tane hâline getirildiği değirmenlere bezirhâne buralardan alınan 

resme resm-i bezirhâne denirdi. Bezirhânelerden alınan bezirhâne resmi ayda 5 akça 

üzerinden tahsil edilirdi.  

3.3.4.12. Resm-i Arûs 

Arûs Arapça “gelin” anlamına gelir. Serbest tımarlarda sipahinin serbest 

olmayan tımarlarda ise sancakbeyinin nikâhlanan genç kız (bâkire) dul kadınlardan/ 

“dul avretlerden” (seyyibe, bîve, ermel) aldığı resimdi. Gelin resmi, gerdek resmi,  

resm-i arûsi, resm-i arûsâne de denen bu resim Barkan, “senyöre ödenen bir 

tazminata benzetmek doğru değildir” ya da “bunlar eski düzenin soysuzlaşmış ve 

silik izleridir” (Barkan,1975:13) diye yazsa da Bizans döneminde de partenofforiya 

adı altında alınan tam bir feodal ödentinin kalıntısı idi (Kılıçbay,1985:293,399). Bu 

resim varlıklı sayılan Müslüman kızlardan 60, dullardan 40, fakir sayılan Müslüman 

kızlardan 30, dullardan 20 akça, gayrimüslim kızlardan 30 akça, dullardan 15 akça, 

bazı yerlerde zengin gayrimüslim duldan 30 akça, orta halli gayrimüslim duldan 20 

akça, fakir gayrimüslim duldan 15 akça olarak tahsil edilir, Doğu Anadolu’daki 

sancaklarda gerdek resmi olarak 1 koyun veya1 keçi alınırdı. Evlenecek olan bâkire 

ise arûs resmini kızın babasının tımarında oturduğu sipahi, dul ise evlenme nerede 



163 

 

olursa oradaki sipahi alırdı. Eğer evlenen yürük, yüzdeci gibi sürekli yer değiştiren 

zümrelerden ise kız veya dul olmasına bakılmadan gerdek resmini kendisinin veya 

babasının kayıtlı bulunduğu tımarın sahibi alırdı (Barkan,1943; Çağatay,1947:506-

507).   

3.3.4.13. Kaçgun Resmi, Yave Resmi  

Bir tımar arazisinde başıboş olarak yakalanan hayvanlara yâve denilir, bu 

durumda olan hayvan bir ay bekletildikten sonra sahibi çıkmazsa bulana ait olur ve 

buna karşılık o kişiden resm-i kaçgun denilen bir resim alınırdı. Hayvanın sahibi bir 

ay içinde ortaya çıkarsa o kişiden resm-i yâve denilen bir resim alınırdı (Barkan, 

1943). Bu vergiler serbest tımarlarda sipahiye aitti (Akgündüz,1990:48). 

3.3.4.14. Resm-i Cürüm ve Cinâyet 

Osmanlı ceza hukukuna göre tımara verilmiş bulunan topraklarda cinayet, 

zina, hırsızlık gibi suçlardan mahkemede yargılanarak hüküm giyen suçlular eğer 

kısas cezası almazlarsa suçun ağırlığına ve zenginlik derecelerine göre resm-i cürüm 

ve cinâyet veya resm-i cerâim adı altında kanunnâmelerde belirtilen miktarlarda para 

cezası öderlerdi. Resm-i cürüm ve cinâyet has, zeâmet ve serbest tımarlarda sahib-i 

arz tarafından, serbest olmayan tımarlarda yarısı sahib-i arz, yarısı sancakbeyi veya 

subaşı, vakıf arazide ise vakıf tarafından alınırdı. Adam öldüren kişi zenginse/“bin 

akçaya ya daha ziyadeye gücü yeterse” 400, orta halliyse/“altı yüz akçaya gücü 

yeterse” 200, “ondan aşağı halli” ise 100, “gayetle fakir” ise 50 akça öderdi.  

 

 

 

 

 



164 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

VERGİLEME İLKELERİ VE OSMANLI DEVLETİ’NDE 

TARIM KESİMİNDEN ALINAN VERGİLERİN VERGİLEME 

İLKELERİNE GÖRE İNCELENMESİ 

Bu bölümde ilk olarak vergilemenin temel kavramları ve vergileme ilkeleri 

hakkında genel bir bilgi verilecek, bunun ardından çalışmanın iki ana konusundan 

biri olan Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden alınan vergiler, Adam Smith’in 

vergileme ilkelerine göre incelenecek, kuramsal olarak değerlendirilecektir. Ayrıca, 

söz konusu tarımsal vergilerin köylünün vergi yükü üzerinde yarattığı etkilerin neler 

olduğu, vergiler yüzünden ortaya çıkan olumsuzluklara karşı Osmanlı malî 

bürokrasisinin hem köylüyü hem de gelirlerini korumak için hangi tedbirleri aldığı 

incelenecektir.  

4.1. VERGİLEMENİN TEMEL KAVRAMLARI 

Çalışmada incelenen konuyla ilgili kavram ve terimler metinde yeri geldikçe 

açıklanmıştır. Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden alınan vergilerin vergileme 

ilkelerine göre incelenmesine geçmeden önce kullanılan bazı kavramların kamu 

maliyesi literatüründe ne olduğunu bu konudaki kitaplara (Schmölders,1976:65-96; 

Nadaroğlu,1981:279-288; Turhan,1983:47-94; Uluatam,1988:158-169) dayanarak 

açıklamak yararlı olacaktır. Söz konusu terimlerin Osmanlı hukukî ve malî 

uygulamasında ne anlama geldikleri ve dolayısıyla çalışmada neyi ifade ettikleri de 

ayrıca belirtilecektir.   

4.1.1. Vergi Sistemi 

Bir ülkede belli bir zamanda yan yana uygulanan vergilerin tümü vergi 

sistemini oluşturur (Turhan,1987:379). Vergi sistemleri, çeşitli vergilerin bileşimi 

halinde işleyen sistemlerdir (Kirmanoğlu,2007:258). Ülkelerin tarihî, siyasî, iktisadî, 

toplumsal, hukukî ve kültürel şartlarının etkisi altında kurulup gelişen vergi sistemi 

içindeki çeşitli vergilerin birbirleriyle uyumlu olmalarının yanısıra tek tek vergi 

kanunlarının da kendi içlerinde tutarlı olmaları gerekir (Bakkal,2001:91-92). 



165 

 

“Tarihî vergi sistemleri, doğuşu, meşruiyeti, gayeye uygunluğu ve verimi itibarı ile farklı 

nitelikte olan çeşitli vergilerin yan yana bir araya gelmesinden oluşur” (Schmölders,1976: 

245-246). 

Arazi, tarımsal üretim, hayvanlar ve madenlerden alınan geleneksel dolaysız 

vergilerden meydana gelen bir vergi sistemi, geleneksel bir toplumu niteler 

(Brochier, Llau, Michalet,1981:304). 

Çalışmada vergi sistemi; Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden alınan 

vergiler, hem İslâm hukuku hem de imparatorluğun topraklarının varisi olduğu 

devletlerden alınan veya uyarlanan vergilerdi. Geçmişi yüzyıllara dayanan, 

imparatorluğa tâbi olan ülkelerin halklarının kuşaklar boyu tanıdığı bu vergiler, 

yalnız hukukî bakımdan değil gelenek ve teamüller bakımından da meşruiyeti 

bulunan bir vergi sistemini teşkil ediyordu.  

4.1.2. Vergi  

Vergilerin malî olmayan fonksiyonlarının da kabul edilmeye başlandığı ve 

ekonomik ve sosyal hayatı düzenlemenin bir aracı hâline geldikleri 20. yüzyılın 

başlarına kadar vergi, malî literatürde kamusal faaliyetlerin (devlet masrafları ve 

kamu hizmetleri) gerektirdiği harcamaları karşılamak üzere özel sektörden kamu 

sektörüne kaynak aktarmak amacıyla, devletin yaptırım gücüne dayanarak, ekonomik 

birimlerden siyasî cebir altında ve özel veya belirli bir karşılık aranmaksızın aldığı 

iktisadî değerler olarak tanımlanmıştır (Turhan,1987:24). Vergiler 16. yüzyıldan 

günümüze kadar doğrudan (vasıtasız, dolaysız) ve dolaylı (vasıtalı, dolaylı) vergiler 

olarak ikiye ayrılmaktadır.  

Alınan bu değerler para veya mal şeklinde olabilir. Mal biçiminde alınan 

vergiye aynî vergi, para olarak alınan vergiye nakdî vergi denilir. Birinci bölümde 

anlatıldığı üzere, maliye ve vergilendirmenin mazisi toplumsal hayat kadar eski olup 

antikçağdan itibaren bütün devletler bir gider ve gelir rejimi uygulamıştır 

(Schmölders,1976:34).  

 

 

 

 



166 

 

Çalışmada vergi; bütün zenginliğini topraktan çıkaran (Barkan,1943:V),  

“Yeryüzünün tüm ürünleri ve elde dilen her şeyin, toprağın maliki, toprağı ekmede 

gereken mal mevcudu ya da sermayenin sahibi ve çalışmalarıyla toprağı işleyen emekçiler 

olmak üzere toplumdaki üç sınıf arasında bölüşüldüğü” (Ricardo,2013:1)  

bir çağın özelliklerini taşıyan Osmanlı Devleti’nde hazine, saray ve ordunun ihtiyacı 

ile askerler ve görevlilerin maaşlarını karşılamak üzere kırsal kesimde çift-hane 

denilen ekonomik birimler ve konargöçer halktan siyasî cebir altında ve karşılıksız 

olarak devlete, vergi toplama hakkının bırakıldığı kişilere (sahib-i arz) veya vakıflara 

aynî ve nakdî olarak kaynak aktarılmasıdır.    

4.1.3. Verginin Konusu 

Verginin konusu, üzerine vergi konulan ve bu sebeple doğrudan veya dolaylı 

şekilde verginin kaynağı olan şey, olay, fiil, işlem veya para birimleri ile ifade 

olunan iktisadi unsurdur (Nadaroğlu,1983:280).    

Çalışmada vergi konusu; Osmanlı kanunlarına göre üzerine vergi konulan ve 

bu sebeple doğrudan veya dolaylı şekilde verginin kaynağı olan olay, fiil, işlem veya 

iktisadî unsurdur. 

4.1.4. Verginin Matra ı 

Vergi borcunun hesaplanmasında esas teşkil eden değer veya miktara matrah 

denir. Matrah ağırlık, yüzölçümü, hacim, sayı türünden ifade edilebileceği gibi 

iktisadî bir değer de olabilir. Vergi matrahı, ekonomik unsurların değerleri esas 

alınarak hesaplanan ve bu matraha belli bir vergi oranı belirlenen (üründen %10 

vergi almak gibi) kıymet esaslı (ad valorem) matrah ve vergi konusu üzerinden belli 

bir para alınan miktar esaslı (spesifik) matrah olmak üzere iki çeşittir. 

Çalışmada vergi matrahı; Osmanlı kanunlarına göre vergi borcunun 

hesaplanmasında esas teşkil eden değer veya miktara matrah denir.  

4.1.5. Verginin Mükellefi  
Vergi kanunlarına göre kendisine vergi borcu yüklenen gerçek ve tüzel 

kişidir.  

Çalışmada vergi mükellefi; Osmanlı kanunlarına göre kendisine vergi borcu 

yüklenen köylü doğrudan üretici (reâya) ve konargöçer cemaatlerdir.  



167 

 

  4.1.6. Vergiyi Doğuran Olay 

Yükümlü açısından vergi borcunun veya idare açısından vergi alacağının 

doğabilmesi için verginin konusu ile yükümlüsü arasında kanunun öngördüğü bazı 

ilişkilerin olması ve bazı şartların gerçekleşmesi gerekir. Bu ilişkinin kurulması ve 

şartların gerçekleşmesi durumuna vergiyi doğuran olay denir (Nadaroğlu,1983:284).  

Çalışmada vergiyi doğuran olay; Yükümlü (reâya) açısından vergi borcunun,  

hazine ve sahib-i arz açısından vergi alacağının doğabilmesi için verginin konusu ile 

yükümlüsü arasında Osmanlı kanunlarının öngördüğü sahib-i arz-reâya ve vakıf-

reâya ilişkisi gibi ilişkilerin olması ve bâd-ı havâ vergilerinde olduğu gibi bazı 

şartların gerçekleşmesidir.  

4.1.7. Vergi Oranı-Vergi Tarifesi 

Vergi borcunu hesaplayabilmek için vergiye konu olan matraha uygulanan 

rakama vergi oranı veya vergi nispeti denir. Vergi matrahına bağlı olmaksızın oran 

değişmiyorsa düz (sabit) vergi oranı, vergi matrahı büyüdükçe oran büyüyorsa artan 

(müterakki) vergi oranı, vergi matrahı büyüdükçe oran küçülüyorsa azalan 

(mütedenni) vergi oranı söz konusudur. 

Vergi borcunu hesaplayabilmek için matraha uygulanması gereken oranlara 

vergi tarifesi denilir. Vergi tarifesinin iki temel unsuru vardır. Bu unsurların birincisi 

vergilendirme birimi yani vergilendirilecek ‘şey’in kantitatif büyüklüğü, ikincisi ise 

mutlak para tutarı (vergi miktarı) veya yüzde oranları şeklinde ifade edilebilen (vergi 

oranı) vergi borcudur.  

Vergi matrahı ne olursa olsun vergi oranı aynı kalıyorsa düz oranlı (sabit) 

vergi tarifesi, vergi matrahı arttıkça vergi oranı artıyorsa artan oranlı (müterakki) 

vergi tarifesi, vergi matrahı azaldıkça vergi oranı azalıyorsa azalan oranlı 

(mütedenni) vergi tarifesi söz konusudur.  

Çalışmada vergi oranı ve vergi tarifesi; İnceleme konumuzu teşkil eden tarım 

kesiminden alınan vergilerin kanunnâmelerle belirlenmiş olan oranları (dönüm 

başına, arazinin büyüklüğüne göre, kovan başına, hayvan başına, ürünün 1/2’si, 1/5’i, 

1/8’i, 1/10’u vs. olmak üzere) yüzlerce yıl boyunca hemen hiç değişmemiş ve bu 



168 

 

vergilerin hesaplanmasında yine yüzlerce yıl boyunca vergi matrahı ne olursa olsun 

vergi oranı aynı kalan düz oranlı vergi tarifesi uygulanmıştır.  

4.1.8. Verginin Tar ı-Tebliği-Tahakkuku-Tahsili 

Yükümlünün vergi borcunun ilgili kanunlarda gösterilen matrah ve oranlar 

üzerinden idare tarafından hesaplanması ve miktarının tespit edilmesi işlemi tarh 

olarak adlandırılır (Turhan,1987:82). Tarh işleminin sonucundan yükümlünün 

haberdar edilmesine verginin tebliği adı verilir (Nadaroğlu,1983:288). Tarh ve tebliğ 

edilen verginin ödenmesi gereken bir safhaya gelmesine verginin tahakkuku, vergi 

yükümlüsünün devlete olan borcunu ödemesiyle devletin vergi alacağının ortadan 

kalkmasına verginin tahsili denilir.  

Çalışmada verginin tarhı-tebliği-tahakkuku-tahsili; Osmanlı Devleti’nde 

tarım üretimi ve hayvancılıktan alınan vergilerin tümü, üçüncü bölümde her vergi 

için açıklandığı şekilde, verginin tahsil edilme zamanında kanunnâmelerde belirtilen 

matrah ve oranlar üzerinden sahib-i arz yahut devletin veya vakıfların görevlileri 

tarafından hesaplanır, tarh, tebliğ, tahakkuk ve tahsil işlemleri de aynı zamanda 

yapılırdı.    

4.1.9. Vergi Muafiyeti 

Maliye literatüründe; vergi mükellefi olması gereken kişi, grup veya sosyal 

tabakaların kanunla belirlenmiş şartlara sahipseler verginin dışında tutulmasına vergi 

muafiyeti denilir. Kanun koyucu sosyo-ekonomik sebeplerle, vergi muafiyeti yolu ile 

esnaf, küçük çiftçi gibi düşük gelir sahipleri ile göçmenler, mülteciler ve yaşlılar gibi 

himâyesi gerekli grupların durumlarında iyileştirme sağlamayı hedefler (Nadaroğlu, 

1983:283-284; Turhan,1987:137-138; Uluatam,1988:162).  

19. yüzyıla kadar vergi muafiyetinin en önemli amacı yöneten ve yönetilen 

ayrımını net bir şekilde ortaya koymaktı. Devletlerin vergi toplamaya başladığı 

zamandan 19. yüzyıla kadar her yer ve dönemde, her üretim tarzında ve her 

devlette vergiden muaf tutulmuş olan yöneten statüsünde kişiler ve gruplar vardı. 

Devlet düzeni, gelenekler ve kanun koyucu, vergi muafiyeti yolu ile siyasî güçleri 

bakımından önemli olan kişiler, gruplar ve sosyal sınıflara imtiyazlar vermiştir. 

Bu durum, ancak vergilemenin tarihsel gelişimi bakımından Yeniçağ’ın başladığı 



169 

 

kabul edilen (Schmölders,1976:18) Fransız Devrimi’nden sonraki iki yüzyılda 

anayasalarda yapılan kuvvetli değişikliklerle azaltılmış, hatta kısmen ortadan 

kaldırılmıştır (Turhan,1987:13). 

4.2.VERGİLEME İLKELERİ  

Vergilendirme yapılırken çeşitli iktisadî ve sosyal amaçlara göre göz önünde 

bulundurulması gereken ilkeler olarak ifade edebileceğimiz “vergileme ilkeleri” her 

devletin iktisadî ve sosyal şartlarına, uygulandığı ekonomik sisteme ve toplumun 

gelir dağılımı konusundaki ahlakî değer yargılarına göre değişir.  

Vergileme konusunda uyulması gerekli kurallara Ortaçağ’dan itibaren 

düşünür ve iktisatçılar tarafından değinilmiş, 17. yüzyıldan itibaren John Locke 

(1632–1704), John Law (1671–1729), David Hume (1711–1776), François Quesnay 

(1694–1774) ve Pietro Verri (1728–1797) gibi pek çok iktisatçı, düşünür ve siyaset 

bilimci vergi konularını yazdıkları iktisat kitaplarında incelemişler ve vergileme 

konusunda çeşitli görüşler ileri sürmüşlerdir (Turhan,1987:216; Türk,2005:136; 

Schmölders,1976:250-251). Adı geçenler bu çalışmalarını doğal olarak kendilerinden 

önceki dönemlerde ve kendi zamanlarda uygulanan ve doğuşu, meşruiyeti, gayeye 

uygunluğu ve verimi itibarı ile farklı nitelikte olan çeşitli vergilerin yan yana bir 

araya gelmesinden oluşan (Schmölders,1976:245-246) “Tarihî Vergi Sistemleri”ni 

incelemek sureti ile ortaya koymuşlardır.  

Edinburgh ve Glasgow üniversitelerinde ahlak felsefesi profesörü ve klasik 

iktisatçı olarak bilinen iktisatçıların öncüsü olan Adam Smith’in (1723–1790), 

1776’da yayınlanan, klasik iktisadın temel metni kabul edilen ve kapitalist üretim 

tarzının iktisadını inceleyen ilk bilimsel eser olan An Inquiry into the Nature and 

Causes of the Wealth of Nations (Milletlerin Zenginliğinin Mahiyeti ve Nedenleri 

üzerine bir Araştırma) isimli ünlü kitabının “Hükümdarın yahut Devletin Geliri 

Üzerine” başlıklı beşinci bölümü (kitabı) kamu maliyesine ayrılmış, bu bölümde 

devletin giderleri, gelirleri ve kamu borçlanması ele alınmıştır (Smith,2011:767-

1090).  



170 

 

“Bireylerin kişisel geliri eninde sonunda şu üç ayrı kaynaktan çıkar: Rant, kâr ve 

ücretler. Her vergi sonunda birbirinden farklı bu üç tür gelirin biri ya da öteki ile yahut da ayırt 

edilmeksizin hepsiyle ödenmek gerekir” (Smith,2011:927) 

diyen Smith, bazıları daha önce başka iktisatçılar tarafından dile getirilmiş olan 

(Turhan,1987:218) dört vergileme ilkesi ortaya attı (Smith,2011:927-930). Söz 

konusu vergileme ilkeleri bugünkü kamu maliyesi literatürünün temellerini 

oluşturmuştur.  

Vergileme ilkeleri eserini kendisinden birkaç yıl önce kaleme alan İtalyan 

iktisatçı Pietro Verri’nin öne sürdüğü bir takım kurallara çok benzeyen Smith, 

konuyla ilgilenen ilk iktisatçı değilse de ortaya attığı ilkeler bugüne kadar devam 

eden çok geniş bir kabule mazhar olan (Nadaroğlu,1983:351), kendisini izleyen 

iktisatçılar tarafından en çok atıf yapılan kişidir. David Ricardo’nun 1817 yılında 

yayınladığı On the Principles of Political Economy and Taxation (Siyasal İktisadın 

ve Vergilendirmenin İlkeleri) isimli kitabında da vergilendirme ilkelerinden söz 

edilir (Ricardo,2013:154).  

Smith’ten sonra Jean-Baptiste Say (1767–1832), John Ramsay Mc Culloch 

(1789–1864), John Stuart Mill (1806–1873) gibi liberaller, Adolph Wagner (1835–

1917) gibi devletçiler, Jean Charles Léonard de Sismondi (1773–1842) gibi 

sosyalistler, Francis Ysidro Edgewort (1845–1926), Edward Hugh Dalton (1887–

1962), Arthur Cecil Pigou (1877–1959), Wilhelm Gerloff (1880–1954), John F. Due 

(1915–2009) ve Heinz Haller (1914-2004) gibi başka iktisatçılar vergileme ilkeleri 

konusunda çeşitli görüşler öne sürmüşlerdir (Nadaroğlu,1983:351; Uluatam, 1988: 

177).  

Adıgeçen iktisatçıların 19. ve 20. yüzyıllarda geliştirdikleri vergileme ilkeleri 

konusundaki görüşleri, Sanayi Devrimi sonucu meydana gelen toplumsal ve 

ekonomik değişiklikler, olgular ve olayların (Sanayi Kapitalizmi, Marksizm, 

Emperyalizm vs.) dünyanın düzenini değiştirdiği 19. ve 20. yüzyıllarda ortaya çıkan 

gelişmeleri yansıtması ve dönemi itibarıyla inceleme konumuzu karşılamamaları 

nedeni ile çalışmada, Smith’ten sonra düşünür ve iktisatçılarca ileri sürülen, ondan 

esinlenen, onun ilkelerine benzeyen veya kısmen onlardan değişik nitelikte olan, 

ancak farklı vergileme ilkelerine temas edilmemiştir. Bu nedenle çalışmamızın 



171 

 

ilkelerle ilgili değerlendirmelerinde bazı eksiklikler söz konusu olabilir. Öte yandan 

Smith’in uzun süre “vergilemenin altın kuralları” olarak kabul edilen vergileme 

ilkeleri bugün de geçerliliklerini korumaktadırlar (Turhan,1987:216-217; Türk,2005: 

136).  

Adam Smith’in dört vergileme ilkesi şunlardır: 

4.2.1. Eşitlik İlkesi  

 “Her devletin vatandaşları (devlet harcamalarına) kendi güçlerine imkân ölçüsünde en 

yakın oranda, yani devletin koruyuculuğunda her birinin yararlandığı (elde ettiği) gelir 

oranında katkıda bulunmalıdırlar” (Smith, 2011:927-928).  

Adalet ilkesi de denilen bu kural vergi yükünün dağıtımı anlamında adalet 

(equity) değil, iktisadî anlamda bir eşitlik (equality) gerçekleşmesini amaçlar. Bu 

ilkeye göre fertlerin devlet himayesinde sağladıkları gelir -fayda- ile orantılı olarak     

-malî kudretlerine göre- vergi ödemeleri gerekir (Turhan, 1987:217; Türk,2005:136). 

Adalet/Eşitlik ilkesi, Smith’ten beri çözülememiş Knut Wicksell (1851–

1926), Erik Lindahl (1891–1960) ve diğer teorisyenleri uğraştırmış, “iktidarına göre 

ödeme” ve “fayda” ilkeleri etrafında yapılan verginin mahiyetine ilişkin tartışmalara 

yol açmıştır (Akalın,1975:14). Vergi yükünün vatandaşlar arasında dağılımına 

egemen olan iki görüş vardır. Bunların ilki fedakârlıkta eşitlik başka bir ifade ile 

herkesin malî iktidarına göre devlet masraflarına katılması, ikincisi siyasî 

mülahazalardır ki bu fedakârlıkta eşitlik ilkesini ortadan kaldırır (Kazgan ve Kazgan, 

1959-1960:67).  

4.2.2. Belirlilik İlkesi   

“Her bireyin ödemek zorunda bulunduğu vergi kesin olmalı ve keyfi olmamalıdır. 

Ödeme vakti, ödeme biçimi, ödenecek miktar yükümlü için ve bütün öbür kişiler (üçüncü 

şahıslar) için belli ve açık seçik olmalıdır” (Smith,2011:928).  

Verginin açık, net, belirli ve kesin olmasını öngören ve bugün için de geçerli 

olan (Nadaroğlu,1983:352) ve kesinlik ilkesi de denilen bu ilke Smith’e göre eşitlik 

ilkesinden bile önemlidir (Turhan,1987:217). Vergiyi toplayanların mükelleflere 



172 

 

karşı keyfi vergileme işlemlerinde bulunmalarına imkân vermemek için vergi 

miktarı, ödeme şekli ve zamanının herkes tarafından bilinmesi gerekir.  

4.2.3. Uygunluk İlkesi   

 “Her verginin yükümlüye ödemenin uygun gelmesi en olası zamanda veya biçimde 

devşirilmesi (toplanması) gerekir” (Smith,2011:928) 

 Bu ilke verginin zamanında tahsili ve vergi taksitlerinin yükümlüye en uygun 

gelecek zamanlarda alınması bakımından önemlidir (Türk,2005:138). Verginin en 

ideal tarh ve tahsil zamanı vergiyi imkânlar nispetinde vergiyi doğuran olayın 

meydana geldiği dönemde veya ona en yakın zamanda ödemek sureti ile 

gerçekleştirilir. Bu şartlara en uygun vergi ödeme veya tahsil yöntemi “kaynakta 

tevkif” denilen yöntemdir (Turhan,1987:219).    

4.2.4. İktisadîlik İlkesi  

“Her vergi öylesine düzenlenmelidir ki halkın (vergi yükümlüsü) cebinden devlet 

hazinesine getirdiğinin yanı sıra aldığı miktar hem imkân ölçüsünde az olsun hem halkın cebi 

dışında olabildiğince az süre kalsın” (Smith,2011:928)   

 Tasarruf ilkesi de denilen bu ilke verginin tarh ve tahsili için yapılan 

masrafların mümkün olduğu kadar az olması ya da iktisadî faaliyete mümkün olduğu 

kadar az zarar vermesi olarak iki şekilde yorumlanmıştır. Smith’in bu ilke hakkında 

açıklaması ilk yorumun daha doğru olduğunu göstermektedir (Nadaroğlu, 1983:352; 

Turhan,1987:220). Vergi o şekilde düzenlenmelidir ki yükümlünün cebinden çıkan 

paralarla devletin hazinesine giren paralar arasındaki fark olabileceği kadar az 

olmalıdır (Türk,2005: 138). 

 

 

 

 



173 

 

4.3. OSMANLI DEVLETİ’NDE TARIM KESİMİNDEN 

ALINAN VERGİLERİN VERGİLEME İLKELERİ AÇISINDAN 

İNCELENMESİ 

4.3.1. Eşitlik İlkesi 

4.3.1.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan Vergiler  

Üçüncü bölümde tek tek ele alınan tarım arazileri üzerinden alınan 

vergileri, vergileme açısından toplu olarak ele almak ve toprak rantı ile bağlantılı 

açıklamak sureti ile eşitlik ilkesine göre incelemek yararlı olacaktır.  

Tarım arazileri üzerinden alınan vergiler, konusu tarla tarımı yapılan araziler 

olan, matrahı arazinin verimliliğine göre devlet tarafından belirlenen sabit miktarlı ve 

daima nakdî olarak tahsil edilen çift resmi ile türevleri nim çift, bennâk, caba, 

mücerred, resm-i zemin ve gayrimüslim reâyanın çift resmi yerine ödediği ispençe 

resmi gibi toprak vergileri idi.  

 Osmanlı vergi sisteminde tarım arazileri üzerinden alınan bütün toprak 

vergileri sabit miktarlıdır ve zaman içinde de yüzyıllar boyunca sabit kalmışlardır 

(Kılıçbay,1985:389). Tarım arazileri üzerinden alınan vergiler, reâyanın ürün 

miktarına bağlı olmaksızın, üretim giderlerine katılmayan toprak sahibine (sahib-i 

arz) götürü bir bedel (rant) ödemesidir. Söz konusu bedelin belirleyici özelliği, nakdî 

olması değil, ürüne bağlı olmadan “götürü” olarak ödenmesidir. Konusu tarla tarımı 

yapılan araziler olan toprak vergileri “reel” ve “objektif” vergilerdir. 

Toprağın dayanıklılığı ve sürekliliği sonsuzdur. Tarım topraklarını yaratma 

imkânı sınırlıdır. Bu açıdan tüm ekonomi için toprağın arzı sabittir. Uzun dönemde 

tümü değişken olan faktörlere ödeme yapıldıktan sonra kalan gelir toprağa atfedilmiş 

ekonomik bakımdan toprağın geliri rant sayılmıştır (Kazgan,2013:79).  

Rant üzerindeki bir vergi ile arazi vergisinin tüm karakterleri ortaktır. Arazi 

vergisi, rant ödenmeyen, ancak kâr bırakabilen marjinal topraklara uygulanacak 

olursa rant üzerindeki bir vergiden ayrılır (Akalın,1975:103). 



174 

 

Tarla tarımı yapılan arazilerin mülkiyetinin devlete, zilyedinin doğrudan 

üretici köylüye ait olduğu, iş aletlerinin ise hem mülkiyeti hem de zilyedinin 

köylünün elinde olduğu Osmanlı Devleti’nde köylünün artık-emeğinden devlet ve 

bürokrasi tarafından siyaset, hukuk ve örf-adetle desteklenen bir hakka dayanılarak 

cebrî olarak toplanan feodal rant (vergi) söz konusudur. Rant doğrudan üretici ile 

“sömürücü” sınıfları karşı karşıya getiren ve artığa el koyma olgusunu içeren bir 

temel bölüşüm ilişkisi idi (Boratav,1980:115).  

Osmanlı yönetimi, tımar sahibi ile reâya arasındaki kişisel bağımlılık 

ilişkilerini, para ilişkisine çevirmiş, yani Osmanlı öncesinde köylünün toprak 

sahibine yükümlü olduğu emek-rant ile borçlu olduğu saman, yem, odun gibi şahsî-

hizmet ve angaryaları/feodal yükümlülükleri nakde dönüştürerek (İnalcık,2003:115) 

köylüyü korumuş, bu şekilde reâyanın emeğini tımar sahibinin doğrudan gözetimi ve 

zorlaması altında değil yasal yollarla harekete geçirmesini sağlamış ve reâyanın 

kişisel bağımlılığını azaltarak tımar sahibinin reâya üzerindeki baskısını 

sınırlandırmıştır. Topraktan yaratılan artık-ürünün nakdî vergi yoluyla devlete 

aktarılması daha ileri bir ekonomik evrenin sonucudur. Nakdî verginin tahsil 

edilmesi için köylü tarafından yaratılan artık-ürünün önce pazarda nakde 

dönüştürülmesi gerekir (Divitçioğlu,2010a:46).    

“Burada doğrudan, üretici emek veya ürün yerine onun fiyatını toprakbeyine (bu ister 

devlet ister bir özel kişi olabilir) aktarır. Para-rant, doğrudan üretici için daha yüksek bir 

uygarlık aşaması yani emeğinin ve toplumun daha yüksek bir gelişme düzeyini öngörür” 

(Marx,1990: 698-699).  

Tarım arazileri üzerinden alınan sabit miktarlı toprak vergileri, doğrudan 

üretici köylünün toprakbeyine emek-rant ve ürün yerine para ödediği bir tür para-

ranttır. Rant şeklindeki artık ürünün ortaya çıkması için reâyanın kendisini yeniden-

üretmesi için gerekli emek-zaman üstünde fazladan emek-zaman harcaması ve 

üretimin nesnel şartlarının yani doğanın bu artık-ürünü üretme hassasına sahip 

olması gerekir. Böylece, bir yandan öznel öte yandan nesnel şartlar devlet tarafından 

gasp edilen rantın asgarî sınırlarının belirler (Divitçioğlu,2010a:47).  

Klasik rant teorisi denildiğinde, genellikle, kastedilen Ricardo’nun rant 

teorisidir (Kazgan,1984:80). Ricardo, rantın, toprağın özgün ve yok edilmez 



175 

 

güçlerini kullanma karşılığı elde edilen üründen toprak sahibine yapılan ödeme 

olduğunu ifade eder.  

“Toprak rantı oranında alınan ve ranttaki her değişmeyle birlikte değişiklik gösteren bir 

toprak vergisi, aslında ranta koyulmuş bir vergidir.. Tümüyle toprak sahiplerinin sırtına 

binecektir. Böyle bir verginin ranta konulan bir vergiden hiçbir farkı yoktur” (Ricardo,2013: 

153),  

Ricardo’ya göre rant, farklı verimlilikteki topraklarda eşit miktarda sermaye 

ve emek kullanılarak elde edilen üretimler arasındaki fark kadardır. Ricardo rantı 

toprak verimliliklerinin farklı olduğu görüşüne dayandırmaktadır. Bundan dolayı 

onun kuramına farklılık rantı (diferansiyel rant) da denilir.  

Farklılık rantını oluşturan iki temel etken; işletmeler arası verimlilik 

farklarının bulunması ve her ürün için tek bir fiyatın oluşmasına yol açan bir piyasa 

ekonomisinin varlığıdır. Tarımsal fiyatlar en verimsiz (marjinal) toprağın maliyetine 

göre oluşur. Bu yüzden marjinal toprağın dışındaki tüm topraklar sürekli olarak rant 

elde eder, talep arttıkça fiyatlar yükselir ve farklılık rantı da büyür (Boratav,1980: 

116-117).     

Ricardo’nun çalışmalarından hareketle geliştirilen Marksist “tarımsal artık” 

kavramı, tarım kesiminin artık değer toplamına eşittir.  

“Toprak rantı, burada topraktaki mülkiyetin iktisadi açıdan gerçekleştiği yani değer 

ürettiği biçimdir… Uygulamada kiracının toprak sahibine, toprağı işleme hakkı karşılığında 

kira parası olarak ödediği her şey toprak rantı olarak görünür.. Bu haraç toprağın 

kiralanmasından gelen sermayeye dönüştürülmüş gelirden başka bir şey olmayan toprağın 

fiyatını belirlemektedir” (Marx,1990:547, 552)   

 Toprakların tümünün henüz işlenmediği toprak mülkiyetinin işletmeden 

ayrıldığı bir durumda toprak mülkiyeti bir tekel oluşturacağı için (Osmanlı 

Devleti’nde tarla tarımı yapılan arazilerin mülkiyeti devlete aitti) toprak sahibinin 

toprağı işletme hakkını çiftçiye karşılıksız vermesi için hiçbir neden yoktur. Böylece 

en verimsiz toprak bile sahibine bir rant getirir. En verimsiz (marjinal) toprağın rantı, 

farklılık rantından ayrı olarak tüm toprak parçalarına eşit olarak yansır. İşte bu 

mutlak ranttır (Boratav,1980:120).   Toprak rantı birkaç etkene bağlıdır. 1) Nüfus ve 

gelir artışı ürün talebini ve ürün fiyatlarını artırır. Bu da toprağın marjinal verimini 



176 

 

ve rantı artırmak eğilimdedir. 2) Teknolojik değişme üretim arzını bollaştırmak ve 

fiyatını, dolayısıyla toprak rantını düşürme eğilimindedir. 3) Toprak talebini artıran 

etkenler (tarımsal nüfus artışı, işgücünü tarım dışı alanlarda kullanmak için talep 

artışı) rantı artırmak eğilimindedirler (Kazgan,2013:81).  

 İncelenen dönemde 16. yüzyılda yaşanan nüfus patlaması ile ordu, saray ve 

büyük şehirler gibi tüketicilerin ürün talebinde olan artış toprağın marjinal verimini 

ve rantı artırmıştır. Kuru tarım yöntemi ile hububat ziraatı yapılan orta iklim 

kuşaklarında sabanın odun veya demirden imal edilmesinin yol açtığı farklılık 

dışında 19. yüzyıla kadar tarım teknolojisinde köklü bir değişiklik olmaması (İnalcık, 

1993a:2) nedeni ile üretim arzında bollaşma yaşanmamış ürün fiyatlarında ve 

dolayısıyla toprak rantında bir düşme söz konusu olmamıştır. 16. yüzyılda yaşanan 

tarımsal nüfus artışı ve işgücünün değişen askerî teknolojinin de ihtiyacı 

doğrultusunda askerî hizmetlerde ve büyük şehirlerde istihdam edilmesi de toprak 

rantını artırmışlardır.  

Küçük köylü üreticinin ailenin tarım dışı ihtiyaçlarını satın almak, borçlarını 

ödemek ve kendisini yeniden üretebilmek için sahip olduğu üretim araçlarını 

yenilemek amacıyla paraya ihtiyacı vardır.  

16. yüzyılın sonlarında Osmanlı ekonomik hayatında para kullanımı artarken 

buna bağlı olarak köylüler daha fazla borçlandılar ve tefecilik daha yaygınlaştı. 

Savaş ve kötü hasad dönemlerinde küçük çiftçi birimleri vergilerini ödeyebilmek için 

sık sık borçlandılar. Ellerindeki hayvanları, tarım araçları ve sonraki yılların ürünü 

dâhil tüm varlıklarını % 40 ile % 50 arasında faizle borçlanarak ipotek ettirdiler. 

Reâyanın ödeyemediği vergiler sonrasında borçlanarak tefecilerin elinde kalması, 

borçlanılan kişilere adeta köle gibi çalıştırılması sonucunu doğurdu (Karademir, 

2014:210-212). Öte yandan, küçük köylü aile işletmelerinde sahip olunan 

kaynakların sınırlılığı dolayısıyla üretime göre ödenen vergiler ve borç faiz ve 

taksitleri gibi ödemelerin hem payı daha büyük, hem esnekliği daha az hem de yükü 

daha ağırdır (Kazgan,2013:100). 

 “Küçük üreticinin paraya, her şeyden önce ödeme yapmak için gereksinmesi vardır. 

(Toprakbeyleri ile devlete aynî olarak yapılan hizmetin ve ödenen vergilerin para-ranta ve para 

vergilere dönüşmesi sırasında büyük bir rol oynar) Her iki durumda da para olarak para 



177 

 

gereklidir.. Yalnızca bir ineğinin telef olması bile küçük köylünün yeniden üretimini eski 

ölçeğinde yenilemesine engel olabilir ardından tefecinin pençesine düşer ve bir kez bu pençeye 

düştü mü oradan zor kurtulur” (Marx,1990:529, 530).  

Köylü tarımını pazara yönlendiren temel neden parasal gelir elde etmektir. 

Ailenin geçimini temin etmek işlevi üzerine kurulu çift-hane biriminin temel 

beklentisi parasal gelir düzeyini arttırarak ailenin geçim düzeyini yükseltmektir.   

Osmanlı köylüleri artan vergi yükünden kurtulmak amacıyla ürün çeşitliliğini 

artırmak suretiyle ayakta kalmaya çalıştılar. İncelenen dönemde tüm dünyada olduğu 

gibi Osmanlı Devleti’nde de geçimlik tarım ekonomisinin ana ürünü buğday 

ekimiydi. Tarımsal üretimin en büyük kısmını hububat üretimi teşkil etmekteydi. 

Tarıma pazar ekonomisinin girmesiyle birlikte Batı ve Orta Anadolu ile Balkanlar’da 

çok sayıda köyde buğday ekimi terk edilerek, azaltılarak veya buğday ekiminin 

yanında daha çok pazara yönelik pamuk, pirinç, bakliyat, üzüm, keten, bağ ve bahçe 

(meyve, sebze) ürünleri, mısır ve afyon ekilmeye veya ekimi yaygınlaştırılmaya 

başlandı. Tahrir defterlerine dayalı çalışmaların ortaya koyduğu üzere birçok ürün 

vergi konusu olarak tahrir defterlerinde ilk defa 16. yüzyılda yer aldılar (Yediyıldız, 

1985:133; Öz,1999:98; Çınar ve Gümüşçü,2002:173,176; İslamoğlu,2010:234; 

Tabak, 2010:304; White,2013:384). Osmanlı malî bürokrasisi de düşük vergi vaat 

ederek, daha önce ekilmeyen yeni ürünlerin denenmesine destek olarak (Tabak,2010: 

307) köylülerin ayakta kalma çabalarına yardımcı oldu.  

Tüm topraklardan sabit olarak toplanacak olan bir vergi hiç adil olmayacaktır.  

“Hiçbir ayrım gözetilmeden nitelik farklılığına dikkat etmeden, ekilen tüm topraklar 

için getirilecek eşit bir toprak vergisi, en kötü nitelikteki toprakta çalışan yetiştiricinin ödediği 

oranda fiyatları yükseltecektir” (Ricardo,2013:154).      

Toprak, türdeş bir üretim faktörü değildir. Tabî verimi, iklim şartları, alt 

yapısı, tüketim merkezlerine uzaklığı farklı olabilir. Toprağın bölgeler arasında 

akışkanlığı yoktur. Bu durum toprağın marjinal değer verimini dolayısıyla toprak 

rantını bölgeden bölgeye değiştirir ve rantın bölgeden bölgeye farklılaşmasına yol 

açar (Kazgan,2013:79,84). Her bölge için bir ürünün üretim fonksiyonu söz 

konusudur. Bu fonksiyon o bölgedeki tarımsal işletmelerin (çiftlik) toplam üretim 

fonksiyonu tarafından belirlenir. Toprağın yapısı, iklim, ısı, rüzgârlar, yağış miktarı 



178 

 

ve yağışın yıl içinde dağılımı, güneş alma derecesi, mevsimlerin uzunluğu gibi tabî 

şartlar, bölgeden bölgeye farklılık gösterir ve hem üretilen ürün çeşitlerini hem de 

ürünlerin bölgesel üretim fonksiyonunu etkiler (Kazgan,2013:85).  

Arazi, arz esnekliği “sıfır” (0) olan bir üretim faktörüdür. Vergi olduğu 

durumda vergisiz alana doğru kayma imkânı yoktur. Üretim faktörünün getirisi (rant 

ya da kira) üzerine konulan vergi tümüyle üretim faktörüne sahip olanlar tarafından 

yüklenilir (Kirmanoğlu,2007:276).  

Tarım arazileri üzerinden alınan vergiler üretim faktörüne sahip olanların/ 

araziyi tasarruf edenlerin üzerinde kalır. Ürünlerin fiyatına eklenerek ileri doğru 

yansıtılamaz ve toprak rantı üzerinde kalır. İleriye doğru yansıma olabilmesi için 

fiyatların artırılması ve -talep esnekliği “sıfır” (0) değilse- bu artış yüzünden üretimin 

bir miktar azalması, üretimin azalması için de reâyanın bir miktar araziyi üretimden 

geri çekmesi, ekip biçmemesi gerekir. Ancak köylü vergi sebebi ile arazini üretimden 

çekmez, çünkü toprağı üretimden çekse bile anılan vergileri ödemeye devam 

edecektir. Toprağın vergisiz bir kullanıma aktarılması mümkün değildir. Bu yüzden 

konmuş olan vergi nedeni ile üretim azalamaz. Eskisi kadar üretim yapılmaya devam 

eder ve ürünler, ancak eski fiyatlarla satılabilir. Fiyatların artırılması sureti ile vergi 

ileriye yansıtılamaz.      

Bütün arazilerden eşit olarak alınan bir arazi vergisi, ilk konulduğunda 

eşitliğe uygun görülürse de zamanla eşit olmaktan çıkar (Smith,2011:930) Verimli 

topraklara uygulanacak olursa rant üzerindeki bir vergi gibi toprağı tasarruf edenlerin 

üzerine kalır. Bu durum eşitlik aykırıdır (Smith,2011:931; Ricardo, 2013:157). Vergi 

verimsiz topraklara uygulanacak olursa ürün fiyatlarını vergi ile orantılı olarak artırır 

ve tüketiciye yansır. 

“Vergi tüketiciye yüklendiğinde vergi ilk baştan adaletsiz değilse sonrada adaletsiz hale 

gelmez, çünkü fiyat aynı anda vergi oranında yükselmiştir ve sonrada değişiklik göstermeyecektir. 

Adaletsizse dördüncü (iktisadîlik) düsturunu ihlal eder” (Ricardo,2013:158).  

Aksi takdirde verimsiz topraklarda üretim durdurulur. Ayrıca verimli 

toprakların da rantını artırır.  Böylece ilk önce tüketicilerin fiyat artışı olarak 

ödedikleri miktarın devlet ve tımar sahipleri arasında vergi ve rant olarak 



179 

 

bölüşülmesine, ikinci olarak gelir dağılımının tımar sahipleri lehine bozulmasına yol 

açar. Bu durum eşitlik ilkesine aykırıdır.  

Verimliğin artmadığı, teknolojik gelişmenin olmadığı, işlenen toprağı 

genişletme imkânı bulunmayan hâllerde vergi baskısı köylünün üretkenliğini 

olumsuz etkiler. Teknik sermaye ve toprak gibi üretim faktörlerinin sabit olması 

işgücüne dayalı üretim artışlarını da sınırlandırır. İşgücü başına düşen toprağın sabit 

kaldığı bir ortamda “azalan verimler yasası” işler ve işgücünün marjinal verimliliği 

sıfıra yaklaşır. Bu tür durağan bir yapıya sahip tarıma uygulanan vergilerin 

artırılması üretici köylünün fakirleşmesine ve toprağını terk ederek “çift-bozan” 

olmasına yol açar (Şahinöz,2011:226).  

Osmanlı malî bürokrasisi, sabit miktarlı toprak vergilerini, tam veya nîm 

çiftlik arazinin miktarını, toprağın renginden, yerinden ve yetişen üründen hareketle 

arazinin verimliliğini tespit eden uzmanlar ve yerel danışmanların da yardımıyla 

(Özdeğer,1988:34) toprağın verim durumuna göre, imparatorluğun her bölgesinde 

her sancak, her kazâ, hatta her köy için farklı belirlemek, her sancakta dönüm 

cinsinden ayrı ayrı tespit etmek ve arazi büyüklüklerini her sancakta hatta aynı 

sancağın nahiyelerinde arazinin toprağın yetiştirme kabiliyetine göre a’lâ (verimli), 

vasat (orta), ednâ (verimsiz) olmak üzere üç farklı gruba ayırmak ve çiftlik arazisi 

büyüklüklerini a’lâ yerde 60-80 dönüm, vasat yerde 80–120 dönüm, verimsiz yerde 

100–150 dönüm olarak farklı belirlemek (Barkan,1943) suretiyle tespit ederek bu 

olumsuzlukların önüne geçmişlerdir. Osmanlı yönetimi daha az verimli toprakların 

şenlendirme adı altında tarıma açıldığı dönemlerde de bu faaliyetleri teşvik edici 

düzenlemeler yaparak bu topraklara vergi muafiyeti tanımıştır (İslamoğlu,2010:26).  

Osmanlı hukuku ziraatın çok güç ya da hiçbir şekilde mümkün olmadığı yer 

ve zamanlarda birçok vergileri affediyordu. Gürcistan Kanunnâmesi’ne “Vilayet-i 

Gürcistan sengistan (taşlık) olub, toprakları az olmağla..her nefer başına tuta 

geldikleri yerleri ile yirmi beşer akça ispence kayd olundı. Eda itdüklerinden 

(ödediklerinden) sonra zeminlerinden resm-i çift ve resm-i nim ve resm-i dönüm 

alınmaya” (Barkan,1943:197) hükmünü koyan Osmanlılar ülkeden arazi vergisi 

almıyorlardı. 



180 

 

 Sabit miktarlı toprak vergileri, arazinin değeri üzerine salınan vergilerdir. 

Arazi üzerinde gerçekleştirilen ekonomik değeri yansıtmış olacağından, yaratılan 

gelirle vergi arasında bağ olduğu açıktır. Tarım arazilerinin değeri, potansiyel üretim 

değerine göre değil, fiilî üretim değerine göre belirlendiğinden fiilî üretimi arttırmada 

teşvik edici olamaz (Okçuğlu ve Önder,1987:265). Arazinin değeri potansiyel üretim 

değerine göre belirlenmiş olsa da bu değerin vergi miktarına yansıması çift resmi 

miktarına bağlı olduğundan ve bu miktar yüzlerce yıl aynı kaldığı için köylü üretimi 

arttırma yönünde zorlanmayacaktı. 

Osmanlı köylüleri nüfus artışının yaşandığı ve ekilebilir verimli toprakların 

sınırlandığı dönemlerde yoğun emek kullanımı gerektiren ve küçük ölçekli tarımsal 

faaliyetlere yönelerek nüfusta ve üretimde büyük çöküşleri engellemişler ve kaynak 

yetersizliği nedeni ile açlığa veya köleliğe teslim olmamışlardır (İslamoğlu,2010: 

26,64). Öte yandan, tarıma açılan toprakların tümünün düşük nitelikli olduğunu 

varsaymak için bir neden yoktur (İslamoğlu,2010:232).  

4.3.1.2. Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler 

Üçüncü bölümde anlatılmış olan söz konusu vergileri eşitlik ilkesi 

bakımından değerlendirmeden önce vergileme bakımından toplu olarak kısaca ele 

almak yararlı olacaktır.  

Tarım ürünlerinden alınan vergilerin ilki ve en önemlisi konusu tarlalardan 

elde edilen tarım ürünleri (hububat, bakliyat, çeltik, pamuk), matrahı söz konusu 

ürünlerin gayrı safî üretim miktarı olan, bu ürünlerin sahibi olan mükellef tarafından, 

ürünün hasadının yapıldığı sırada daima aynî olarak tahsil edilen sabit miktarlı ve 

düz oranlı bir ürün vergisi olan öşürdü (Şenyüz,1985:70). Bu vergi, Osmanlı 

Kanunnâmelerinde 1/10 anlamına gelen öşür diye ifade edilmesine karşılık, 

imparatorluğun çeşitli yerlerinde farklılık ve yerellik gösteren oranı 1/2 ile 1/10 

arasında değişen dolaysız bir vergiydi.  

Tarım ürünlerinden alınan vergilerin ikincisi konusu hububat, bakliyat ve 

çeltik gibi dayanıklı olmayan ve uzun süre muhafaza edilemeyen bağ, bahçe, bostan 

ürünleri olan, matrahı ve oranı kanunlarda belirtilen, matrahının tespitinde genellikle 

tâdat usulü uygulanan sabit miktarlı ve nakdî olarak tahsil edilen dolaysız vergilerdi. 



181 

 

Bostan ürünleri için (kavun, karpuz, hıyar) genellikle dönüm başına 2, 4 akça, 

bahçe ürünleri için sebze ve meyvelerin olgunlaştığı ve toplandığı mevsimde 

hasılından bölgeye ve ürüne göre 1/5 ile 1/10 arasında değişen oranlarda öşür 

alınırdı. Bostan ve bahçe ürünlerinden, ancak bu ürünler pazara arz edilecekse vergi 

alınır, köylü kendi ihtiyacı için evinin önündeki bahçesinde veya tarlasının bir 

kenarında yetiştirdiği sebze ve meyve için vergi ödemezdi (Barkan,1943). Zeytinden 

“zeytin ağacının silkeleneceği zaman” alınan öşür oranı 1/5 veya 1/7 idi. Bağcılık ve 

üzüm üretiminden sancak kanunnâmelerinde çeşitli isimlerle geçen ve miktarı 

sancaktan sancağa değişen bir vergi alınırdı (Akgündüz,1992:381). Susam, ürünün 

toplanmasının ardından yerel ağırlık ölçüleri ile ölçülür ve vergisi üretim miktarı x 

narh fiyatı üzerinden 1/10 olarak tahsil edilirdi (Barkan,1943;Solak,2004:151). 

Afyon üretiminden afyon kozalarının toplandığı hasad zamanı ürünün öşür miktarına 

(1/10) bedel olarak nakdî vergi alınırdı (Arıkan,1988:110-111; Bulduk,2013:206-

207). İpek kozalarından ürünün 1/2’si ile 1/10’u arasında değişen bu vergi, ipek 

kozalarının kaynatılıp çileye sarılmasını müteakip satılmak üzere pazara getirildiği 

zaman cins ve miktarı tespit edilerek tahsil edilirdi.  

Öşür, en verimli topraktan elde edilen üründen de en kıraç topraktan elde 

edilen üründen de aynı oranda alınan “tek oranlı” (mütenasip, proportional) bir vergi 

olduğu için vergi oranı matrahın artması halinde bile değişmemekte, her miktardaki 

üretimin belli bir oranı olarak gerçek usulde alınmakta, matrahın her düzeyinde vergi 

oranı aynı kalmaktaydı. Ürünün elde edilmesi için yapılan harcamalar her toprakta 

farklı olduğu için vergi tarımdan elde edilen ürüne tekdüze dağılmıyor, verimli 

toprak hafif, aynı miktarda ürün elde etmek için daha çok masraf gerektiren verimi 

düşük topraklar daha ağır bir şekilde vergilendirilmiş oluyordu (Bulutoğlu,1981: 

488). 

Birim başına bir vergi, bütün üretim seviyesi için birim maliyeti sabit bir 

miktar olarak artırır. Ortalama maliyetler artarken ortalama gelir düşer (Musgrave, 

1987:II/122). Üretimin hem maliyeti hem miktarı artarken gayri safî ürün üzerinden 

alınan öşürün oranı aynı kalır. Ekim alanlarının genişlemesi, gayrı safî ürünün 

büyümesi ve net ürünün mutlak olarak artmasına karşılık net ürün gayri safî üretimin 

giderek azalan bir bölümünü teşkil eder. Öşürün gayrı safî ürüne oranı ise sabit kalır 



182 

 

ve net ürünün gittikçe daha çok artan bir bölümü vergi olarak ödenir. Marjinal vergi 

haddi üretimin artırılması ile giderek yükselir. Bu ise üretimin genişlemesini engeller 

(Akalın,1975:100). Öşür toprak sahibinin (sipahinin) parasal rantını etkilememesine 

rağmen ürün rantını etkiler. 

Smith’e göre (2011:943);  

“Öşür ve o tür bütün vergiler tam bir eşitlik görünüşü altında eşitliğe hiç uymayan 

vergilerdir... Bazı çok verimli topraklarda mahsul öylesine çok olur ki bunun yarısı çiftçinin 

ekip biçmede kullandığı sermayesini geri getirmeye tümüyle yeter… Bunun aksine kötü 

topraklarda mahsul kimi zaman öyle az ve ekip biçme masrafı öylesine ağır olur çitçinin 

sermayesinin alışılmış kârla birlikte kendisine geri gelmesi için tüm mahsulün beşte dördüne 

gereksinme duyar.”  

Ricardo ise (2013:149), 

“Aşar, toprağın toplam mahsulü üzerinden alınan bir vergidir ve… tümüyle tüketiciye 

yüklenir. Ranttan alınan vergilerden farklıdır, çünkü bu verginin geçerli olmadığı toprakları da 

etkiler. Ayrıca rant vergisinin değiştirmeyeceği ham mahsül fiyatlarını aşar yükseltir. En 

nitelikli topraklar gibi en niteliksiz topraklar da kendilerinden sağlanan mahsul miktarı 

oranında aşar öder. Bu yüzden aşar herkesi eşit biçimde etkileyen bir vergidir”,  

demekte ve öşürün topraktan alınması nedeniyle, başka tarzda toplanan eşit 

miktarda vergiye kıyasla çiftçiyi daha fazla zorladığını varsaymanın hatalı 

olduğunu ifade etmektedir. 

“Öşür toprağın safî değil gayrı safî mahsulünün onda biridir ve bu yüzden de toplumun 

serveti arttıkça, öşür gayrı safî mahsulden aynı oranda da alınsa safî mahsulün giderek daha 

büyük bir oranını teşkil eder” (Ricardo,2013:151)   

Ricardo’nun da vurguladığı gibi hem toprak vergisi hem de ürün üzerinden 

alınan ve üreticiye yüklenen her vergi, üretim maliyetini artırır ve bu nedenle ürün 

fiyatını yükseltir (Ricardo,2013:129).  

Öşür, ürün fiyatlarına yansıyabilme imkânına sahiptir. Ancak birim üretim 

başına vergi miktarı üretimle birlikte değişir Üretimdeki genişleme veya daralmaya 

bağlı olarak artar veya azalır (Ricardo,2013:149-150). Öşür, -Ricardo İngiltere’si 

gibi bir pazar ekonomisinde- parasal olarak tahsil edildiğinde tümüyle tüketiciye 

yüklenir. Fakat, Osmanlı Devleti gibi pazar ekonomisine tamamen geçememiş, 



183 

 

fiyatları sabit tutmaya çalışan sıkı bir merkezî denetleme mekanizmasının (narh) 

olduğu, mallardan muhtemelen malın geldiği yerde satılmasını temin etmek üzere 

gümrük olan yere giriş ve çıkışta kıymet esasına göre (ad valorem) ayrı ayrı % 2-6 

vergi alındığı iç gümrükler (Kütükoğlu,1996:263) yüzünden piyasa mekanizmasının 

serbest olarak işleyebilmesi mümkün olmayan bir ekonomide verginin ürünlerin 

fiyatlarını artırma yoluyla ileriye yansıtılması ve bu ürünleri satın alan tüketiciye 

yüklenmesi söz konusu olmadığından vergi köylülerin özellikle pazara açılmamış 

küçük üreticilerin üzerinde kalmaktaydı.  

Küçük üretici köylülük dışında Osmanlı Devleti’nde belli miktarda sermaye 

yatırımına ihtiyaç gösteren bu yüzden küçük tarlalarla sıradan köylüler tarafından 

değil, devlet tarafından denetlenen yarıcıların işlettiği ve özel statüleri bulunan 

köylüler tarafından büyük işletmelerde yapılan tarım da söz konusuydu.  

Kapital’in III. cildinin “Yarıcılık ve Küçük Ölçekli Köylü Mülkiyeti” başlıklı 

bölümünde Marx (1990:704-705),  

“İster emek-rant ister, ayni rant, ister (yalnızca ayni rantın değiştirilmiş bir biçimi 

olarak) para-rant olsun bütün toprak rantı biçimlerinde, rantı ödeyenin, ödenmemiş artı-emeği 

toprakbeyinin eline doğrudan geçen, toprağın fiili işleyicisi ve zilyedi olduğu 

varsayılmaktadır… Başlangıçta rant biçiminden kapitalist ranta bir geçiş biçimi olarak, 

yarıcılık sistemini ya da ortakçılığı ele alabiliriz, bunda işletmeci (çitçi) emeği (kendisinin ya 

da bir başkasının) ve ayrıca döner sermayenin bir bölümünü sağlar, toprakbeyi de topraktan 

başka döner sermayenin öteki bölümünü (örneğin sığır) sağlar ve ürün kiracı ile toprakbeyi 

arasında… belirli oranlarda bölüşülür. Bir taraftan çiftçi burada tam kapitalist işletmecilik için 

gerekli olan yeterli sermayeden yoksundur. Öte yandan da burada toprakbeyi tarafından 

maledinilen pay salt rant biçimini taşımaz. Bu gerçekte koyduğu sermayenin faizini ve bir fazla 

rantı içerebilir. Çiftçinin hemen hemen tüm artı-emeğini de emebilir, ya da ona bu emeğin daha 

büyük ya da daha küçük bir parçasını bırakabilir… burada rant artık artı-değerin normal bir 

biçimi olarak ortaya çıkmaz. Bir yandan ortakçı ister kendisinin ister başkasının emeğini 

kullansın ürünün bir bölümünde.. emek araçlarının bir kısmının sahibi sıfatıyla... hak iddia 

edecektir. Öte yandan da toprakbeyi, payını yalnızca toprak sahipliği temeli üzerinde değil 

ayrıca da ödünç sermaye veren olarak da istemektedir”.  

diye yazar.  

Bu durum tam da özellikle saray, ordu, vakıflar ve büyük şehirlerin iaşesi için 

yapılan ve toplu alımlara konu olan Osmanlı Devleti’ndeki çeltik üretimine uyar. 



184 

 

Çeltik tarımında ürünün yetiştirilmesinde sulama için düzenli su arklarına ve 

yetiştirilmesi için belli miktarda sermaye yatırımına ihtiyaç vardır. Özellikle ürünün 

sel nedeniyle yok olma ihtimali bu yatırımı zorunlu kılar. Bu nedenle çeltik üretimi 

küçük tarlalarla sıradan köylüler tarafından değil, devlet tarafından denetlenen 

yarıcılar tarafından işletilen ve çeltükçi olarak uzmanlaşan ve özel statüleri bulunan 

köylüler tarafından büyük işletmelerde yapılırdı. Çeltük enhârı veya çeltük argı 

denilen arazilerde yapılan pirinç ekiminde sahib-i arz, tohum, su ve toprağı sağlar, 

reâya işçiliği yapar ve bu nedenle ürünün 1/2’sini sahib-i arz (beylik hisse), 1/2’sini 

çeltikçi reâya (reâya hissesi) alırdı (Barkan,1943; Emecen,1993:266). Padişah ve 

şehzade haslarında ve padişah vakıflarına ait arazilerde yetiştirilen ürünün 2/3’ü 

hassaya 1/3’ü üreticilere kalırdı (Öz,1999:99).  

Öşür, bütün üretim seviyesi için birim maliyeti sabit bir miktar olarak artırır. 

Üretimin hem maliyeti hem miktarı artarken gayri safî ürün üzerinden alınan öşürün 

oranı aynı kalır. Ekim alanlarının genişlemesi, gayrı safî ürünün büyümesi ve net 

ürünün mutlak olarak artmasına karşılık net ürün gayri safî üretimin giderek azalan 

bir bölümünü teşkil eder, öşürün gayrı safî ürüne oranı ise sabit kalır, net ürünün 

gittikçe daha çok artan bir bölümü vergi olarak ödenir, marjinal vergi haddi üretimin 

artırılması ile giderek yükselir, bu ise üretimin genişlemesini engeller. Osmanlı 

köylüleri de artan vergi yükünden kurtulmak amacıyla ürün çeşitliliğini artırmak ve 

rotasyonu hayata geçirmek suretiyle ayakta kalmaya çalıştılar. Batı ve Orta Anadolu 

ile Balkanlar’da pek çok yerde çok sayıda köyde buğday ekimi terk edilerek veya 

azaltılarak daha küçük topraklarda, daha fazla kazançla yetiştirilen bu nedenle yem 

ve otlak için arazi ile işgücünün serbest kalmasını sağlayan bakliyat, sebze, meyve, 

kuraklığa karşı dayanıklı, tohum ve dönüm başına daha fazla verim sağlayan mısır ve 

afyon yetiştirilmeye başlandı (Yediyıldız,1985:133; Çınar ve Gümüşçü,2002:173, 

176; Tabak,2010:304; White,2013:384). 

Pazar için üretilen bağ, bahçe ve bostan ürünlerinden, mahsul üzerinden 

alınan vergi biçiminde yetiştiriciye yüklenen her vergi, üretim maliyetini artırır ve bu 

nedenle ürün fiyatını yükseltir. Fiyatların yükselmesi, yetiştiricinin vergiyi 

ödeyebilmesinin ve kullandığı sermaye karşılığında kâr elde etmesinin tek şartıdır 

(Ricardo,2013:129-130). 



185 

 

Ham mahsule konulan vergiyi tımar sahibi de köylü de ödemez. Fiyatların 

yükselmesi nedeniyle tüketici öder. Ham mahsule getirilen bir vergi, ham mahsulün 

ve üretiminde bu mahsul kullanılan tüm malların fiyatını artırır (Ricardo,2013:141). 

Fiyatları yükselecek olan bu mallar dolaylı biçimde vergilendirilmiş olacaktır.  

Tarımsal artık, tarımsal üretim ile çiftçilerin yeniden üretim için ihtiyaç 

duydukları miktar arasındaki fark olduğuna göre tarımsal artığın artışı üretimin, 

tarımsal nüfus sabit kalsa bile, çiftçilerin tüketiminden daha hızlı artmasıyla mümkün 

olur (Şahinöz,2011:58).  

16. yüzyılda bir nüfus patlaması yaşandığını bildiğimiz, tabiat şartlarına çok 

bağlı ve bir teknolojik gelişmenin bulunmadığı tarımsal yapıya sahip olan Osmanlı 

Devleti’nde iktisadî genişleme ve nüfus arttıkça üretim daha da zorlaşır. Öte yandan, 

tarihte yalnızca anlamlı ve sürekli nitelikte bir tarımsal artık oluşturup bunu üretken 

biçimde kullanabilen ülkeler ekonomik gelişme başarısını gösterebilmişlerdir 

(Şahinöz,2011:58).    

Tarımda maliyet giderleri, üretim faktörlerine yapılan ödemeler ile üretimin 

devamı için gerekli olan harcamalar ve vergileri kapsar (Kazgan,2013:100). Osmanlı 

ekonomisi büyük oranda tarıma bağlı bir köylü ekonomisiydi ve genellikle geçimlik 

tarım işletmeleri halinde küçük köylü aile birimlerinden meydana geliyordu (İnalcık, 

1990:1). Küçük köylü aile işletmelerinin (çift-hâne) egemen olduğu bir tarımda kısa 

dönemde maliyet giderleri, “sabit” (üretime bağlı olarak değişmeyen arazi vergileri, 

borç taksidi, kiralanan arazi için ödenen nakdi kira ve köylü ailesinin geçim 

giderleri) ve “değişken” (bir üretim döneminde tüketilen tohumluk, yem, gübre gibi 

girdiler, öşür gibi üretime göre ödenen vergiler ve iş hacminin yoğunlaştığı 

dönemlerde mevsimlik işçilere ödenen ücretler) maliyet giderleri olarak ikiye ayrılır. 

Köylü aile işletmelerinin toplam maliyetler içerisinde sabit maliyet giderleri 

yüksektir. Ancak köylü aile işletmelerinde toprak tasarruf eden (toprak birimi başına 

verimi yükselten) türde bir teknoloji uygulanması değişken maliyet giderlerini 

yükseltmek eğilimdedir (Kazgan,2013:100). Ancak aile işgücü ile çalışıldığı için 

nakdî maliyet gideri düşüktür. 



186 

 

İkinci bölümde anlatıldığı üzere, işletme büyüklüğü olarak râiyyet çiftlikleri 

bir çift öküz gücü ile hâne halkı emeğinin işleyebileceği büyüklükte bir tarım alanına 

denkti ve çift-hâne sistemi devrin teknolojisine göre en optimum üretim ve en etkin 

vergileme birimi idi. Ekim alanlarının genişlemesi durumunda, gayrı safî ürünün 

büyümesi ve net ürünün mutlak olarak artmasına karşılık net ürün gayri safî üretimin 

giderek azalan bir bölümünü teşkil edecekti. Köylü öşürün gayrı safî ürüne oranının 

sabit kalması yüzünden net ürünün gittikçe daha çok artan bir bölümü vergi olarak 

ödenmek zorunda kalacaktı.  

Düşük nüfus yoğunluğu ile birlikte tarım yapılabilecek toprakların büyük 

bölümünün 19. yüzyıla kadar boş kalmasına neden olan söz konusu olumsuzluk, 

Osmanlı köylülerinin büyük işletme edinmekten kaçınmasına, öte yandan hem tımar 

sahibinin hem de toprağı tasarruf eden reâyanın pahalıya mal olacak tarımsal ıslahları 

ve teknolojik yenilenmeleri yapmamasına yol açmış ve yüzyıllar boyunca tarımda 

sermaye birikimi yaratılmasının önüne geçmiştir.  

Küçük köylü aile işletmelerinde sahip olunan kaynakların sınırlılığı dolayısı 

ile savaşlar (genellikle tarımsal faaliyetlerin yoğunlaştığı ilkbahar-yaz-sonbahar 

aylarında yapılan seferler işgücünü silâhaltına almak ve seferlerin finansmanı için 

olağanüstü vergiler salmak suretiyle üreten kesimlere ek yük bindiriyor, uzun süre 

devam eden savaşlar ise tüm ekonominin durağanlaşması veya daralmasına yol açtığı 

gibi iaşe sistemini çalışamaz hale getiriyordu), olumsuz iklim şartları (16. yüzyılda 

sıcaklık değerleri çok uzun dönemler halinde daha önce görülmemiş derecede 

düşmüştü1) sel (sel suları ve taşkınlar altında kalan tarım toprakları erozyona yol 

açarak toprağın hem fizikî kaybına hem de verimliliğinin azalmasına neden 

oluyordu
2), kuraklık (16. yüzyılda Osmanlı topraklarında yaygın ve önemli 

kuraklıklar yaşanmıştı3), bitki ve hayvan hastalıkları (bitki hastalıkları ürünü yok 

ederken, hayvanların maruz kaldığı salgınların koşum hayvanlarını telef etmesi 

                                                           
1
 Konu hakkında bkz. Sam White, Osmanlıda İsyan İklimi. Erken Modern Dönemde Celâli 
İsyanları, (Çev. Nurettin Elhüseyni), Alfa Yayınları, İstanbul 2013, ss. 177-194. 

2
 Konu hakkında bkz. Feridun Emecen, XVI. Asırda Manisa Kazası, TTK Yayınları, Ankara 1989, s. 
198, 209. 

3
 Konu hakkında bkz. Sam White, Osmanlıda İsyan İklimi. Erken Modern Dönemde Celâli 
İsyanları, (Çev. Nurettin Elhüseyni), Alfa Yayınları, İstanbul 2013, ss. 195-224; Faruk Tabak, 

Solan Akdeniz 1550-1870 Coğrafi-Tari sel bir Yaklaşım, (Çev. Nurettin Elhüseyni), YKY 
Yayınları, İstanbul 2010, s. 234. 



187 

 

toprağı güç ya da imkânsız hâle getirirdi), gibi dış etkenler ürünü azalttığı ve/veya 

iktisadi daralma ürün fiyatlarını düşürdüğü zaman öşür gibi üretime göre ödenen 

vergiler ve borç faiz ve taksitleri gibi ödemelerin hem payı daha büyük hem esnekliği 

daha az hem de yükü ağırdır (Kazgan,2013:100).  

Osmanlı yönetimi, yukarıda belirttiğimiz dış etkenlerin üretimi azalttığı veya 

vergi gelirlerinde ciddi düşüşlerin habercisi olan iktisadi daralma zamanlarında hem 

hazinenin hem de reâyanın çökmesini önlemek için çeşitli düzenlemeler yapardı. 

Ödenmesi gereken vergiler kriz yıllarında tamamen affedilir veya 

miktarlarında indirim yapılırdı (Karademir,2014:267). Kuraklık ve sel durumlarında 

ürününden vergi ödeyen reâyanın bu vergileri kanunla affedilirdi (Karamürsel,1989: 

165). Tarımın çok güç yapıldığı ya da hiç mümkün olmadığı yerlerde ve zamanlarda 

birçok vergi affedilir veya bir kısmı tenzil edilmek suretiyle hafifletilirdi. Ülkenin 

farklı bölgelerinde uygulanan bu tür vergi afları ve vergi indirimleri, üretimin 

azaldığı veya iktisadî daralma yaşandığı dönemlerde reâyanın tümüyle çökmesine 

engel oluyordu (Karademir, 2014:267,269-270). Tohum kıtlığı yaşandığı zamanlarda 

da Osmanlı yönetimi kötü hasadı önlemek ve vergi tahsilinin devamını sağlamak için 

reâyaya tohum yardımı yapıyordu (Karademir,2014:273-275).  

4.3.1.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler 

Küçükbaş hayvanlar (koyun, keçi, domuz) üzerinden alınan vergiler, gayrı 

safî üründen daha doğru bir ifade ile gayrı safî gelirden alınırdı. Hayvan başına belli 

bir miktar (spesifik) vergi alındığı ve verginin gelirle ilişkisi zayıf olduğu için vergi 

matrahı gelirden servete doğru kayabilirdi (Akalın,1975:102). Verginin, -bir pazar 

ekonomisinde- fiyatları artırma yoluyla ileriye yansıtılması sureti ile tüketiciye 

ödetileceği düşünülebilir.  

“Üretim üzerinden ya da mal mevcudu üzerinden alınan vergiler diğer vergilere göre 

şöyle bir üstünlüğe sahiptirler. Tüm diğer gelirlerin de vergilendirilmesi şartıyla hiçbir sınıf 

bunlardan kaçamaz ve herkes elindekine göre katkıda bulunur” (Ricardo,2013:139). 

Ancak, pazar ekonomisine tam geçememiş, fiyatları sabit tutmaya çalışan sıkı 

bir denetleme mekanizması olan, ulaşım imkânları yetersiz, iç gümrükler yüzünden 

piyasa mekanizmasının yeterli işlemesi mümkün olmayan Osmanlı ekonomisinde 



188 

 

fiyatları artırma yoluyla verginin malı alanlara/tüketicilere yansıtılması zor 

olduğundan bu vergi köylünün üzerinde kalır. Öte yandan, bu vergilerin nakit olarak 

toplanması köylü üzerinde baskı oluşturur, alıcının vergisini ödeyebilmek için paraya 

ihtiyacı olan köylüye fiyat dayatmasına imkân verebilir veya köylünün tefecilere 

borçlanmasına yol açabilir (Akalın,1975:102).  

Osmanlı malî bürokrasisi, geçimleri hayvancılık olan, hayatlarını devam 

ettirmeleri sürülerini yaylak ve kışlak yerleri arasında hareket ettirmelerine bağlı olan 

göçebe/konar geçer gruplar için farklı uygulamalar geliştirmişti. Vergi gelirleri 

önemli bir meblağa ulaşan ve vergilerini nakit olarak ödeyen bu gruplar malî ve 

hukukî bakımdan genellikle sancakbeyi, beylerbeyi, şehzade ve padişah hâslarının 

veya sultan ve valide sultan vakıflarının reâyası idiler (Orhonlu,1987:14; Şahin, 

2006:188). Bu uygulama sayesinde konar geçer gruplar vergi vermek hususunda 

sadece bir yere muhatap olmakta, vakıflar serbest mülk statüsünde oldukları için bu 

gruplar avarız vergisi gibi bazı mükellefiyetlerden muaf tutulmaktaydılar (Şahin, 

2006:188-189).  

Anadolu ve Ortadoğu eyaletlerinde yaşayan ve kendileri için aşiret terimi 

kullanılan konargöçerlerle Rumeli’de yaşayan Yörük, Türkmen, Evlâd-ı Fâtihan gibi 

konargöçer zümreler farklı bir vergi düzenine sahipti.4 Devlet tarafından, askerî ve 

idarî amaçlarla kendilerine özel bir statü verilerek teşkilatlandırılan (Orhonlu, 

1987:18) Rumeli’deki konargöçer zümreler savaşa gitmeleri ve devlete yararlı 

hizmetleri yerine getirdikleri için çeşitli vergilerden muaf tutulmuşlardı. Öte yandan, 

konargöçerler, yaylak ve kışlak yerleri arasında sürüleri ile gelip giderken farklı 

sancak ve kazâların sınırlarından geçmekte ve bu yerlerin vergi eminleri sürülerin 

kendi sancaklarında kışladığı, yayladığı veya otladığı gerekçesi ile vergi 

istemekteydi. Osmanlı idarî ve malî bürokrasisi, göçebelerin şikâyet ve tepkilerine 

yol açan bu durumu önlemek ve konargöçerleri bir yönetim altında toplamak 

amacıyla konargöçer hayatın gereklerine uygun kazâlar teşkil etti. Bu kazâlara tayin 

edilen ve oymaklarla beraber gezen kadılar, konargöçerlerin vergi mükellefi 

                                                           
4
 Konu hakkında bkz. M. Tayyip Gökbilgin, Rumeli’de Yörükler, Tatarlar ve Evlâd-ı Fâti an, 

İÜEF Yayınları, İstanbul 1957. 



189 

 

olanlarının isimlerini, her kişinin sahip olduğu koyun, keçi, deve ve at sayısını 

gösteren tahrirler yaptılar (Orhonlu,1987:20-21; Şahin,2006:198).  

Küçükbaş hayvanlar üzerinden alınan vergiler, maliyet kaygısı olmayan 

konargöçer hayvancılığı için çok uygundu. Bu durumda vergilendirilen gayrı safî 

gelir, safî (net) gelire çok yakındır. Verginin spesifik olmasından kaynaklanan sertlik 

bu durumda çok belli değildir. Fakat yerleşik hayvancılığa geçilir ve safî gelir önem 

kazanırsa verginin bu mahzuru daha ağır basar. Fiyatların sabit kaldığı ve verginin 

yansıtılmadığı bir durumda bu vergi, safî gelirin daha büyük bir kısmını reâyanın 

bağlı olduğu hâs sahibine ve vakıfa aktarır. 

Geçimleri sahip oldukları küçükbaş hayvan (koyun, keçi), deve ve at 

sürülerine bağlı olan Anadolu ve Ortadoğu eyaletlerindeki Türk, Kürt ve Arap 

göçebe/konargöçer reâyanın Osmanlı tarihi boyunca belli bir yere iskân edilmeye 

direnç göstermesinin, bazı bölgelerde tarım arazilerinin genişlemesine engel olmaya 

çalışmasının, iskân edildikleri yerleri terk ederek başka yerlere gitmelerinin, hatta 

ayaklanmalarının en önemli nedenlerinden biri budur. 

4.3.1.4. Osmanlı Vergi Sistemi İçinde Yeralan Ta sili 

Zu urata (Ortaya Çıkmalarına) Bağlı Vergiler   

Osmanlı vergi sistemi içinde yer alan, ancak tahsili zuhurata bağlı vergiler, 

konusu çeşitli iktisadî ve adlî işlemler olan, matrahı kanunâmelerde belirtilen, 

Osmanlı coğrafyasında önceki feodal oluşumlardan kalan, bir bölümü aynî veya 

“emek”/“angarya” olarak ödenmekte iken Osmanlıların “nakdî” hâle getirdiği ve 

miktarını “sabit” tuttuğu vergilerle (bâd-ı havâ), çift-bozan resmi idi.  

Söz konusu vergilerin bazıları (tütün resmi, yaylak resmi, kışlak resmi, otlak 

resmi, selamet akçası, adet-i deştbani, adet-i çobanbeyi, değirmen resmi, resm-i 

ding, resm-i bezirhâne) günümüzde belli bir hizmet karşılığı yararlanma ilkesine 

dayanarak tahsil edilen harçlara, tapu resmi kişiler arası ve kişilerle devlet arasındaki 

ilişkilerde hukukî durumların kanıtlanmasına yarayan belge kağıtların düzenlenmesi 

sırasında alınan resimlere, resm-i cürüm ve cinâyet günümüzdeki para cezalarına 

benzetilebilir. Bu vergilerin hem toplam vergi gelirlerine hem de vergi yüküne oranı 

çok azdı. Genellikle talep eden kim olursa olsun tutarı aynı olan bu vergiler, 



190 

 

işlemden veya hizmetten yararlanan kişi tarafından ödenirdi. Osmanlı hukuku resm-i 

cürüm ve cinâyet ile resm-i arûs vergilerinde mükellefleri zengin, orta halli ve yoksul 

olarak ayırmak suretiyle gelire göre fiyat farklılaşmasına gitmişti.  

Tasarruf ettiği toprağını üç yıl üst üste ekmeyerek boş bırakan ve çiftliğini 

terk eden köylüden çift-bozan resmi alındığı ve köylerine geri gönderildikleri 

yukarıda anlatılmıştı. İşleyecek toprağı olmayan köylü, tarım dışı bir işe girse çift-

bozan resmi vermezdi. Osmanlı Devleti’nde çiftlik tasarruf etmek, toprak ekip 

biçmek köylüye hastı, yükümlülükler de onlara yüklenmişti. Bu nedenle tam çift, 

nim-çift veya birkaç dönüm yer tasarruf eden şehirli “çift bozup çiftçiliği bıraksa” 

çift-bozan resmi ödemezdi (Çağatay,1947:501).  

4.3.1.5. Değerlendirme 

Vergilemede eşitlik ilkesine göre; 

“Her devletin vatandaşları (devlet harcamalarına) kendi güçlerine imkân ölçüsünde en 

yakın oranda, yani devletin koruyuculuğunda her birinin yararlandığı (elde ettiği) gelir 

oranında katkıda bulunmalıdırlar” (Smith,2011:927-928).  

Osmanlı Devleti’ndeki hukukî kurallar ve idarî uygulamalar vergi 

mükellefleri arasında farklılığı ortaya koymaktadır. Vergilerden tümüyle muaf olan 

“askerî” sınıf dışında, ister köylü veya konargöçer, ister şehirli olsun merkezî idareye 

belli oranlarda hizmet veren kimselere vergi gelirinden ödeme yapılır ve vergilerden 

muaf tutulurlardı. Osmanlı devlet düzeni ile hukukî ve malî yapısında yönetenler ve 

yönetilenler arasındaki ayrımı açıkça ortaya koyan vergi muafiyeti hem siyasî hem 

de malî ve ekonomik olarak önemli işlevlere sahipti. Muafiyet, yönetenlere çeşitli 

maddî imtiyazlar verirdi. Ancak şunu unutmamak gerekir ki bu imtiyazlar, verildiği 

kişinin ölümü ile son bulurdu. İlmiye sınıfı dışındaki yöneticilerin mal varlıkları 

vefatlarından sonra varislerine intikal etmez, hazineye geçerdi. Reâyanın mal 

varlıkları ise miras yolu ile varislerine intikâl ederdi.  

Vergi ödemekle yükümlü olan ve imparatorluk nüfusun % 85–90’ını teşkil 

eden reâyanın vergilerini eşitlik ilkesine göre değerlendirecek olursak:    

Her bölgede bütün arazilerden eşit olarak alınan bir arazi vergisi, ilk 

konulduğunda eşitliğe uygun görülse de zamanla eşit olmaktan çıkar ve verimli 



191 

 

topraklara uygulanacak olursa rant üzerindeki bir vergi gibi toprağı tasarruf edenlerin 

üzerine kalır (Smith,2011:930-931). Bu durum eşitlik ilkesine aykırıdır. Ancak sabit 

miktarlı toprak vergileri verimsiz topraklara uygulanacak olursa, ürün fiyatlarını 

üzerindeki vergi ile orantılı olarak artırır ve tüketiciye yansır. Aksi takdirde verimsiz 

topraklarda üretim durdurulur. Ayrıca verimli toprakların rantı artar. İlk durumda 

tüketicilerin fiyat artışı olarak ödedikleri miktarın devlet ve tımar sahipleri arasında 

vergi ve rant olarak bölüşülmesine, ikinci durumda gelir dağılımının tımar sahipleri 

lehine bozulmasına yol açar. Bunlar da eşitlik ilkesine aykırıdır. 

Osmanlı malî bürokrasisi, toprak vergilerini, tam veya nîm çiftlik arazinin 

miktarını, toprağın verim durumuna göre, imparatorluğun her bölgesinde her sancak, 

her kazâ, hatta her köy için farklı belirlemek, dönüm cinsinden ayrı ayrı tespit etmek, 

arazi büyüklüklerini toprağın verimliliğine göre üç farklı gruba ayırmak ve çiftlik 

arazisi büyüklüklerini farklı belirlemek suretiyle tespit ederek ve daha az verimli 

toprakların tarıma açılmasını teşvik etmek için bu topraklara vergi muafiyeti 

tanıyarak bu olumsuzlukların önüne geçmiş ve eşitlik ilkesini korumuştur.    

Osmanlı Devleti’nin en önemli vergi gelirini teşkil eden öşürün matrahını 

ürünlerin gayrı safî miktarının teşkil etmesi farklı miktarda ürün elde edenlerin farklı, 

aynı miktarda ürün elde edenlerin ise aynı vergiyi ödemesi sonucunu doğurur. Ancak 

mükellefin gayrı safî üretim miktarı onun gerçek ödeme gücünü göstermez. Gerçek 

ödeme gücünün belirlenmesi için üretim sırasındaki maliyetlerin hesaplanması 

gerekir. Öşür uygulamasında gayrı safî üretim vergilendirildiğinden, üretim 

maliyetleri dikkate alınmaz. Bu durum yüksek maliyetle üretilen ürünlerin düşük 

maliyetle üretilenlere göre daha fazla veya düşük maliyetle üretilen ürünlerin yüksek 

maliyetle üretilenlere göre daha az oranda vergilendirilmesine neden olur. 

Vergilendirilen gayrı safî ürün tutarı ile net ürün tutarı arasındaki farkın büyük, bir 

başka deyişle maliyetlerin yüksek olduğu ürünler daha çok vergilendirilir. Oysa 

eşitlik ilkesi farklı ödeme gücüne sahip olanların farklı olarak vergilendirilmesini 

gerektirir. Üretim maliyetleri yüksek olan köylülerin (mükellef) net ürünleri daha 

düşük olacağından bu kişilerin vergilerinin de daha düşük olması gerekir. Öşür 

uygulamasında ise farklı ödeme gücüne sahip kişiler aynı vergiyi ödemektedirler ki 

bu eşitlik ilkesine aykırı bir durumdur (Şenyüz,1985:72-73). Özellikle 16. yüzyıl 



192 

 

boyunca nüfus artarken, maliyeti yüksek olan marjinal arazilerin üretime 

sokulamamasının, bu nedenle hem hâne başına işlenen toprak ve elde edilen ürünün 

azalmasının ve vergi yükünün artmasının, hem de köylülerin yaşayabilmek 

kasabalara ve şehirlere göç etmesi veya eşkıyalık yapmasının, öte yandan pek çok 

yerde çok sayıda köyde buğday ekimi terk edilerek veya azaltılarak daha küçük 

topraklarda, daha fazla kazançla yetiştirilen ve pazara yönelik bakliyat, sebze, 

meyve, mısır ve afyon ekilmeye başlanmasının en önemli sebebi budur.  

Küçükbaş hayvanlar üzerinden alınan vergiler, maliyet kaygısı olmayan 

konargöçer hayvancılığı için çok uygundu. Bu durumda vergilendirilen gayrı safî 

gelir, safî (net) gelire çok yakındır. Üstelik Osmanlı malî bürokrasisi, geçimleri 

hayvancılık olan, hayatlarını devam ettirmeleri sürülerini yaylak ve kışlak yerleri 

arasında hareket ettirmelerine bağlı olan, vergi gelirleri önemli bir meblağa ulaşan ve 

vergilerini nakit olarak ödeyen konargöçer gruplar için farklı uygulamalar 

geliştirmişti. Ancak yerleşik hayvancılıkta safî gelir önem kazanır ve vergi yükü 

artardı ki bu durum köylü aleyhine eşitlik ilkesini bozmakta ve konargöçer reâyanın 

belirli bir yere iskân edilmeye direnç göstermesine yol açmaktaydı.  

Osmanlı vergi sistemi içinde yer alan, ancak tahsili ortaya çıkmalarına 

(zuhurata) bağlı vergilerin toplam vergi gelirlerine ve vergi yüküne oranı çok azdı. 

Genellikle talep eden kim olursa olsun tutarı aynı olan bu vergiler, işlemden veya 

hizmetten yararlananlar tarafından ödenirdi. Osmanlı hukuku bu vergilerin bazı 

türlerinde mükellefleri zengin, orta halli ve yoksul olarak ayırmak suretiyle gelire 

göre fiyat farklılaşmasına gitmişti. Bu nedenle söz konusu vergiler eşitlik ilkesine 

uygun düşmektedir.  

4.3.2. Belirlilik İlkesi 

4.3.2.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan  Vergiler  

İslâm ve Osmanlı vergi hukuku ve sisteminde hem şemsî (güneşe göre) hem 

de hilalî (aya göre) takvime göre toplanan birçok vergi vardı (Demirci,2003:375). 

Güneş yılı ilk defa eski Mısırlılar  tarafından  kullanılmış, Romalılar güneş takvimini 

Mısır’dan almışlardı. Bu takvimde yılın ilk ayı mart, son ayı ise şubattı. Tarım 

arazileri üzerinden yılda bir defa alınan, sabit miktarlı toprak vergileri olan çift, nim-



193 

 

çift, bennâk, mücerred ve caba resimleri ile harac-ı muvazzafa ve dönüm resmi, 

Osmanlı kanunlarına göre her sancak için ayrı belirlenmiş miktar üzerinden 1 Mart 

günü nakit olarak alınırdı (Barkan,1943; Süleyman Sûdî,1996:132; Ünal,1989:131; 

Kazıcı,2005:94). Osmanlı kanunlarına göre ispençe resmi bir defada alındığı yerlerde 

1 Mart günü, kapu resmi adı ile 50 akça olarak alındığı Osmanlı Macaristanı’ndaki 

sancaklarda Osmanlı öncesinde de olduğu gibi yarısı Macar takvimiyle 21 Mart, 

yarısı Macar takvimiyle 21 Kasım günlerinde olmak üzere iki defada yine nakit 

olarak tahsil edilirdi (Bilge,2010:122).  

Bu vergilerin hem binlerce yıldır bilinen ödeme vakti, hem de ödeme biçimi 

ve ödenecek miktarlar, sancak kanunlarında açıkça belirtildiği gibi Anadolu ve 

Rumeli’de köy kethüdası, Balkanlarda Slavların yaşadığı yerlerde kinez veya 

piremikür, Osmanlı Macaristanı’nda biro, Arapların yaşadığı yerlerde reis adı verilen 

köy yöneticileri ile imamlar ve papazlar tarafından reâyaya duyurulurdu. 

4.3.2.2.  Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler 

Çok geniş topraklara yayılmış olan imparatorlukta tarımsal faaliyetlerin yıl 

boyunca devam etmesi ve birçok hasadın değişik mevsimlerde olgunlaşması nedeni 

ile vergi tahsili süreci yıl içine yayılmıştı. Her şey ürün ve tarım takvimine göre 

ayarlandığı için borçlar ve hesaplar da vergi toplama takvimine göre ayarlanmıştı.  

Osmanlı kanunları hububattan alınan öşürün tahsil zamanını, ürünün yetiştiği 

mevsimlerde, harman yerinde, hasaddan sonra (Güçer,1964:53), bakliyattan alınan 

öşürün tahsil zamanını ürünün olgunlaşıp yolunduğu zaman, pamuk öşrünün tahsil 

zamanını, pamuk kozalarının olgunlaşıp tamamen açıldığı zaman, çeltik için 

mahsulün olgunlaşıp biçildiği hasad zamanı (Akgündüz,1994:286) olarak açıkça 

belirlemişti. 

Öşür miktarı, imparatorluğun çeşitli yerlerinde ağırlıkları sancaklara, kazâlara 

hatta nahiyelere göre değişiklik gösteren ve yerel halk tarafından yüzlerce yıldır 

kullanıldığından çok iyi bilinen kile, mekkuk, müd, şunbul, kantâr, batman, menn, 

rıtl, kot, kılle, somar gibi ölçü birimleri hesabıyla belirtilir, ayrıca carî fiyat (yerel 

narh) göz önüne alınmak sureti ile bir de bu ürünlerin akça (nakit) olarak karşılığı 



194 

 

olan tahrir kıymeti hesaplandıktan sonra hububat ve bakliyattan alınacak olan öşür 

hem miktar ve hem de kıymet gösterilmek sureti ile kaydedildikten tahsil edilirdi.  

Osmanlı kanunları bağ, bahçe, bostan ürünlerinden alınan vergilerin tahsil 

zamanını, bostan ve bahçe ürünleri için sebze ve meyve için olgunlaşıp toplandığı 

mevsim, zeytin için “zeytin ağacının silkeleneceği zaman”, bağcılık ve üzüm için 

“bağbozumu zamanı”, susam ve afyon için ürünün toplandığı zaman olarak 

belirlemişti (Barkan,1943). Bağ, bahçe ve bostan ürünlerinden alınan vergilerin 

miktarı, Osmanlı kanunlarında sancaklara, kazâlara hatta nahiyelere göre değişiklik 

gösteren, yerel halkın yüzlerce yıldır kullandığı ölçü birimleri ile belirtilirdi.  

4.3.2.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler 

Osmanlı kanunları hayvancılık ve arıcılıktan alınan vergilerin tahsil zamanını, 

ağnam vergisi için koyun ve keçi yavruladıktan sonra nisan ayı veya 1 Mayıs, domuz 

resmi için harman sonu, arıcılık için “kovanların sağıldığı” temmuz sonu ve harman 

zamanı olarak tespit etmişti (Barkan,1943). Küçükbaş hayvanlar (koyun, keçi, 

domuz) ve bal üretiminden alınan vergilerin miktarı, Osmanlı kanunlarında sancak, 

kazâ hatta nahiyelere göre değişiklik gösteren, yerel halk tarafından yüzlerce yıldır 

bilinen değerler ve ölçü birimleri ile belirtilirdi. 

4.3.2.4.  Osmanlı Vergi Sistemi İçinde Yeralan Tahsili 

Zu urata (Ortaya Çıkmalarına) Bağlı Vergiler   

Söz konusu vergilerin miktarları ile hukukî bir işlem yapıldığı veya bir 

hizmetten yararlanıldığı zaman tahsil edileceği hususu Osmanlı kanunlarında açıkça 

belirlemişti. 

4.3.2.5. Değerlendirme 

Verginin açık, net, belirli ve kesin olmasını öngören ve kesinlik ilkesi de 

denilen belirlilik ilkesine göre; 

 “Her bireyin ödemek zorunda bulunduğu vergi kesin olmalı ve keyfi olmamalıdır. 

Ödeme vakti, ödeme biçimi, ödenecek miktar yükümlü için ve bütün öbür kişiler (üçüncü 

şahıslar) için belli ve açık seçik olmalıdır” (Smith,2011:928).  



195 

 

Osmanlı Devleti’nde tarım ürünlerinden alınan vergilerin tahsili, tarımsal 

faaliyetlerin yıl boyunca devam etmesi ve birçok hasadın değişik mevsimlerde 

olgunlaşması nedeni ile yıl içine yayılmıştı. Osmanlı kanunları; hububat, bakliyat, 

pamuk, çeltik, susam, afyon, bağ, bahçe ve bostan ürünleri, zeytin, bağcılık ve 

üzümden alınacak vergilerin tahsil zamanını ürün ve tarım takvimine göre 

ayarlamıştı. Vergilerin miktarı, kanunlarda her sancak, kazâ hatta nahiyeye göre 

değişiklik gösteren, yerel halkın yüzlerce yıldır kullandığı ve çok iyi bilinen ölçü 

birimleri hesabıyla belirtilmiş, ayrıca öşür alınan ürünlerden carî fiyat (yerel narh) 

göz önüne alınmak sureti ile bir de bu ürünlerin akça (nakit) olarak karşılığı olan 

değeri hesaplanmıştı. Hayvancılıktan alınan vergilerin tahsil zamanı ve miktarları da 

sancak, kazâ ve nahiyelere göre değişiklik gösteren, yerel halkın yüzlerce yıldır 

bildiği değerler ve ölçü birimleri ile kanunlarda belirtmişti. Osmanlı vergi sistemi 

içinde yer alan, ancak sürekli olmayan vergilerin miktarları ve bu vergilerin hukukî 

bir işlem yapıldığı veya bir hizmetten yararlanıldığı zaman tahsil edileceği hususu da 

kanunlarda açıkça belirlemişti.  

Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden alınan vergilerin ödeme vakti, ödeme 

biçimi, miktarı yükümlü ve bütün öbür kişiler (üçüncü şahıslar) için belli ve açık 

olması nedeni ile söz konusu vergiler “belirlilik ilkesi” ne uygun düşmektedir.  

4.3.3. Uygunluk İlkesi 

4.3.3.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan  Vergiler 

Tarım arazileri üzerinden alınan vergilerin tahsil zamanı Yakındoğu’da 

binlerce yıl boyunca yılın başlangıcı olarak kabul edilen, vergilerin tahsil edildiği ve 

bundan dolayı imparatorluk halkı tarafından iyi bilinen “1 Mart” idi.  

4.3.3.2. Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler 

 Osmanlı kanunlarına göre; hububattan alınan öşür vergilerinin tahsil zamanı, 

ürünün yetiştiği mevsimlerde, harman yerinde hasaddan sonra demetler döğülüp 

hububatın taneleri samanından ayrıldıktan sonra ve çiftçi hububatını ambarlamadan 

önce ölçülerek aynî olarak tahsil edilirdi (Güçer,1964:53). Sahib-i arzın (sipahi) 

kendisi veya vekili mahsulü ölçmeden (tâşir etmeden) ürün harman yerinden 



196 

 

kaldırılmazdı. Bakliyattan alınan öşrün tahsil zamanı ürünün olgunlaşıp yolunduğu 

zaman (Akgündüz,1994:286), bostan ve bahçe ürünlerinden alınan verginin zamanı 

sebze ve meyvenin olgunlaşıp toplandığı mevsim, zeytin için “zeytin ağacının 

silkeleneceği zaman”, bağcılık ve üzüm için “bağbozumu zamanı”, susam ve afyon 

için ürünün toplandığı zaman, ipekten, ipek kozalarının satılmak üzere pazara 

getirildiği zamandı (Barkan,1943). Bu tahsil zamanları vergiyi doğuran olayın 

meydana geldiği veya ona en yakın zamanlardı.  

4.3.3.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler 

 Osmanlı kanunlarında ağnam vergisinin tahsil zamanının koyun ve keçi 

yavruladıktan sonra nisan ayı veya 1 Mayıs, domuz resmi için harman sonu, arıcılık 

için “kovanların sağıldığı” temmuz sonu ve harman zamanı olduğu (Barkan,1943) 

açıkça belirtilmişti. Söz konusu tahsil zamanları, vergiyi doğuran olayın meydana 

geldiği veya ona en yakın zamandı.  

4.3.3.4. Osmanlı Vergi Sistemi İçinde Yeralan Ta sili 

Zu urata (Ortaya Çıkmalarına) Bağlı Vergiler   

Söz konusu vergiler, vergiyi doğuran hukukî işlemin yapıldığı veya vergiye 

konu bir hizmetten yararlanıldığı zaman tarh ve tahsil edilirdi. 

4.3.3.5. Değerlendirme 

Vergilemede uygunluk ilkesine göre; 

“Her verginin yükümlüye ödemenin uygun gelmesi en olası zamanda veya biçimde 

devşirilmesi (toplanması) gerekir” (Smith,2011:928). 

 Verginin en ideal tarh ve tahsil zamanı vergiyi imkânlar nispetinde vergiyi 

doğuran olayın meydana geldiği dönemde veya ona en yakın zamanda ödemektir. Bu 

şartlara en uygun vergi ödeme veya tahsil yöntemi “kaynakta tevkif” denilen 

yöntemdir (Turhan,1987:219).  

 Hem tarım arazileri üzerinden, hem tarım ürünleri ve hayvancılıktan alınan, 

hem de Osmanlı vergi sistemi içinde yer alan sürekli olmayan vergiler, binlerce yıl 

boyunca köylü tarafından bilinen ve kabul gören bir tarihte, vergiyi doğuran olayın 



197 

 

meydana geldiği ya da ona en yakın zamanda veya vergiyi doğuran hukukî işlemin 

yapıldığı, vergiye konu hizmetten yararlanıldığı zaman tarh ve tahsil edilirdi.  

 Bütün bu nedenlerden dolayı Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden alınan 

vergilerde “uygunluk ilkesi” söz konusudur.   

4.3.4. İktisadilik İlkesi 

4.3.4.1. Tarım Arazileri Üzerinden Alınan Vergiler  

Osmanlı kanunları tarım arazileri üzerinden alınan vergileri, hizmetlerine 

karşılık olarak sahib-i arz sıfatı ile sipahiye veya padişah hasları ile vakıflara tahsis 

etmişti. Anılan vergiler, tımar sahipleri ve adamları ile zeamet, has ve vakıfların 

görevlileri tarafından Müslüman köylerinde kethüda, Macar köylerinde biro, Slav 

köylerinde piremikür, Arap köylerinde şeyh denilen muhtarlarla, imam ve rahiplerin 

gözetiminde toplanır, vergilerin tahsili devlet hazinesine hiç bir masraf yüklemezdi.  

4.3.4.2. Tarım Ürünlerinden Alınan Vergiler 

Osmanlı kanunları öşür başta olmak üzere tarım ürünlerinden alınan bütün 

vergileri, hizmetlerine karşılık olarak sipahiye veya padişah hasları ile vakıflara 

tahsis etmişti. Bu vergiler tımar sahipleri veya onların adamları ya da zeamet, has ve 

vakıfların görevlilerince toplanır, vergilerin tahsili devlet hazinesi için önemli bir 

masrafa neden olmazdı.  

4.3.4.3. Hayvancılıktan Alınan Vergiler 

Osmanlı kanunları küçükbaş hayvancılık (koyun, keçi, domuz) ve arıcılıktan 

alınan vergileri hizmetlerine karşılık olarak sipahiye veya padişah hasları ile 

vakıflara tahsis etmişti. Bu vergiler kanunlara uygun olarak tımar sahipleri, zeamet, 

has ve vakıf görevlileri ve kadılar tarafından toplanır ve vergilerin tahsili devlet 

hazinesine önemli bir masraf yüklemezdi.   

4.3.4.4. Osmanlı Vergi Sistemi İçinde Yeralan Tahsili 

Zuhurata (Ortaya Çıkmalarına) Bağlı Vergiler   

Osmanlı kanunları vergi sistemi içinde yer alan, ancak tahsili ortaya 

çıkmalarına bağlı olan sabit miktarlı vergileri sipahiye veya padişah hasları ile 



198 

 

vakıflara tahsis etmişti. Bu vergiler kanunlara göre tımar sahipleri, zeamet, has ve 

vakıf görevlileri ve kadılar tarafından toplanır, dolayısıyla bu vergilerin tahsili devlet 

hazinesine fazla masraf yüklemezdi.   

4.3.4.5. Değerlendirme 

Vergilemede iktisadilik ilkesi, 

 “Her vergi öylesine düzenlenmelidir ki halkın (vergi yükümlüsü) cebinden devlet 

hazinesine getirdiğinin yanı sıra aldığı miktar hem imkân ölçüsünde az olsun hem halkın cebi 

dışında olabildiğince az süre kalsın” (Smith,2011:928). 

olarak ifade edilmektedir. 

Her türlü girişimin kendisine özgü büyük veya küçük boyutta bir maliyeti 

vardır. Devletin yapmış olduğu vergileme faaliyetinin de bu anlamda bir maliyeti 

vardır. Vergi maliyeti, vergi uygulaması dolayısıyla katlanılan maliyet unsurlarının 

tümünü ifade eder Vergi gelirlerinin her birimi bu gelirlerin temini için yapılan 

harcamaları da içerir (Akdoğan,1989:142).    

Osmanlı kanunları hem tarım arazileri üzerinden, hem tarım ürünleri ve 

hayvancılıktan alınan hem de Osmanlı vergi sistemi içinde yer alan sürekli olmayan 

vergileri, hizmetlerine karşılık olarak sahib-i arz sıfatı ile sipahiye veya padişah 

hasları ile vakıflara tahsis etmişti. Söz konusu vergiler, tımar sahipleri ve adamları ile 

zeamet, has ve vakıf görevlileri ile kadılar tarafından yerel yetkililer, imam ve 

rahiplerin gözetiminde toplanır, bu nedenle vergilerin tahsili devlet hazinesine 

masraf yüklemezdi. Aksi hâlde, üç kıtaya yayılmış çok geniş topraklara sahip, 

vergilerin daha çok tarımsal üretimden elde edildiği, buna karşılık ulaşım ve 

haberleşme imkânları yetersiz ve sınırlı olan Osmanlı Devleti’nde coğrafyanın 

elverişsizliği, ulaşım araçlarının yetersizliği ve vergileri istenildiğinde toplayacak 

ölçüde bir bürokratik kadronun, maliyetinin çok yüksek olması nedeni ile 

kurulamaması yüzünden, bütün vergilerin devlet tarafından toplanması, paraya 

çevrilmesi veya nakit olarak tahsil edilmesi, memur ve asker maaşları ile diğer 

masrafların merkezî hazineden nakden ödemesi mümkün değildi. 

Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden alınan ve sipahi, padişah hasları ve 

vakıflara tahsis edilmiş olan vergilerin tahsili, devlet hazinesine masraf yüklemediği 



199 

 

için anılan vergiler hazine açısından “iktisadilik ilkesi” ne uygundu. Ancak özellikle 

aynen alınan vergilerin depolanması, korunması, - en yakın pazara da olsa- taşınması 

ve vergileri toplayan tımar sahibi ve vekillerinin ihtiyaçlarının karşılanması gibi 

angarya ve masrafların köylü tarafından karşılanmak zorunda olması emek, işgünü 

ve nakit olarak reâya için ek bir maliyet oluşturmaktadır.  

Şunu da belirtmek gerekir ki, incelenen dönemde ender rastlanan, ancak 17. 

yüzyıldan itibaren büyük yaygınlık kazanan, tarım kesiminden alınan vergilerin 

kendilerine vergi toplama yetkisi verilen mültezim denilen kişiler tarafından tahsil 

edildiği iltizam yöntemi uygulaması sırasında mültezimlerin keyfi, zorba, aç gözlü ve 

haksız davranışlarının köylü mükellefler üzerinde yarattıkları psikolojik yük, 

iktisadilik ilkesi bir yana yapılan üretim dolayısıyla üstlenilen vergi yükünden daha 

fazla olmasına ve hazinenin büyük vergi geliri kayıplarına uğramasına yol açmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



200 

 

SONUÇ 

“Osmanlı Klasik Çağı’nda (1300–1600) Tarımın Vergilendirilmesi ve 

Vergileme İlkeleri Bakımından İncelenmesi” başlıklı bu çalışmada, zaman 

bakımından 1300–1600 yıllarını kapsayan ve “Klasik Çağ” denilen dönemde, nüfus 

ve arazi tahrirlerinin yapıldığı, mirî arazi, tımar ve çift-hâne düzeni uygulanan ve 

daha doğrudan merkeze bağlı Anadolu, Balkanlar, Macaristan, Suriye ve 

Filistin’deki eyaletlerde -hem şehirli hem de köylü gayrimüslimlerden alınan cizye ve 

16. yüzyılın sonlarından itibaren yaygınlaşan şehirli, köylü ve konargöçer olmasına 

bakılmadan tüm halktan olağanüstü hallerde alınan avârız vergileri dışında- tarım 

kesiminden alınan vergiler incelenmiş; bu vergiler, Adam Smith’in ortaya koyduğu 

vergileme ilkelerine göre değerlendirilmeye çalışılmıştır. Öte yandan, 16. yüzyılın 

sonlarında Osmanlı tarımı ve tarıma dayalı askerî ve malî yapısında ortaya çıkan 

bozulma ve ardından yaşanan değişim süreci çalışma konumuzun dışındadır.  

Çalışmanın birinci bölümünde; Yakındoğu’da tarımın ve Yakındoğu’daki 

tarım imparatorluklarının evrimi, üretim tarzları ve Osmanlı üretim tarzı tartışmaları, 

ikinci bölümünde Osmanlı Devleti’nde toprak düzeni, köyler ve köylüler, kırsal 

hayat ve tarım ele alınmıştır. Üçüncü bölümde; Osmanlı vergi düzeni kısaca 

anlatılmış, çalışmanın iki konusundan biri olan Osmanlı Devleti’nde tarım 

kesiminden alınan vergiler ele alınmış, dördüncü bölümde ise vergilemenin temel 

kavramları ve bunların çalışmada neye karşılık geldikleri belirtilerek, Smith’in 

vergileme ilkeleri açıklanmış ve çalışmanın iki ana konusundan diğeri olan Osmanlı 

Devleti’nde tarım kesiminden alınan vergilerin vergileme ilkelerine göre incelenmesi 

yer almıştır.  

Toprakla, bitkisel ürünlerle, hayvanlarla ve hayvan ürünlerinin üretimiyle 

ilgili tüm faaliyetler olarak tanıman tarım, günümüzden 12.000-15.000 yıl önce Batı 

İran’dan Akdeniz’e uzanan bölgede, Anadolu’da, Ege’nin iki yakasında başlamış, 

daha sonra Mısır, Hindistan ve Eski Dünya’nın diğer kısımlarına yayılmıştı.  

Ekonomiyi dönüştüren ilk devrim olan tarımın keşfi ve toprağın, en ilkel 

insan emeği karşılığında bile çiftçinin geçimi için gerekenden fazla ürün verme 

yeteneği (verimlilik) köylülere vergi ödeme imkânı sağlayarak, “rant”ın temeli oldu 

ve önemli miktarda “artık” üretimine yol açtı.  



201 

 

Toprakla uğraşma uzmanlığının köylülüğe dönüşmesinin ardından oluşan 

toplumsal şartlar neticesinde önce “rahipler”, sonra “askerler” ve nihayet M.Ö. 4000 

ile 2000 yılları arasında hem ekonomik, hem de toplumsal ve dinî faaliyetleri yürüten 

bir organizasyon olarak “devlet” ve onunla birlikte toprakları yönetecek, 

denetleyecek ve vergilendirecek bürokratik ve askerî kurumlar ortaya çıktı.  

Bu kurumların yaşatılması, “imparatorluk” adı verilen siyasî yapılarla 

mümkün olabildi. M.Ö. 2300’lerde Yakındoğu’da “tanrısal” bir hükümdar tarafından 

yönetilen ilk “evrensel imparatorluk” kuruldu. Yakındoğu ve Akdeniz havzasında 

binlerce yıl birbiri ardınca kurulan, literatürde “antik imparatorluk” denilen, 

ekonomileri büyük ölçüde devlet mülkiyetinde olan arazilerde yapılan tarıma ve 

küçük köylü işletmelerine dayalı Akad, Asur, Mısır, Hitit, Pers, Roma-Bizans, Emevî 

-Abbasî, Selçuklu, Osmanlı devletleri aynı siyasî ve toplumsal gelenek ve kurumlarla 

ortaya çıktılar.   

Bütün bu devletlerde üretim faktörü olarak kullanılan araziler devletin mülkü 

idi. Devletin elindeki topraklar savaşlar sayesinde genişlemiş, hükümdarlar bunları 

kendi toplumsal temelini güçlendirmek için devlet görevlileri, askerler ve din 

kurumlara tahsis etmişti. Arazilerin mülkiyetinin devlete, tasarruf hakkının köylüye 

ait olması ve köylüden vergi toplama hakkının memurlara verildiği mülkiyet yapısı, 

egemen sınıfların doğrudan üretici köylüden vergi almasına bir başka ifade ile 

tarımda yaratılan artık-ürüne el koymasına imkân veriyordu.  

Söz konusu mülkiyet yapısı, toprağı değil, devletin hükümdarın şahsında 

köylüden gelir elde etmesini içerir, memura devlete ödenecek verginin bir kısmına el 

koyma ve bunu kendi ihtiyaç ve amaçları için kullanma hakkı verir. Hizmetin 

karşılığını bu şekilde ödemek, varlık nedeni köylünün korunması, tarımın 

organizasyonu ve kontrolü olan merkezî, bürokratik güçlü imparatorlukların temel 

özelliği idi. Vergisel imparatorluk da denilen bu imparatorlukların geniş askerî ve 

bürokratik kurumları ve kadrolarının finansmanı tarımda yaratılan artık-ürüne el 

konulmasına, tarımın ve köylünün vergilendirilmesine bağlıydı. Toplum, doğrudan 

üreticiler (köylü) ve onların artık-ürününe vergi olarak el koyan yöneticiler olmak 

üzere iki sınıfa ayrılıyordu. 



202 

 

Osmanlı Devleti dâhil batılı olmayan toplumların üretim tarzları Marx’tan 

başlayarak üretim tarzı tartışmalarının öznesi ve konusu olmuş, bu toplumların 

üretim tarzlarının ancak toprakta özel mülkiyetin yokluğu ile açıklanabileceği öne 

sürülmüştü. Osmanlı toplumsal düzeni ve tarımsal organizasyonunu Feodalite, 

ATÜT veya İslâmcı ve Milliyetçi görüşlerle açıklama konusunda 1960-1980’lerde 

Türkiye’de Marksist, Milliyetçi ve İslamcı yazarlar arasında tartışmalar yaşandı.  

Üretim tarzı tartışmaları hakkında birinci bölümde yapılan değerlendirmelere, 

kendine özgü nitelikleri ve dinamikleri de eklenecek olursa, Osmanlı Devleti’nin 

hâkimiyeti altına aldığı her toplumun ürettiği, ekonomik, sosyal ve kültürel 

düzeylerde birbirine eklemlenmiş belli ilişki ve yapıları barındırdığı söylenebilir. 

Osmanlı İmparatorluğu’nda toprakta özel mülkiyet -kuruluş döneminde bazı 

önemli kişilere verilen kısıtlı mülkiyet dışında- olmadığından toplumsal tabakalaşma 

yönetenler ve yönetilenler olarak ortaya çıkar. Osmanlı toplumunda yöneten (askerî) 

ve yönetilen (reâya) olarak iki sınıf vardı. Bu sınıflar arasındaki temel hukukî ve 

malî fark, askerî sınıf üyelerinin belli görevleri yerine getirmeleri nedeni ile reâyanın 

ödediği vergilerden muaf olmaları idi. 

14. yüzyılın başlarında Batı Anadolu’da bir uç beyliği olarak ortaya çıkan, 16. 

yüzyılda dünyanın en önemli siyasî ve askerî güçlerinden biri olan Osmanlı Devleti, 

16. yüzyılın sonunda idarî ve malî bakımından birbirlerinden farklı özelliklere sahip 

32 eyaletten meydana geliyordu. Osmanlı toprak düzeni, Balkanlar ve Anadolu’da 

devletin askerî ve malî ihtiyaçlarının bir gereği olarak şekillenmiş, ancak üç kıta 

üzerinde çok geniş toprakları kaplayan devlette, farklı toprak mülkiyeti biçimleri ve 

farklı üretim ilişkileri mevcut olmuştu. Başkentten daha kolay ulaşılan ve daha 

doğrudan Osmanlı yönetimine bağlı Macaristan, Balkanlar, Anadolu ve Suriye’deki 

eyaletler, mirî arazi, tımar ve çift-hane düzeni uygulanan sancaklardan oluşuyordu.  

Tarla tarımı yapılan topraklarda devlet mülkiyetini öngören mirî arazi düzeni, 

devlete tüm köylü arazisini ve ziraî ekonomiyi denetleme, düzenleme ve ziraî-malî 

yapının temel birimi olan çift-hâne sisteminin devamını sağlama imkânı veriyordu. 

 



203 

 

Parasal ekonomi, idarî örgütlenme ve ulaşım ağının yeterince gelişmediği 

14.–16. yüzyıllarda her şeyden önce bir devlet maliyesi aracı olarak ortaya çıkan, 

ekonomik ve malî bakımdan devlete ait topraklar üzerinde doğrudan üretici 

tarafından yaratılan tarımsal artığa dayalı gelirlerin, merkez ve merkezin belirli bir 

hizmet karşılığında imtiyaz verdiği kimselerce paylaşılmasına dayalı bir gelir dağılım 

yöntemi olan ve mirî arazi düzeninin esasını oluşturan “tımar”, Osmanlı tarımının da 

temel örgütlenme biçimi idi. Tarih boyunca tarıma dayalı tüm toplumlarda 

yönetimler, tarımsal üretimin bir bölümünün üreticilerden nasıl alınacağı, tarımsal 

artığa nasıl el konulacağı, bu artığın bir bölümüyle bir ordunun nasıl kurulacağı ve 

nasıl besleneceği meselesine çözüm aradılar. Tımar düzeni bu meseleye Osmanlı 

toplumunun bulduğu bir çözümdür.  

Bir çift öküzle, aile emeğinin esasını oluşturduğu köylü işletmelerine dayanan 

mirî arazi sistemi, çift-hâne sistemi diye adlandırılır. Çift-hâne; emek kaynağı olarak 

“köylü ailesi” (hâne) emeği, koşum gücü olarak “bir çift öküz” ve hâne halkının bir 

çift öküzle işleyebileceği boyutlarda, hububat üretimine ayrılmış “çiftlik” denilen 

tarlalar olmak üzere üç unsuru birleştiren bölünmez bir tarımsal üretim ve malî gelir 

birimidir. Osmanlı Devleti’nde hem tarımsal faaliyet hem de tarım kesiminin 

vergilendirilmesi bu sistem çerçevesinde olurdu.  

Geleneksel yöntemlerle tarım yapan Osmanlı köylüleri, toplam üretimlerinin 

% 20–25’ini vergi olarak verir, 1/3 tohum payı (% 33) ve değirmen kaybı da 

çıktıktan sonra ellerinde toplam üretimin % 40–45’i kalırdı. Geçimlik tarım 

ekonomisinin ana ürünü buğday-arpa ekimi, üretim faaliyetlerinin en büyük kısmı 

hububat üretimiydi. Toprak ve iklim şartlarına bağlı olarak farklı bölgelerde pirinç, 

pamuk, keten, haşhaş, susam, zeytin, sebze-meyve üretilir, bağcılık ve ipekçilik 

yapılırdı. Büyük ve küçükbaş hayvan yetiştiriliyor, arıcılık ve balıkçılık yapılıyordu. 

Bütün bu tarımsal ürünler devlet tarafından vergilendiriliyordu.  

Yerleşik tarıma dayalı tüm devletlerde en önemli mesele ekonominin temeli 

olan tarımda üretilen artığın üreticilerden alınması ve bunun nasıl olacağıdır. 

Osmanlı Devleti’nde bu mekanizma, tımar-tahrir düzeni ve çift-hane sistemi ile 

statüsü, mükellef olduğu vergiler ve bunları kime ödeyeceği kanunlarla belirlenmiş 

olan reâyanın sipahiye ve merkeze ödediği vergiler ve yerine getirdiği 



204 

 

yükümlülüklerle gerçekleşiyor, vergilendirme (doğrudan üretici köylünün artık 

ürününe el konulma) süreci tımar sisteminin temsil ettiği kurum veya kurallar 

çerçevesinde oluyordu.  

Osmanlı Devleti’nde coğrafyanın elverişsizliği, ulaşım ve haberleşmenin 

yetersizliği, vergileri toplayacak ölçüde bir bürokratik kadronun maliyetinin çok 

yüksek olması nedeni ile kurulamaması yüzünden, tüm vergilerin nakit olarak tahsili, 

maaşlar ve diğer masrafların merkezi hazineden nakden ödemesi imkânsızdı. Bu 

nedenle, tahrirlerle belirlenen gelir kaynakları maaşlar ve diğer masraflar için tahsis 

edilirdi. Vergi kaynaklarının maaş veya masraf olarak tahsisi, imparatorluğun askerî 

rejimine de uygundu. Atlı askerler olan sipahiler, tımarları dolayısıyla tarımsal 

faaliyetleri kontrol altında tutarak üretimin devamlılığını sağlardı. Sipahi, ancak 

tarımsal üretimin sürmesi durumunda bu üretimden kendisine tahsis edilmiş olan 

vergileri alabilirdi.  

Bu vergilerin ilki, reâyanın tasarruf ettiği toprağın miktarı ve medenî 

durumuna göre vermek zorunda olduğu, konusu üzerinde tarım yapılan arazi olan, 

matrahı arazinin verimine göre devlet tarafından belirlenen ve sipahi tarafından 

daima nakdî olarak tahsil edilmiş sabit miktarlı toprak vergileri olan “çift resmi” ile 

türevleri idi.  

Tahrir yapılan, tımar düzeni ve çift-hane sistemi uygulanan eyâletlerde 

üretilen toprak mahsullerinden, Osmanlı malî mevzuatının şer’î vergiler arasında 

saydığı, konusu ve matrahı tarla, bağ, bahçe ve bostanlarda yetişen gayrı safî tarım 

ürünleri olan, sipahi tarafından genellikle aynen tahsil edilen, kanunlarda 1/10 

anlamına gelen “öşür” diye ifade edilmesine karşılık, Osmanlı Devleti’nin çeşitli 

bölgelerinde her ürün için farklılık gösteren oranı 1/2 ile 1/10 arasında değişen 

dolaysız ve sabit oranlı bir ürün vergisi alınıyordu.  

Reâyanın beslediği koyun, keçi, domuz ve mandalardan da kanunlarda 

belirlenen miktarda bir vergi alınıyordu. Konusu anılan hayvanlar, arıcılık ve 

balıkçılık olan, matrahı ve oranı zaman içinde değişen, matrahı tâdat usulü ile tespit 

edilen, nakdî olarak tahsil edilen bu vergiler, dolaysız ve sabit miktarlı ürün 

vergileriydi.  



205 

 

Osmanlı malî sisteminde kimden ve ne zaman alınacağı önceden bilinmeyen, 

konusu ortaya çıkmalarına bağlı, matrahı kanunlarda belirtilen, sabit miktarlı ve 

sürekli olmayan vergiler (bâd-ı havâ), reâyânın ortaya çıkması (zuhuru) durumunda 

ödemekle mükellef olduğu bir başka vergi grubuydu.  

Tarih boyunca devletler, kamusal faaliyetlerin (devlet masrafları ve kamu 

hizmetleri) gerektirdiği harcamaları karşılamak için halktan “vergi” adı altında, 

devletin yaptırım gücüne dayanarak, özel veya belirli bir karşılık aranmaksızın para 

(nakdî vergi) veya mal (aynî vergi) şeklinde iktisadî değerler aktardılar.  

14.–16. yüzyıllarda Osmanlı Devleti’nde vergilendirmenin temel amacı askerî 

harcamaları karşılamaktı. Tarımın vergilendirilmesi, hazine, saray ve ordunun 

ihtiyacı ile askerler ve görevlilerin maaşlarını karşılamak üzere, kırsal kesimde çift-

hane denilen ekonomik birimler ve konargöçerlerden siyasî cebir altında, karşılıksız 

olarak, devlete veya vergi toplama hakkı verilen kişilere ya da vakıflara aynî ve 

nakdî olarak kaynak aktarılmasıdır.   

Vergilendirmede ekonomik ve toplumsal amaçlara göre göz önünde 

bulundurulması gereken ilkeler olarak ifade edilen “vergileme ilkeleri”, her devletin 

ekonomik ve sosyal şartları, uygulandığı ekonomik sistem ve toplumun gelir dağılımı 

konusundaki ahlakî değer yargılarına göre değişir. Klasik iktisadın kurucusu kabul 

edilen Adam Smith, An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations 

(Milletlerin Zenginliğinin Mahiyeti ve Nedenleri üzerine bir Araştırma) adlı eserinde 

“eşitlik”, “belirlilik”, “uygunluk” ve “iktisadîlik” olmak üzere dört vergileme ilkesi 

ortaya atmış, söz konusu vergileme ilkeleri bugünkü kamu maliyesi literatürünün 

temellerini oluşturmuştur. 

Osmanlı Devlet’inde vergi, nüfusun % 85–90’ını oluşturan reâya tarafından 

ödenirdi. Merkezî idareye belirli bir hizmeti yapan insanlara vergi gelirinden ödeme 

yapılır ya da vergi muafiyeti verilirdi. Siyasî, malî ve ekonomik olarak önemli 

işlevlere sahip olan vergi muafiyeti, yöneten sınıfa çeşitli maddî imtiyazlar verir, 

ancak bu imtiyazlar -ilmiye sınıfı dışında- verildiği kişinin ölümü ile son bulur, 

yöneticilerin mal varlıkları varislerine intikal etmez, hazineye geçerdi. Reâyanın mal 

varlıkları ise miras yolu ile varislerine kalırdı.  



206 

 

Osmanlı Devleti’nde tarım kesiminden alınan vergileri, vergileme ilkelerine 

göre değerlendirince ortaya çıkan durum şudur: Her bölgede bütün arazilerden eşit 

olarak alınan bir arazi vergisi, toprağı tasarruf edenlerin üzerine kalır. Verimsiz 

topraklara uygulandığındaysa ürün fiyatlarını artırır ve tüketicilere yansır. Aksi hâlde 

verimsiz topraklarda üretim durur, verimli toprakların rantı artar. Söz konusu 

durumlar eşitlik ilkesine aykırıdır. Osmanlı malî bürokrasisi, toprak vergilerini 

imparatorluğun her sancak, kazâ, hatta köyü için farklı belirlemek, arazi 

büyüklüklerini toprağın verimine göre gruplandırmak, çiftlik büyüklüklerini farklı 

tespit etmek ya da az verimli toprakların tarıma açılması için bu topraklara vergi 

muafiyeti vermek suretiyle eşitlik ilkesini korumaya çalışmıştır.   

Devletin en önemli vergi gelirini oluşturan öşürün matrahı ürünlerin gayrı safî 

miktarıdır. Farklı miktarda ürün elde edenler farklı, aynı miktarda ürün elde edenler 

aynı vergiyi öderler. Ancak mükellefin gayrı safî üretim miktarı onun gerçek ödeme 

gücünü göstermez. Gerçek ödeme gücünü belirlemek için üretim maliyetleri de hesab 

edilmelidir. Öşür, gayrı safî üretimi vergilendirdiği için maliyetler dikkate alınmaz. 

Yüksek maliyetle üretilen ürünler düşük maliyetle üretilenlere göre daha fazla veya 

düşük maliyetle üretilen ürünler yüksek maliyetle üretilenlere göre daha az oranda 

vergilendirilir. Eşitlik ilkesi farklı ödeme gücüne sahip olan kimselerin farklı oranda 

vergilendirilmesini gerektirir. Üretim maliyeti yüksek olan köylünün net ürünü daha 

düşük olacağından vergisinin de daha düşük olması gerekir. Oysa öşür 

uygulamasında farklı ödeme gücüne sahip kişiler aynı vergiyi öder. Bu eşitlik 

ilkesine aykırıdır.  

Fetihlerle sonuçlanmayan uzun ve yorucu seferlerin merkezî hazineye 

getirdiği mali yükün mevcut tımarlar üzerindeki vergi baskısının artmasına yol açtığı, 

üstelik büyük bir nüfus artışının yaşandığı 16. yüzyılın son çeyreğinde; maliyeti 

yüksek olan marjinal arazilerin üretime sokulamaması, hâne başına işlenen toprak ve 

elde edilen ürünün azalması, vergi yükünün artması, bu nedenle köylülerin kasaba ve 

şehirlere göç etmesi ve eşkıyalık yapması gibi toplumsal ve ekonomik sıkıntılar 

ortaya çıktı. Vergi artışı, tımar düzeninin işleyişinde de yıpranmalara yol açtı. Buna 

karşılık devlet, verimsiz ve tarıma elverişsiz topraklarda yaşayan köylüleri arazi 

vergilerinden muaf tutmak, küçük köylülerin şehirlere getirip sattıkları ürünlerden ya 



207 

 

da köy pazarlarında yapılan alım satımdan vergi almamak sureti ile köylülere maddî 

katkı sağlamaya çalıştı.  

Hayvanlar üzerinden alınan vergiler, vergilendirilen gayrı safî gelir, safî (net) 

gelire çok yakın olduğundan dolayı maliyet kaygısı olmayan konargöçer hayvancılık 

için çok uygundur. Ancak yerleşik hayvancılıkta safî gelir önem kazanır ve vergi 

yükü artar. Bu durum eşitlik ilkesini köylüler aleyhine bozar. Konargöçerlerin belirli 

bir yere iskân edilmeye direnmelerinin en önemli nedeni budur.  

Osmanlı vergi sistemi içinde yer alan, ancak sürekli olmayan vergiler, bir 

işlem sırasında veya hizmetten yararlananlar tarafından ödenir. Bu vergilerin bazı 

türlerinde mükellefler gelirlerine göre ayrılmış ve fiyat farklılaşmasına gidilmiştir. 

Bu nedenle anılan vergiler eşitlik ilkesine uygundur. 

 Tarım arazileri, tarım ürünleri ve hayvancılıktan alınan vergilerle, bad-ı havâ 

vergileri, Osmanlı kanunlarında açıkça belirtilmiş olan, köylüler tarafından binlerce 

yıldır bilinen ve kabul gören bir tarihte, ürünlerin hasad zamanı gibi vergiyi doğuran 

olayın meydana geldiği ya da ona en yakın bir zamanda veya vergiyi doğuran hukukî 

bir işlemin yapıldığı, bir hizmetten yararlanıldığı zaman tahsil edilirdi. Vergi 

miktarları da halkın bildiği ve kullandığı değerler ve ölçü birimleriyle hesaplanırdı. 

Bundan dolayı tarım kesiminden alınan vergiler, hem “belirlilik” hem de “uygunluk” 

ilkelerine uygun düşmektedir. 

 Hizmetlerine karşılık sipahi, padişah hasları ve vakıflara tahsis edilmiş tarım 

arazileri, tarım ürünleri ve hayvancılıktan alınan vergilerle, bad-ı havâ vergileri, 

tımar sahipleri, zeamet, has ve vakıf görevlileri tarafından toplanırdı. Bütün bu 

vergilerin tahsili, devlet hazinesine masraf yüklemediğinden tarım kesiminden alınan 

vergiler “iktisadilik ilkesi” ne uygundur.  

14.–16. yüzyıllarda Osmanlı Devleti’nde vergilendirmenin temel amacı 

hazine, saray ve ordunun ihtiyacını, askerler ve devlet görevlilerin ücretlerini 

karşılamaktı. Vergi, günümüzde olduğu gibi bir maliye politikası aracı değildi. 

Osmanlı Devleti, incelenen dönemde tarım kesimini vergilendirmek suretiyle, çok 

geniş bir coğrafyada, çağının en büyük ordusunu da beslemek ve savaşa göndermek 

şartıyla bu harcamaları karşılamıştı.  



208 

 

Tımar düzeninde görülen bozulma ve 16. yüzyılın ikinci yarısında tüm 

Akdeniz bölgesinde ortaya çıkan nüfus patlamasının yol açtığı ekonomik ve 

toplumsal sıkıntıların ortaya çıkmasına kadar, çalışmada incelediğimiz dönemde 

Avrupa’dakinin tersine vergilerden kaynaklanan halk hareketleri ve köylü 

ayaklanmalarının sık görülmemesi, Osmanlı vergi sisteminin, binlerce yıllık 

Yakındoğu imparatorluk ve vergileme geleneklerinden süzülüp gelen ve işinin ehli 

olan Osmanlı maliye bürokrasisi tarafından çok iyi düzenlendiğini göstermektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



209 

 

KAYNAKÇA 

A. KİTAPLAR VE TEZLER 

 

AKALIN, G., 1975  Tarımımızın Sosyo-Ekonomik Yapısı Vergile- 
me ve Gelişme, Ankara, AÜ SBF Yayınları.   

AKDAĞ, M., 1959, 1971  Türkiye’nin İktisadî ve İçtimaî Tari i I 1243-

1453, Ankara, AÜ DTCF Yayınları. Türkiye’nin 
İktisadî ve İçtimaî Tari i II 1453-1559, Ankara, 

AÜ DTCF Yayınları. 
AKDOĞAN, A., 1989  Kamu Maliyesi, Ankara, GÜ İİBF Yayınları.  
AKGÜNDÜZ, A., 1990-1996  Osmanlı Kânunnâmeleri, İstanbul, C. 1-9, FEY 

Yayınları.  
AKÖZ, A., 2014  Sürü Peşinde Saban İzinde Osmanlı 

Devleti’nde Konargöçerler ve Köylüler, Konya, 

Palet Yayınları. 
ANDERSON, P., 1974  Lineages of the Absolutist State, London, New 

Left Books. 
ARIKAN, Z., 1988  XV-XVI. Yüzyıllarda Hamit Sancağı, İzmir, 

Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları.  
ARSLAN, İ., 2014  Osmanlı Dünyasında Köyler ve Köylüler: 19. 

Yüzyıl Balıkesir Örneği, İstanbul, Bilge Kültür 
Sanat Yayınları. 

ÂŞIKPAŞAOĞLU., 1947  Tevâri -i Âl-i Osman, (Yay. Çiftçioğlu Nihal 
Atsız), İstanbul, Türkiye Yayınevi. 

AYDIN, M. Â., 2005  Türk Hukuk Tarihi, İstanbul, Hars Yayıncılık. 
AYDIN, M. Â., 2014  Osmanlı Devleti’nde Hukuk ve Adalet, 

İstanbul, Klasik Yayınları. 
BALTA, E., 1989  

 

L’Eubée a la fin du XVe Siecle. Économie et 
Population Les registres de l’année 1474, 

Athenes, Society of Euboean Studies. 
BANG, P.F., BAYLY, C.A., 

2011 

Tributary Empires in Global History, New 

York , Palgrave Macmillan. 

BARKAN, Ö.L., MERİÇLİ, E.  

1988  
Hüdavendigâr Livası Ta rir Defterleri I, 
Ankara, TTK Yayınları. 

BARKAN, Ö.L., 1980  Türkiye’de Toprak Meselesi Toplu Eserler 1, 

İstanbul, Gözlem Yayınları. 
BARKAN, Ö.L., 1943  XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı 

İmparatorluğunda Ziraî Ekonominin Hukukî 
ve Malî Esasları. I. Cild: Kanunlar, İstanbul, 
İÜEF Türkiyat Enstitüsü Neşriyatı. 

BARTUSIS, M.C., 2012  Land and Privilege in Byzantium The 
Institution of Pronoia, Cambridge, Cambridge 

University Press. 
  



210 

 

BATH, S., 1963  The Agrarian History of Western Europe: 

AD 500-1850, (Trans. Olive Ordish), Edward 

Arnold, London. 

BELDICEANU, N., 1985  XIV. Yüzyıldan XVI. Yüzyıla Osmanlı 
Devleti’nde Tımar, (Çev. Mehmet Ali 
Kılıçbay), Ankara, Verso Yayınları. 

BERKES, N., 1978  Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul, Doğu-Batı 
Yayınları. 

BİLGE, S.M., 2010  Osmanlı’nın Macaristanı. Osmanlı 
Hakimiyetindeki Macaristan’ın Tari î 
Coğrafyası ve İdarî Taksimatı (1526-1718), 

İstanbul, Kitabevi Yayınları.  
BİNARK, İ., GÜLTEPE, N. 
1994  

5 Numaralı Mü imme Defteri (973/1565-

1566) Özet ve İndeks, Ankara, DAGM 

Yayınları. 
BLOCH, M., 2007  Feodal Toplum, (Çev. Melek Fırat), İstanbul, 

Kırmızı Yayınları. 
BOGUSLAVSKİ, KARPUŞİN, 
RAKİTOV, 1990 

Diyalektik ve Tarihsel Materyalizmin 
Abecesi, Ankara, Sol Yayınları. 

BORATAV, K., 1980  Tarımsal Yapılar ve Kapitalizm, Ankara, AÜ 
SBF Yayınları. 

BOSTAN, M.H., 2002  XV-XVI. Asırlarda Trabzon Sancağında 
Sosyal ve İktisadî Hayat, Ankara, TTK 

Yayınları. 
BRAUDEL, F., 1993  Maddi Uygarlık Ekonomi ve Kapitalizm 

XV.-XVIII. Yüzyıllar III. Cilt Dünyanın 
Zamanları, (Çev. Mehmet Ali Kılıçbay), 
Ankara, Gece Yayınları. 

BROCHIER, H, LLAU, P., 

MICHALET, C.A. 1981  
Maliye Ekonomisi, (Çev. Adnan Erdaş), 
Ankara, AİTİA Maliye Fakültesi Yayınları. 

BULDUK, Ü., 2013  

 
XVI. Asırda Kara isar-ı Sa ib 
(Afyonkara isar) Sancağı, Ankara, TTK 

Yayınları. 
BULUTOĞLU, K., 1981  Kamu Ekonomisine Giriş, İstanbul, Filiz 

Kitabevi Yayınları. 
CAHEN, C., 2000  

 

Osmanlılardan Önce Anadolu, (Çev. Erol 
Üyepazarcı), İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları. 

CEZAR, Y., 1986  Osmanlı Maliyesinde Bunalım ve Değişim 
Dönemi (XVIII. yy’dan Tanzimat’a Mali 
Tarih), İstanbul, Alan Yayıncılık.  

CHAYANOV, A.V., 1966  

 

The Theory of Peasant Economy, (Ed. Daniel 

Thorner, Basile Kerblay, R.E.F. Smith), 

Homewood, Richard Irwin INC. 



211 

 

CHILDE, G., 1983  Tarihte Neler Oldu, (Çev. Mete Tuncay-

Alâeddin Şenel), İstanbul, Alan Yayıncılık. 
CİN, H., AKGÜNDÜZ, A.  2011  Türk Hukuk Tari i, İstanbul, Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı Yayınları. 
CİN, H., AKYILMAZ, G. 1995  Tari te Toplum ve Yönetim Tarzı Olarak 

Feodalite ve Osmanlı Düzeni, Konya, SÜHF 
Yayınları. 

CİN, H., 1987  Mirî Arazi ve Bu Arazinin Özel Mülkiyete 
Dönüşümü, Konya, SÜHF Yayınları.  

CİN, H., 1992  Osmanlı Toprak Düzeni ve Bu Düzenin 
Bozulması, Konya, SÜHF Yayınları.  

CLINE, E.H., GRAHAM, M.W. 

2011  
Ancient Empires: From Mesopotamia to the 

Rise of Islam,New York, Cambridge University 

Press. 
COOK, M.A., 1972  Population Pressure in Rural Anatolia 1450-

1600, London, Oxford University Press. 
ÇAKAR, E., 2003  XVI. Yüzyılda Haleb Sancağı (1516-1566), 

Elazığ, Fırat Üniversitesi Orta-Doğu 
Araştırmaları Merkezi Yayınları. 

ÇAKAR, E., 2012  Doğu Akdeniz Sa ilinde Bir Osmanlı Sancağı 
: Trablus (1516-1579), Ankara, TTK Yayınları.  

ÇINAR,H.,GÜMÜŞÇÜ, O.2002  Osmanlıdan Cum uriyete Çubuk Kazası, 
Ankara. 

DAVID, G., 1999  

 

16. Yüzyılda Simontornya Sancağı, (Çev. 
Hilmi Ortaç), İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları.   

DEMİRCİ, M., 2003  İslâm’ın İlk Üç Asrında Toprak Sistemi, 
İstanbul, Kitabevi Yayınları. 

DİVİTÇİOĞLU, S., 2010a  Asya Üretim Tarzı ve Osmanlı Toplumu, 

Marksist Üretim Tarzı Kavramı, İstanbul, 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.  

DİVİTÇİOĞLU, S., 2001  

 

Ortaçağ Türk Toplumları Hakkında, 

İstanbul, YKY. 
DOLUKHANOV, P., 1998  Eski Ortadoğu’da Çevre ve Etnik Yapı, (Çev. 

Suavi Aydın), Ankara, İmge Kitabevi. 
DOSSE, F., 2008 

 

DUBY, G., 1976  

Ufalanmış Tari , (Çev. Işık Ergüden), İstanbul, 
TİB Kültür Yayınları. 
Rural Economy and Country Life in the 

Medieval West, (Trans. Cynthia Postan), 

Columbia, University of South Carolina Press. 

DÜZDAĞ, M.E., 1972  Şey ülislâm Ebussuud Efendi Fetvaları 
Işığında 16. Asır Türk Hayatı, İstanbul, 
Enderun Kitabevi. 

EĞİLMEZ, M., 2005  Hitit Ekonomisi, İstanbul, Türk Eskiçağ 
Bilimleri Enstitüsü Yayınları. 

ELLIS, F., 2000  Peasants Economics: Farm Households in 
Agrarian Development,Cambridge, Cambridge 

University Press. 



212 

 

EMECEN, F.M.: 1989  XVI. Asırda Manisa Kazası, Ankara, TTK 

Yayınları. 
ENGELS, F., 1979  

 

Ailenin Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, 
(Çev. Kenan Somer), Ankara, Sol Yayınları. 

EPSTEIN, S.A., 2014  Geç Dönem Ortaçağ Avrupası Ekonomik ve 

Sosyal Tarih, 1000-1500, (Çev. Serap Işık), 
İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

ERCAN, F., 1993  Kırsal Yapıda Toplumsal Değişme, İstanbul, 
Yar Yayınları. 

ERCAN, Y., 2007  Toplu Eserler II (Rumlar ve Diğer Müslüman 
Olmayan Topluluklar), Ankara, Turhan 

Kitabevi.  

ERDOĞRU, M.A., 1998  

 
Osmanlı Yönetiminde Beyşe ir Sancağı 
(1522-1584), İzmir, Ege Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi Yayınları. 

ERDOST, M.İ., 1985  Asya Üretim Tarzı ve Osmanlı 
İmparatorluğunda Mülkiyet İlişkileri, 
Ankara, Onur Yayınları. 

ERDOST, M.İ., 1984. Kapitalizm ve Tarım, Ankara, Onur Yayınları. 
ERGENÇ, Ö., 2013  Osmanlı Tari i Yazıları (Şe ir, Toplum, 

Devlet), İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 
ERKAL, M., 2009  İslam’ın Erken Döneminde Vergi Hukuku 

Uygulamaları, İstanbul, İSAM Yayınları.  
ERSOY, M, LACLAU, E., 

WOLPE, H., 1984  

Üretim Tarzlarının Eklemlenmesi Üzerine, 

(Der. Çağatay Keskinok-Melih Ersoy), Ankara, 

Birey ve Toplum Yayınları. 
ERTÜRK, V., 2011  XVI. Yüzyılda Akşe ir Sancağı, İstanbul, Ati 

Yayınları. 
FALAY, N., 2000  Maliye Tari i (Ders Notları), İstanbul, Filiz 

Kitabevi. 

FAROQHİ, S., 2006  Osmanlı Şe irleri ve Kırsal Hayatı, (Çev. 
Emine Sonnur Özcan), Ankara, Doğu Batı 
Yayınları.  

FRANK, A.G., 2010  Yeniden Doğu Asya Çağında Küresel 
Ekonomi, (Çev. Kâmil Kurtul), İstanbul, İmge 
Yayınları. 

GENÇ, M., 2010  Osmanlı İmparatorluğu’nda Devlet ve 

Ekonomi, İstanbul, Ötüken Neşriyat. 
GILLS, B.K., FRANK, A.G. 

2003  

 

Dünya Sistemi Beş Yüzyıllık mı? Beş Bin 
Yıllık mı?, (Çev. Esin Soğancılar), Ankara, 

İmge Kitabevi. 
GODELIER, M.,1966  Asya-Tipi Üretim Tarzı Kavramı ve Marksist 

Şemalara Göre Toplumların Evrimi, (Çev. 
Atilla Tokatlı), İstanbul, Özgün Yayınları. 

GOODY, J., 2008  Kapitalizm ve Modernlik. Büyük Tartışma, 

(Çev. İhsan Durdu), İstanbul, Küre Yayınları. 
  



213 

 

GÖĞEBAKAN, G., 2002  XVI. Yüzyılda Malatya Kazası (1516-1560), 

Malatya, Malatya Belediyesi Kültür Yayınları. 
GÖKÇE, T., 2000  XVI ve XVII. Yüzyıllarda Lâzıkiyye (Denizli) 

Kazâsı, Ankara, TTK Yayınları. 
GÖYÜNÇ, N., 1991  XVI. Yüzyılda Mardin Sancağı, Ankara, TTK 

Yayınları. 
GÜÇER, L., 1964  XVI.-XVII. Asırlarda Osmanlı 

İmparatorluğunda Hububat Meselesi ve 

Hububattan Alınan Vergiler, İstanbul, İÜİF 
Yayınları. 

GÜNDÜZ, A., 2003  Osmanlı İdaresinde Musul (1523-1639), 

Elazığ, Fırat Üniversitesi Orta-Doğu 
Araştırmaları Merkezi Yayınları.  

GÜRAN, T., 1998  19. Yüzyıl Osmanlı Tarımı, İstanbul, Eren 
Yayıncılık.  

GÜRAN, T., 2011  İktisat Tari i, İstanbul, Der Yayınları. 
GÜRBÜZ, A., 2001 XV.-XVI.Yüzyıl Osmanlı Sancak Çalışmaları, 

İstanbul, Dergah Yayınları. 
HARVEY, A., 2002  Economic Expansion in the Byzantine Empire 

900-1200, Cambridge, Cambridge University 

Press. 

HEATON, H., 1985  Avrupa İktisat Tari i, C. 1, (Çev. Mehmet Ali 
Kılıçbay, Osman Aydoğuş), Ankara, Teori 
Yayınları. 

HERSHLAG, Z.Y., 1980 Introduction to the Modern Economic 

History of the Middle East, Leiden,  E.J. Brill. 

HEYET., 1978  Marksist-Leninist Politika ve Ekonomi-

Politik Sözlüğü, I-II, (Çev. Nadir Savaşçı), 
İstanbul, Yeni Dünya Yayınları. 

HİNDESS,B., HİRST,P.Q. 1975  Pre-Capitalist Modes of Production, London, 

Routledge and Kegan Paul. 

HOBSBAWM, E., 1996  

 
Kısa 20. Yüzyıl: 1914-1991, Aşırılıklar 
Çağı, (Çev. Yavuz Alogan), İstanbul, Sarmal 
Yayınları.   

IMBER, C., 2006  

 
Osmanlı İmparatorluğu 1300-1650 İktidarın 
Yapısı, (Çev. Şiar Yalçın), İstanbul, İstanbul 
Bilgi Üniversitesi Yayınları.   

IMBER, C., 2004  

 
Şeriattan Kanuna Ebussuud ve Osmanlı’da 
İslami Hukuk, (Çev. Murteza Bedir), İstanbul, 
Tarih Vakfı Yurt Yayınları.   

İMAM EBU YUSUF., 1973  

 

Kitâbü’l-Haraç, (Çev.Ali Özek), İstanbul, İÜİF 
Maliye Enstitüsü Yayınları, İstanbul. 

İNALCIK, H., 2004  Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve 

Sosyal Tarihi I. Cilt: 1300-1600, (Çev. Halil 
Berktay), İstanbul, Eren Yayıncılık. 

İNALCIK, H., 2003  Osmanlı İmparatorluğu Klâsik Çağ (1300-

1600), (Çev. Ruşen Sezer), İstanbul, YKY. 



214 

 

İNALCIK,H., 1993a  Osmanlı İmparatorluğu Toplum ve Ekonomi, 
İstanbul, Eren Yayıncılık. 

İNALCIK, H., 1987  Hicri 835 Tari li Sûret-i Defter-i Sancak-i 

Arvanid, Ankara, TTK Yayınları. 
İSLAMOĞLU, H., 2010  Osmanlı İmparatorluğu’nda Devlet ve Köylü, 

İstanbul, İletişim Yayınları. 
KAFADAR, C., 2010  İki Ci an Âresinde (Osmanlı Devleti’nin 

Kuruluşu), (Çev.Ceren Çıkın), Ankara, Birleşik 
Kitabevi.    

KALDY-NAGY, G., 1971  Kanuni Devri Budin Tahrir Defteri (1546-

1562), Ankara, AÜ DTCF Yayınları. 
KANKAL, A., 2011  XVI. Yüzyılda Çankırı, Çankırı, Çankırı 

Beledi- yesi Kültür Yayınları.  
KAPLANOĞLU, R., 2000  

 

Osmanlı Devleti’nin Kuruluşu, Bursa, Avrasya 

Etnografya Vakfı Yayınları. 
KARACA, B.,2002  XV. ve XVI. Yüzyıllarda Teke Sancağı, 

Isparta, Fakülte Kitabevi.  
KARADEMİR, Z., 2014  İmparatorluğun Açlıkla İmti anı Osmanlı 

Toplumunda Kıtlıklar (1560-1660), İstanbul, 
Kitap Yayınevi. 

KAZGAN, G., 2013  

 

Tarım ve Gelişme, İstanbul, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları.    

KAZICI, Z., 2005  Osmanlı Vergi Sistemi, İstanbul, Bilge 
Yayınları. 

KILIÇ, O., 1997  

 

XVI. ve XVII. Yüzyıllarda Van (1548-1648), 

Ankara, Van Belediye Başkanlığı Kültür ve 
Sosyal İşler Müdürlüğü Yayınları. 

KILIÇBAY, M.A., 1985  Feodalite ve Klasik Dönem Osmanlı Üretim 
Tarzı, Ankara, Teori Yayınları. 

KIPLE, K.F., 2010  Gezgin Şölen Gıda Küreselleşmesinin On Bin 
Yılı, (Çev. Nurettin Elhüseyni), İstanbul, YKY. 

KIVRIM, İ., 2014  Taşova-Erbaa Yerleşme-Nüfus ve Ekonomi 
(15-16. Yüzyıl), İstanbul, Kitabevi Yayınları. 

KİRMANOĞLU, H., 2007  Kamu Ekonomisi Analizi, İstanbul, Beta 
Yayınları. 

KULA, W., 1985  Feodalizmin Ekonomik Teorisi (Çev. Oğuz 
Esen), Ankara, Birey ve Toplum Yayıncılık. 

LINDNER, R.P., 2000  Ortaçağ Anadolu’sunda Göçebeler ve Os-
manlılar, (Çev. Müfit Günay), Ankara, İmge 
Kitabevi. 

LOWRY, H.W.,  2010  Erken Dönem Osmanlı Devleti’nin Yapısı, 
(Çev. Kıvanç Tanrıyar), İstanbul, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları.  

MANN, M., 2013  Devletler, Savaş ve Kapitalizm Politik 
Sosyoloji İncelemeleri, (Çev. Semih Türkoğlu), 
İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları.  

  



215 

 

MARX, K., 2012  Louis Bonaparte’ın 18 Brumaire’i, (Çev. 
Sevim Belli), Ankara, Sol Yayınları. 

MARX, K., 1990  Kapital. Ekonomi Politiğin Eleştirisi, C. III 

(Çev. Alaattin Bilgi), Ankara, Sol Yayınları. 
MARX, K., 1974  Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, (Çev. 

Sevim Belli), Ankara, Sol Yayınları. 
MARX, K., 1966  Kapital Ekonomi Politiğin Eleştirisi, C. I/1, 

(Çev. Mehmet Selik), Ankara, Sol Yayınları. 
MARX, K., ENGELS, F., 1977  Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri, (Çev. 

Mihri Belli), Ankara, Sol Yayınları. 
MARX, K., ENGELS, F., 1976  Alman İdeolojisi, (Çev. Sevim Belli), Ankara, 

Sol Yayınları. 
MAZOYER,M.,ROUDART, L., 

2010  
Dünya Tarım Tari i, Neolitik Çağ’dan 
Günümüzdeki Krize, (Çev. Şule Ünsaldı), 
Ankara, Epos Yayınları.  

MİROĞLU, İ., 1990  Kema  Sancağı ve Erzincan Kazası (1520-

1566), Ankara, TTK Yayınları. 
MOUTAFCHIEVA, V.P., 1988  Agrarian Relations in the Ottoman Empire in 

the 15
th

 and 16
th 

Centuries, New York, 

Columbia University Press. 

MUSGRAVE, R.A., 1987 Kamu Maliyesi Teorisi II (Bütçenin 
Mikroekonomik Etkileri), (Çev. Orhan Şener), 
İstanbul, Marmara Üniversitesi Yayınları.  

NADAROĞLU, H., 1983  Kamu Maliyesi Teorisi, İstanbul, Okan 

Yayınları. 
ORBAY, K., 2010  Osmanlı Çift-Hane Sistemi, AÜ SBE 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara (http:// 

acikarsiv. ankara.edu.tr/browse/6228/).  

ORHONLU, C., 1987  Osmanlı İmparatorluğu’nda Aşiretleri İskan 
Teşebbüsü (1691-1696), İstanbul, Eren 
Yayıncılık.  

ORTAYLI, İ.,  2007  Türkiye Teşkilat ve İdare Tari i, Ankara, 

Cedit Neşriyat. 
OSTROGORSKY, G., 1981  Bizans Devleti Tarihi, (Çev. Fikret Işıltan), 

Ankara, TTK Yayınları. 
OYAN, O., 1998  Feodalizm ve Osmanlı Tartışmaları, Ankara, 

İmaj Yayıncılık. 
OZANKAYA, Ö., 1977  Toplumbilime Giriş, Ankara, AÜ SBF 

Yayınları. 
ÖZ, M., 2013  Kanun-ı Kadimin Peşinde Osmanlı’da 

Çözülme ve Gelenekçi Yorumları (XVI. 
Yüzyıldan XVIII. Yüzyıl Başlarına), İstanbul, 
Dergâh Yayınları. 

ÖZ, M., 1999  XV.-XVI. Yüzyılda Canik Sancağı, Ankara 

TTK Yayınları. 
ÖZDEĞER, H., 1988  Onaltıncı Asırda Ayıntâb Livâsı Cilt:1, 

İstanbul, İÜİF Yayınları.  



216 

 

ÖZDEĞER, M., 2001  15.-16. Yüzyıl Arşiv Kaynaklarına Göre Uşak 
Kazasının Sosyal ve Ekonomik Tarihi, 

İstanbul, Filiz Kitabevi.  
ÖZEL, O., 1986  XV.-XVI. Yüzyıllarda Anadolu’da Kırsal 

(Ziraî) Organizasyon: Köylüler ve Köyler, 

Ankara, Hacettepe Üniversitesi SBE Tarih 
Anabilim Dalı Basılmamış Bilim Uzmanlığı 
Tezi.  

ÖZTÜRK, Y., 2014  Osmanlı Hâkimiyetinde Kefe (1475-1600), 

İstanbul, Bilge Kültür Sanat. 
ÖZVAR, E., 2003  Osmanlı Maliyesinde Malikâne Uygulaması, 

İstanbul, Kitabevi Yayınları. 
ÖZYÜKSEL, M., 2007  Feodalite ve Osmanlı Toplumu, İstanbul, 

Derin Yayınları. 
PAMUK, Ş., 2005  Osmanlı Türkiye İktisadî Tari i 1500-1914, 

İstanbul, İletişim Yayınları. 
PİRENNE, H., 1983  Ortaçağ Avrupa’sının Ekonomik ve Sosyal 

Tarihi, (Çev. Uygur Kocabaşoğlu), İstanbul, 
Alan Yayıncılık.  

QUATAERT, D., 2002  Osmanlı İmparatorluğu 1700-1922, (Çev. 
Ayşe Berktay), İstanbul, İletişim Yayınları. 

REDFIELD, R., 1956  Peasant Society and Culture An 
Anthropological Approach to Civilization, 

Chicago, Chicago University Press. 

RICARDO, D., 2011 Siyasal İktisadın ve Vergilemenin İlkeleri, 
(Çev. Barış Zeren), İstanbul, TİB Kültür 
Yayınları. 

SAYIN, A.V., 2000  Tarih-i Malî, Ankara, T.C. Maliye Bakanlığı 
APK Kurulu Başkanlığı Yayınları. 

SAYIN, A.V., 1999  Tekâlif Kavâidî (Osmanlı Vergi Sistemi), 
(Yay. F. Hakan Özkan), Ankara, T.C. Maliye 
Bakanlığı APK Kurulu Başkanlığı Yayınları. 

SCHMÖLDERS, G., 1976  Genel Vergi Teorisi, (Çev. Salih Turhan), 
İstanbul, İÜ İktisat Fakültesi Yayınları. 

SEZER, B., 1979  Asya Tari inde Su Boyu Ovaları ve Bozkır 
Uygarlıkları, İstanbul, İÜEF Yayınları. 

SIDDIKÎ, S.A., 1972  İslâm Devleti’nde Mali Yapı, (Çev. Rasim 
Özdenören), İstanbul, Fatih Matbaası.  

SINGER, A., 1996  Kadılar, Kullar, Kudüslü Köylüler, (Çev. 
Sema Bulutsuz), İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları. 

SMITH, A., 2011  Milletlerin Zenginliği, (Çev. Haldun Derin), 
İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

SOLAK, İ., 2004  XVI. Asırda Maraş Kazâsı (1526-1563), 

Ankara, Akçağ Yayınları. 
  



217 

 

SÜLEYMAN SUDÎ., 1996 

  

Osmanlı Vergi Düzeni (Defter-i Muktesid), 

(Yay. Mehmet Ali Ünal), Isparta, Fakülte 
Yayınları. 

ŞAFAK, A., 1977  İslâm Arazi Hukuku ve Tatbikatı (İlk 
Devirler), İstanbul, TÜRDAV Yayınları. 

ŞAHİN, İ., 2006  Osmanlı Döneminde Konar-Göçerler 
İncelemeler-Araştırmalar, İstanbul, Eren 
Yayıncılık. 

ŞAHİNÖZ, A., 2011  Neolitik’ten Günümüze Tarım Ekonomi ve 

Politikaları, Ankara, Turhan Kitabevi. 

ŞANDA, H.A., 1941  Reâya ve Köylü, İstanbul, Tan Matbaası.  
ŞENYÜZ, D., 1995  Vergilemede Yükümlü Psikolojisi, Bursa, 

Uludağ Üniversitesi Yayınları. 
TABAK, F., 2010  Solan Akdeniz 1550-1870 Coğrafi-Tarihsel bir 

Yaklaşım, (Çev. Nurettin Elhüseyni), İstanbul, 
YKY Yayınları. 

TABAKOĞLU, A.,  2008  Türkiye İktisat Tari i, İstanbul, Dergah 
Yayınları.  

TANOĞLU, A., 1968  Ziraat Hayatı 1, Ziraat Tari ine Bir Bakıs   ve 

Orta İklim Memleketlerinde Ziraat, İstanbul, 
İÜEF Coğrafya Enstitüsü Yayınları. 

TAŞDEMİR, M., 1999  XVI. Yüzyılda Adıyaman (Be isni, Hısn-ı 
Mansur, Gerger, Kâ ta) Sosyal ve İktisadî 
Tarihi,  Ankara, TTK Yayınları. 

TİMUR, T., 1979  Kuruluş ve Yükseliş Döneminde Osmanlı 
Toplumsal Düzeni, Ankara, AÜ SBF Yayınları. 

TODOROV, N., 1983  The Balkan City, Seattle and London, 

University of Washington Press. 

TOGAN,A.Z.V., 1946  Umumi Türk Tari ine Giriş, İstanbul, İsmail 
Akgün Basımevi.  

TÖKİN, İ.H., 1934  

 

Türkiye Köy İktisadiyatı, İstanbul, Kadro 
Mecmuası Neşriyatı. 

TUĞ, S.,1984  İslâm Vergi Hukukunun Ortaya Çıkışı, 
İstanbul, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Yayınları. 

TUNCER, H., 1997  Padişa lar Kanunnamesi, Ankara, T.C. Ziraat 

Bankası Kültür Yayınları. 
TURHAN, R., 2013  Türkiye’de İktisat Tari i Çalışmalarının 

Gelişimi, Konya, Çizgi Yayınları. 
TURHAN, S., 1987  Vergi Teorisi ve Politikası, İstanbul, Der 

Yayınları. 
TURSUN BEY., 1977  Târî -i Ebü’l-Feth, (Haz. A. Mertol Tulum), 

İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti Yayınları. 
TÜRK, İ., 2005 Kamu Maliyesi, Ankara, Turhan Kitabevi 

ULUATAM, Ö., 1988 Kamu Maliyesi, Ankara, Teori Yayınları.  
UZUNÇARŞILI, İ.H., 1970  Osmanlı Devleti Teşkilâtına Med al, Ankara, 

TTK Yayınları. 



218 

 

UZUNÇARŞILI, İ.H., 1965  Osmanlı Devleti’nin İlmiye Teşkilâtı, Ankara, 

TTK Yayınları. 
ÜNAL, A., 2005  

 

Hititler Devrinde Anadolu, İstanbul, Arkeoloji 

ve Sanat Yayınları. 
ÜNAL, M.A., 2012  Osmanlı Sosyal ve Ekonomik Tari i, İstanbul, 

Paradigma Yayınları. 
ÜNAL, M.A., 2008  Osmanlı Devrinde Sinop, Isparta, Fakülte 

Kitabevi. 

ÜNAL, M.A., 1999  XVI. Yüzyılda Çemişkezek Sancağı (1518-

1566), Ankara, TTK Yayınları. 
ÜNAL, M.A., 1997  Osmanlı Müesseseleri Tari i, Isparta, Fakülte 

Kitabevi. 

ÜNLÜ, B., 2011  Osmanlı. Bir Dünya-İmparatorluğunun Soy 
Kütüğü, Ankara, Dipnot Yayınları. 

WERNER, E., 1987-1988:  

 
Büyük Bir Devletin Doğuşu, I. Osmanlı 
Feodalizminin Oluşma Süreci, (Çev. Orhan 
Esen-Yılmaz Öner), İstanbul, Alan Yayıncılık. 
Büyük Bir Devletin Doğuşu, II. Halk 
Ayaklanmaları ve Askeri Feodalizm, (Çev. 
Yılmaz Öner), İstanbul, Alan Yayıncılık.            

WHITE, S., 2013  Osmanlı’da İsyan İklimi Erken Modern 
Dönemde Celâli İsyanları, (Çev. Nurettin 
Elhüseyni), İstanbul, Alfa Yayınları. 

WILSON,C., PARKER, G., 

1977  
An Introduction to the Sources of European 

Economic History 1500-1800, New York, 

Cornell University Press. 

WOLF, E.R., 2000  Köylüler, (Çev. Abdülkerim Sönmez), Ankara, 
İmge Kitabevi. 

YARDIMCI, M. E., 2006  15. ve 16.Yüzyılda Bir Osmanlı Livası Bosna, 

İstanbul, Kitap Yayınları.  
YASA, İ.,  1970 Türkiye’nin Toplumsal Yapısı ve Temel 

Sorunları, Ankara, TODAİE Yayınları. 
YEDİYILDIZ, B., 1985  

 

Ordu Kazası Sosyal Tari i, Ankara, KTB 

Yayınları. 
YERASİMOS, S., 1980  Azgelişmişlik Sürecinde Türkiye. Bizans’tan 

1971’e, (Çev.Babür Kuzucu), İstanbul, Gözlem 
Yayınları. 

YÖRÜK, D., 2005  XVI. Yüzyılda Aksaray Sancağı (1500-1584), 

Konya, Tablet Yayınları. 
YÜCEL,Y., PULAHA, S., 1995  

 
I. Selim Kanunnâmesi (Tirana ve Leningrad 
nüs aları)(1512-1520),Ankara,TTK Yayınları. 

ZUBRİTSKİ,Y., 
MİTROPOLSKİ,D., KEROV, 
V.: 1978  

İlkel Toplum, Köleci Toplum, Feodal Toplum 
Kapitalist-Öncesi Biçimler, (Çev. Sevim Belli), 
Ankara, Sol Yayınları. 

 

 

 



219 

 

B. MAKALELER 

 
AFYONCU, E.: 2003  “Türkiye’de Tahrir Defterlerine Dayalı Olarak 

Hazırlanmış Çalışmalar Hakkında Bazı 
Görüşler”, TALİD, C. I/Sayı 1.  

AKKUŞ, Y.: 2010  “XIV. ve XV. Asırlarda Osmanlı ve Avrupa 
Ekonomileri: Bir Mukayese Denemesi”, İÜİF 
Sosyoloji Konferansları, Sayı 40. 

ALTUNDAĞ, Ş.: 1947  “Osmanlı İmparatorluğu'nun Vergi Sistemi 

Hakkında Kısa Bir Araştırma”, AÜ 
DTCFD, C.5/Sayı 2. 

AMIN, S., 2003. 

 

“Modern Kapitalist Dünya-Sistemi Kavramına 
Karşı Eski Dünya-Sistemleri Kavramı”, Dünya 
Sistemi Beş Yüzyıllık mı? Beş Bin Yıllık 
mı?, (Der. Andre Gunder Frank-Barry K. 

Gills), (Çev. Esin Soğancılar), Ankara, İmge 
Kitabevi 

AVCILAR, S. B.: 2002  “Asya Tipi Üretim Tarzı’na Veda”, Bilig, Sayı 
22. 

AYDIN, S.: 2007  “Türkiye’de Tarımın Tarihsel Temelleri: Bir 

Giriş Denemesi”, Kebikeç, Sayı 23. 
BAKKAL, U.: 2001  “Zirai Kazançların Vergilendirilmesinde 

Eleştirel Bir Bakış”, İÜ İFM, C. 51/Sayı 2. 
BARKAN, Ö.L.: 1975 “Feodal Düzen ve Osmanlı Timarı”, 

Hacettepe Üniversitesi Türkiye İktisat 
Tari i Semineri. Metinler/Tartışmalar 8-10 

Haziran 1973, (Ed. Osman Okyar),Hacettepe 

Üniversitesi Yayınları, Ankara. 
BARKAN, Ö.L.: 1974  “Timar”, İA, C. XI. 

BARKAN, Ö.L.: 1966  “Edirne Askeri Kassamı’na Ait Tereke 
Defterleri”, Belgeler. Türk Tarih Belgeleri 
Dergisi, C. 3, Ankara. 

BARKAN, Ö.L.: 1964  “Öşür”, İA, C. IX. 

BARKAN, Ö.L.: 1950-1955  “Osmanlı Devrinin Eşkincülü Mülkleri veya 
Mülk Tımarları Hakkında Notlar”, Zeki Velidi 

Togan’a Armağan, TTK Yayınları İstanbul. 
BARKAN, Ö.L.: 1953-1954  “Osmanlı İmparatorluğu Bütçelerine Dair 

Notlar”, İÜ İFM, C. XV, Sayı 1-4. 

BARKAN, Ö.L.: 1945  “Çiftlik”, İA, C. III. 

BARKAN, Ö.L.: 1944  

 

“Osmanlı İmparatorluğu’nda Toprak 
Vakıflarının İdarî-malî Muhtariyeti Meselesi”, 
Türk Hukuk Tari i Dergisi, C. I. 

BARKAN, Ö.L.: 1943  “Osmanlı İmparatorluğu’nda Kuruluş Devrinin 
Toprak Meseleleri”, II. Türk Tari  Kongresi. 
İstanbul 20-25 Eylül 1937. Kongreye 
Sunulan Tebliğler, İstanbul, TTK Yayınları. 

  



220 

 

BARKAN, Ö.L.: 1942 “Türk İslam Toprak Hukuku Tatbikatının 
Osmanlı İmparatorluğu’nda Aldığı Şekiller. 
İmparatorluk Devrinde Toprak Mülk ve 
Vakıflarının Hususiyeti”, İÜ HFM, C. VIII. 

BARKAN, Ö.L.: 1941  

 

“Türk İslam Toprak Hukuku Tatbikatının 
Osmanlı İmparatorluğu’nda Aldığı Şekiller. 
Mülk Topraklar ve Sultanların Temlik Hakkı”, 
İÜ HFM, VII. 

BARKAN, Ö.L.: 1940-41  “Türk İktisat ve Maliye Tarihi için Kaynaklar: 
Türkiye’de İmparatorluk Devirlerinin Büyük 
Nüfus ve Arazi Tahrirleri ve Hakâna Mahsus 
İstatistik Defterleri I”, İÜ İFM, C. II, Sayı 1-2. 

BARKAN, Ö.L.: 1940  “XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı 
İmparatorluğu’nda Toprak İşçiliğinin 
Organizasyonu Şekilleri: B) Rumelindeki 

Kulluklar ve Ortakçı Kullar”, İÜ İFM,C. I, Sayı 
4. 

BARKAN, Ö.L.: 1940  “XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı 
İmparatorluğu’nda Toprak İşçiliğinin 
Organizasyonu Şekilleri: A) Bursa ve Biga 

Civarındaki Kulluklar”, İÜ İFM, C. I, Sayı 2. 
BARKAN, Ö.L.: 1940  “Türk İslam Toprak Hukuku Tatbikatının 

Osmanlı İmparatorluğu’nda Aldığı Şekiller. 
Şer’i Miras Hukuku ve Evlatlık Vakıflar”, İÜ 
HFM, C. VII. 

BARKAN, Ö.L.: 1939  “XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı 
İmparatorluğu’nda Toprak İşçiliğinin 
Organizasyonu Şekilleri, Kulluklar ve Ortakçı 
Kullar: A) İstanbul Haslar Kazasındaki Ortakçı 
Kullar”, İÜ İFM, C. I, Sayı 1. 

BARKAN, Ö.L.: 1939  “Türk İslam Toprak Hukuku Tatbikatının 
Osmanlı İmparatorluğu’nda Aldığı Şekiller. I. 
Malikâne-Divanî Sistemi”, THİTM, C. II. 

BARKAN, Ö.L.: 1938  “Türkiye’de Toprak Meselesinin Tarihi 
Esasları”, Ülkü, C. XI, Sayı 61, Mart 1938, C. 
XI, Sayı 63, Mayıs 1938, C. XI, Sayı 64, 
Haziran 1938. 

BARKAN, Ö.L.: 1937-1938  “Osmanlı İmparatorluğu’nda Çiftçi Sınıfların 
Hukuki Statüsü”, Ülkü, C. IX, Sayı 49, Mart 
1937, C. IX, Sayı 50, Nisan 1937, C. IX, Sayı 
53, Temmuz 1937, C. X, Sayı 56, Birinciteşrin 
1937, C. X, Sayı 58, Birincikanun 1937, C. X, 

Sayı 59, İkincikanun 1938. 
BARKAN, Ö.L.: 1937  “Osmanlı İmparatorluğu’nda Kuruluş Devrinin 

Toprak Meseleleri”,  İkinci Türk Tari  
Kongresi, İstanbul 20-25 Eylül 1937 Kongreye 
Sunulan Tebliğler, İstanbul, TTK Yayınları. 



221 

 

BATMAZ, E.: 2004  “XV.-XVI. Yüzyıl Sancak Kanunnamelerine 
Göre Osmanlı Devleti’nde Tahıl Üretimi, AÜ 
DTCF Tarih Araştırmaları Dergisi,  C. 23, Sayı 
36. 

BAYRAKTAR, K.: 2003  “Osmanlı Maliyesi Üzerine Yapılan Çalışmalar”, 
TALİD, C. I, Sayı 1.  

BAYRAM, S.: 1993  “Kültepe Tabletlerinde Gecen Vergiler ve 
Özellikleri”, AÜ DTCFD, C. XXXVI, Sayı 1-2. 

BİLGE, S.M.: 2013 

 

“XV.-XVIII. Yüzyıllarda Osmanlı Devleti’nde 
Vergi Muafiyeti”, Osmanlı Coğrafyası 
Kültürel Arşiv Mirasının Yönetimi ve Tapu 
Arşivlerinin Rolü Uluslararası Kongresi 21-23 

Kasım 2012 İstanbul, C. III, Ankara, TKGM 

Arşiv Dairesi Yayınları. 
BRIANT, P.: 1985  “Eski Orta-Doğu’da Devlet Aygıtları ve Üretici 

Güçlerin Gelişmesi: Akamanış İmparatorluğu 
Örneği” (Çev. Kenan Somer), İlk Sınıflı 
Toplumlar Asyagil Üretim Tarzı ve Doğu 
Despotizmi, Ankara, Birey Toplum Yayınları.  

CHESNEAUX, J.: 1970  “Asya Tipi Üretim Tarzının Açtığı Yeni 
Araştırma Alanları”, (Çev. İrvem Keskinoğlu), 
Asya Tipi Üretim Tarzı, İstanbul, Ant 
Yayınları. 

CVETKOVA, B.: 1977  “Osmanlı Feodal Düzeni Üzerine Bazı Ortaçağ 
Balkan ve Bizans Kurumlarının Etkileri”, 
Osmanlı Tarih Arşivi, C. I, Sayı 1. 

ÇAĞATAY, N.: 1947  

 

“Osmanlı İmparatorluğu’nda Reâyadan Alınan 
Vergi ve Resimler”,AÜ DTCFD, C. V, Sayı 1-5. 

ÇELEBİ, N.: 1991  “Toplum, Sınıf ve Üretim Tarzı Üzerine Bir 
Deneme”, İÜEF Sosyoloji Dergisi, C.III, Sayı 2.  

DARLING, L., 2006  

 

“Osmanlı Maliye Tarihinde Gelir-Toplama ve 

Meşruiyet”, Osmanlı Maliyesi Kurumlar ve 
Bütçeler I, (Haz. Mehmet Genç-Erol Özvar), 
İstanbul, Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma 
Merkezi Yayınları. 

DEMİRCİ, M.: 2000  “İktâ”, TDVİA, C. 22.  

DİNÇOL, M.A.: 1989  “Arkeolojik Verilerin Işığında İnsan 
Toplumlarında Sosyal Tabakalanmanın Oluşumu 
ve Nedenleri: Bir Deneme”, İÜEF Sosyoloji 
Dergisi,  C. III, Sayı 1.  

DİVİTÇİOĞLU, S.: 2010b  “Asya üretim Tarzı Merceğinden Osmanlı 
Üretim Tarzı”, Doğu Batı, Sayı 51 (Osmanlılar 

Özel Sayısı I). 
  

http://www.journals.istanbul.edu.tr/iusosyoloji/article/view/1019016101/0


222 

 

EKHOLM, K., FRIEDMAN, 

J.: 2003  

“Eski Dünya Sistemlerinde “Sermaye” 
Emperyalizmi ve Sömürü”, Dünya Sistemi Beş 
Yüzyıllık mı? Beş Bin Yıllık mı?, (Der. Andre 

Gunder Frank-Barry K. Gills), (Çev. Esin 
Soğancılar), Ankara, İmge Kitabevi. 

EMECEN, F.M.: 2011 “Osmanlılarda Yerleşik Hayat Şehirliler ve 
Köylüler”, Osmanlı Klasik Çağında Hanedan 
Devlet ve Toplum, İstanbul, Timaş Yayınları. 

EMECEN, F.M.: 1993b “Çift Resmi”, TDVİA, C. 8.  

EMECEN, F.M.: 1993a  “Çeltik”, TDVİA, C. 8.  

EMECEN, F.M.: 1992  “Baştina”, TDVİA, C. 5.  

ERZİ, A.S.: 1950  “Türkiye Kütüphanelerinden Notlar ve Vesikalar 
I. Osmanlı İmparatorluğu’nda Tarhanlık”, 
Belleten, C. XIV, Sayı 53. 

FLEET, K.; 2012  “Türk Ekonomisi 1071-1453”, Türkiye Tari i 
Bizans’tan Türkiye’ye 1071-1453, (Ed. Kate 

Fleet), (Çev. Ali Özdamar), İstanbul, Kitap 
Yayınevi. 

FRANK,A.G., GILLS, B.K.: 

2003  

“Disiplinler Arası Bir Giriş”, Dünya Sistemi Beş 
Yüzyıllık mı? Beş Bin Yıllık mı?, (Der. Andre 

Gunder Frank-Barry K. Gills), (Çev. Esin 
Soğancılar), Ankara, İmge Kitabevi. 

GILLS, B.K., FRANK, A.G.: 

2003  

 

“Kümülatif Birikim”, Dünya Sistemi Beş 
Yüzyıllık mı? Beş Bin Yıllık mı?, (Der. Andre 

Gunder Frank-Barry K. Gills), (Çev. Esin 
Soğancılar), Ankara, İmge Kitabevi. 

GILLS, B.K.: 2003  “Dünya Sisteminde Hegemonik Geçişler”, Dünya 
Sistemi Beş Yüzyıllık mı? Beş Bin Yıllık mı?, 

(Der. Andre Gunder Frank-Barry K. Gills), (Çev. 
Esin Soğancılar), Ankara, İmge Kitabevi. 

GÖZÜBENLİ, B.: 2000  “İktâ”, TDVİA, C. 22.  

HANİOĞLU, Ş.: 2010  “Sunuş: Asya Üretim Tarzı ve Osmanlı 
Toplumu’nun Literatürdeki Yeri”, Asya Üretim 
Tarzı ve Osmanlı Toplumu, Marksist Üretim 
Tarzı Kavramı, İstanbul, TİB Kültür Yayınları. 

HOBSBAWM, E.: 1985  “Marx ile Engels’in Yapıtlarında Prekapitalist 
Kuruluşlar”, İlk Sınıflı Toplumlar Asyagil 

Üretim Tarzı ve Doğu Despotizmi, (Çev. Kenan 
Somer), Ankara, Birey ve Toplum Yayınları.  

İNALCIK, H.: 2009  “Timar”, TDVİA, C. 41. 

İNALCIK, H.: 2008  

 

“Çift-Hane Sistemi ve Köylünün 
Vergilendirilmesi”, Doğu Batı Makaleler II, 
Doğu Batı Yayınları, Ankara. 

İNALCIK, H.: 2001  “Kanunnâme”, TDVİA, C. 24. 

İNALCIK, H.: 2001  “İspençe”, TDVİA, C. 22.  
  



223 

 

İNALCIK, H.: 1998  “Islamization of Ottoman Laws on Land and Land 
Tax”, Essays in Ottoman History, İstanbul, Eren 

Yayıncılık. 
İNALCIK, H.: 1993b  “Çiftlik”, TDVİA, C. 8. 

İNALCIK, H.: 1990  “Köy, Köylü ve İmparatorluk”, V. Milletlerarası 
Türkiye Sosyal ve İktisat Tari i Kongresi: 
İstanbul, 21-25 Ağustos 1989 Tebliğler, Ankara, 

TTK Yayınları. 
İNALCIK, H.: 1982  “Rice Cultivation and the Çeltükci-Re’aya System 

in the Ottoman Empire”, Turcica, Vol. 14. 

İNALCIK, H.: 1969  “Capital Formation in the Ottoman Empire”, The 

Journal of Economic History, Vol. 29, No. 2. 

İNALCIK, H.: 1964-1965  

 

“Osmanlı Timar Rejimi ve Sipahi Ordusu”, TK, 

Sayı 25-36. 

İNALCIK, H.: 1959  “Osmanlılar’da Râiyyet Rüsumu”, Belleten, C. 

XXIII, Sayı 92. 
İNALCIK, H.: 1958  “The Problem of the Relationship between 

Byzantine and Ottoman Taxation”, Akten XI. 

Internationalen Byzantinisten Kongresses, Mü-

nih. 

İNALCIK, H.: 1950  “İslam Arazi ve Vergi Sisteminin Teşekkülü ve 
Osmanlı Devrindeki Şekillerle Mukayesesi”, 
İslami İlimler Dergisi, C. I, Sayı 1. 

İSLAMOĞLU, H., KEYDER, 

Ç. : 1977  

“Osmanlı Tarihi Nasıl Yazılmalı? Bir Öneri”, 
Toplum ve Bilim, Sayı 1. 

KAZGAN,G., KAZGAN, H. : 

1959-1960  

“Türkiye’de Ziraî Kazançların Vergilendirilmesi 
ile İlgili Bir İnceleme”, İÜHFM, C. 21, Sayı 1-4.  

KENANOĞLU, M. M.: 2005  “Mirî Arazi”, TDVİA, C. 30. 

KÖPRÜLÜ, M.F.: 1931  

 

“Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine 

Tesiri Hakkında bâzı Mülahazalar”, THİTM, C.I. 

KUCUR, S.: 2000  “İktâ”, TDVİA, C. 22.  

MORRISON, C.: 2014  “Bizans Doğusunda Nüfus, İktidar ve Toplum”, 
Bizans Dünyası, Doğu Roma İmparatorluğu 
330-641, (Ed. Cécile Morrison), (Çev. Aslı Bilge), 
İstanbul, Ayrıntı Yayınları.  

MOTYL, A.J., 2012  “İmparatorluğu Düşünmek”, İmparatorluk 
Sonrası Çok Etnili Toplumlar ve Ulus İnşası 
Sovyetler Birliği ve Rus, Osmanlı, Habsburg 
İmparatorlukları, (Ed. Karen Barkey-Mark von 

Hagen), (Çev. Ebru Kılıç), İstanbul, Versus Kitap. 
MOUTAFCHIEVA,V.P.: 

1977  

“İkinci Mehmed’in Dahilî Siyaseti Üzerine”, 
Osmanlı Tarih Arşivi, C. I, Sayı 1. 

OIKONOMIDES, N.: 2002  “The Role of the Byzantine State in the 
Economy”, The Economic History of 

Byzantium. From the Seven through the 

Fifteenth Century, (Ed. Angeliki E. Laiou), III, 

Washington, Harvard University Press. 



224 

 

OKÇUOĞLU, G., ÖNDER, İ.:  
1987  

“Aşarın Kaldırılması”, İÜ İFM, C. 45, Sayı 1-4. 

 

ORTAYLI, İ.: 1977  “Osmanlı Toprak Düzeninin Kaynakları (15. 
Yüzyılda İran Toprak Rejiminde Görülen 
Muafiyet ve İmtiyaz Sistemi Üzerine)”, Toplum 

ve Bilim, Sayı 4.  
ÖZ, M.: 2007  “XV-XVI. Yüzyıllar Anadolu’sunda Tarım ve 

Tarım Ürünleri”, Kebikeç, Sayı 23. 
ÖZ, M.: 1999  “Osmanlı Klasik Döneminde Tarım”, Osmanlı, 

(Ed. G.Eren-K.Çiçek-C.Oğuz), C. 3, Ankara, Yeni 
Türkiye Yayınları. 

ÖZ, M.: 1997  “XVI. Yüzyıl Anadolusu’nda Köylülerin Vergi 
Yükü ve Geçim Durumu Hakkında Bir 
Araştırma”, OA, C. XVII. 

ÖZ, M.: 1991  “Tahrir Defterlerinin Osmanlı Tarihi 
Araştırmalarında Kullanılması Hakkında Bazı 
Düşünceler”, VD, C. XXII. 

ROWLANDS, A.: 1999  “The Conditions of Life for the Masses”, Early 

Modern Europe An Oxford History, (Ed. Euan 

Cameron), New York, Oxford University Press. 

SAHİLLİOĞLU, H.: 1991b  “Askerî”, TDVİA, C. 3. 

SAHİLLİOĞLU, H.: 1991a  “Avârız”, TDVİA, C. 4. 

SANDIKÇIOĞLU, T.: 2014  
 

“Hitit Devri Anadolusunda Ekmek”, Ekmek 

Kitabı, (Ed. Emine Gürsoy Naskali), İstanbul, 
Kitabevi Yayınları. 

SCHUMPETER, J.A.: 1991  

 

“The Crisis of the tax State”, The Economics and 

Sociology of Capitalism,(Ed. Richard Swedberg), 

New Jersey, Princeton University Press. 

SEVİNÇ, F.: 2008  “Hititlerin Anadolu’da Kurdukları Ekonomik ve 
Sosyal Sistem”, SDÜ FEF SBD, Sayı:17.  

SOLAK, İ.: 2013  “Osmanlı İmparatorluğu Döneminde Anadolu’da 
Arıcılık”, Tari çiliğe Adanmış Bir Ömür.  Prof. 
Dr. Nejat Göyünç’e Armağan, Konya, SÜ TAE 
Yayınları. 

SOLAK, İ.: 2008  “Osmanlı İmparatorluğu Döneminde Anadolu’da 
Meyve ve Sebze Üretimi”, SÜ TAE Türkiyat 
Araştırmaları Dergisi, Sayı 24.  

ŞAHİNÖZ,A., TEOMAN, Ö.:   
2002  

“Osmanlı Tarımında Bir Sistem Tartışması: 
Timar”, GÜ İİBF Dergisi, C. IV, Sayı 3. 

ŞENYÜZ, D.: 1985  “Aşar’ın Vergi Tekniği Yönünden 
Değerlendirilmesi”, Uludağ Üniversitesi İİBF 
Dergisi, C. VI, Sayı 1.  

TOSUNER, M., DEMİR, İ.C.: 
2009  

“Vergi Ahlâkının Sosyal ve Kültürel 
Belirleyenleri”, SDÜ İİBF Dergisi, Sayı14/1. 

TUNA, K.: 1989  “Feodalizm Tartışmalarında Yeni Bir Ele Alış 
Denemesi: Feodal Düzen ve Şehir”, İÜEF 
Sosyoloji Dergisi, C. III, Sayı 1. 



225 

 

TURAN, O.: 1979  “İktâ”, İA, C. V/II. 

TURAN, O.: 1971  “Türkiye Selçuklularında Toprak Hukuku Mirî 
Topraklar ve Hususî Mülkiyet Şekilleri”, 
Selçuklular ve İslâmiyet, İstanbul, Turan 
Neşriyat Yurdu. 

ULUCAN, D., 1984  “Toplum”, Ekonomi Ansiklopedisi, III, İstanbul, 
Paymaş Yayınları.  

ÜÇOK, C.: 1944a  “Osmanlı Devleti Teşkilatında Tımarlar”, AÜHF 
Dergisi, C. I, Sayı 4. 

ÜÇOK, C.: 1944b  “Osmanlı Devleti Teşkilatında Tımarlar”, AÜHF 
Dergisi, C. II, Sayı 1. 

VRYONIS, S.: 1969-1970  “The Byzantine Legacy and Ottoman Forms”, 
Dumbarton Oaks Papers, Vol. 23-24.  

WATSON, A.M.: 2013  “Ziraat”, TDVİA, C. 24.  

 


